MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN
DE L'INSTITUT FRANCAIS
D’ARCHEOLOGIE ORIENTALE

0
=
VL

0
W
)

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

BIFAO 93 (1994), p. 277-298
Nadine Guilhou

La mutilation rituelle du veau dans les scénes de funérailles au Nouvel Empire
[avec 3 planches].

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960 Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans ' Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Nadine GUILHOU

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU

dans les scénes de funérailles au Nouvel Empire

La scéne dite du « veau mutilé » est attestée dans treize tombes thébaines!. Elle
figure également dans trois autres tombes (Memphis, Saqqara, Tell el-Amarna) 2 et sur
quatre papyrus 3, soit vingt documents actuellement recensés. La majorité d’entre eux
datent du Nouvel Empire, la représentation la plus ancienne étant celle de la tombe de
Haty (TT 151), sous le régne de Thoutmosis 1V, les plus récentes d’époque ramesside “.
La scéne représente un veau auquel il manque une patte, ou une partie de la patte avant,
dans le contexte plus général du cortége funéraire.

Cette étrange scéne n’a pas été reconnue tout de suite. En effet, sur les reproductions
anciennes, comme celle du papyrus funéraire T 4 du musée de Leyde, la patte de I’animal
a été restituée 5. C’est A. Weigall qui, le premier, a attiré attention sur ce rite 5,
a partir de la représentation étonnante de la tombe de Ptahmose ou un prétre est
précisément en train de couper cette patte avant’?, ce qui ne laisse subsister aucune
équivoque sur la réalité d’un rite dont doutaient de nombreux auteurs en raison de sa
cruauté.

A la suite de cet article, divers avis ont été émis sur le but d’une telle pratique, cette
interrogation rejoignant celle de Junker qui pensait que dans les scenes de boucherie
de I’Ancien Empire, la patte avant de ’animal de sacrifice était parfois prélevée sur un
animal vivant 8. Ceci a donné naissance a différentes hypothéses sur la valeur de ce rite,

5. Il en est ainsi sur la publication de E. Naville,
Aegyptische Todtenbuch, Berlin, 1886, 1, pl. 1V, Le.

6. A. Weigall, «An Ancient Egyptian Funeral
Ceremony », JEA 2, 1915, p. 10 sq.

7. Document 17.

1. Voir liste de documents ci-dessous, n°* 1 a
3, 5 a 10, 12 a 15. Recension établie d’apres
PM11, p. 472.

2. Liste des documents, n°s 17 a 19.

3. Liste des documents, n°® 20 a 23.

4. Nous reviendrons au cours de !’étude sur

les autres documents (4, 11, 24, 25) qui montrent
le veau selon le méme schéma iconographique,
mais non mutilé, et sont présentés ici a titre de
comparaison.

8. L’animal étant mis a4 mort ainsi, et non
par égorgement, selon Junker. Cf. en particulier,
Giza I, p. 229-231, Pour une discussion sur
ce sujet, cf. J. Vandier, Manuel V, p. 136-138.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

278 NADINE GUILHOU

qui devait pourvoir le défunt en chair vive ou en sang chaud capable de le régénérer °.
Les différents auteurs ont bien vu le rapport avec les scénes de sacrifice d’une part — c’est
dans ce cadre que la scéne est discutée par Eggebrecht qui étudie les scénes de boucherie
de I’Egypte ancienne —, et le rituel d’ouverture de la bouche d’autre part. Il s’agit d’un
rite funéraire, accompli lors du transport du corps momifié vers la tombe, le jour de I’in-
humation 1%, Tous ceux qui ont tenté d’expliquer ce rite — sauf précisément Eggebrecht —,
ont essentiellement considéré 1’élément prélevé (la patte avant du veau) comme objet
utilisé lors de la cérémonie visant a obtenir la régénération du mort, la maniere de prélever
cet élément (’animal est vivant) devenant un moyen supplémentaire pour assurer cette
régénération. Pour résumer, le pourquoi explique le comment, le supposé résultat final
justifiant la scéne. C’est la raison pour laquelle, a la suite d’Eggebrecht, nous allons
reprendre cette scéne en essayant de partir de la représentation elle-méme, c’est-a-dire
de I’action, d’abord en soi, puis en fonction de son environnement.

Auparavant, il convient de répertorier toutes les figurations actuellement connues
de cette scéne. La liste qui suit comporte en outre des références a des publications facile-
ment accessibles ou 1’on peut voir des reproductions de ces scenes ! ou des articles plus
développés sur telle ou telle d’entre elles.

LISTE DES DOCUMENTS.

Tombes thébaines 2.

1 Tombe 19 (4) Amenmose (R I/R 1II), hall, reg. IIIL
Foucart, Le Tombeau d’Amonmos dans Tombes thébaines, MIFAO 57, pl. 10.
A. Weigall, JEA 2, 1915, p. 10, fig. 2. [Fig. 1].

2 Tombe 23 (31-32) Tchay (Merenptah), hall, piéce intérieure, reg. II.
Weigall, ibid., p. 10, fig. 3. [Fig. 11].

ment rituel lors de I’ouverture de la bouche.
Cette interprétation va dans le sens de celle de
Griffith, exprimée dans une note & la suite de
’article de Weigall, JEA 2, p. 12.

10. Cf. la note de P. Barguet, Le Livre des
morts des anciens Egyptiens, Paris, LAPO, 1967,
p. 36, n. 8.

9. Discussion rapportée par A. Eggebrecht dans
son ouvrage Schlachtungsbréduche im alten Agypten
und ihre Wiedergabe im Flachbild bis zum ende
des Mittleren Reiches, Munich, 1973, p. 54 sq.,
qui cite L. Buchheim, Die Verordnung von
« lebendem » Fleich in altdgyptischen Papyri,
Sudhofs Archiv fiir Geschichte der Medizin, Bd 44,
1, mars 1960.

Cf. aussi D’article de Chr. Desroches-Noblecourt,
« Concubines du mort et méres de famille au
Nouvel Empire, a propos d’une supplique pour
une naissance », BIFAO 53, 1953, en particulier
p. 30 sq. qui considére que l’on présentait au
défunt le sang qui coulait de la patte sectionnée,
la patte avant prélevée servant ensuite d’instru-

11. Pour une bibliographie exhaustive, se re-
porter a4 Porter and Moss, a compléter le cas
échéant par les publications récentes mentionnées
ici.

12. Cf.PM 11, p. 472. Numérotation des tombes
et emplacement des scénes font référence a cet
ouvrage.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 279

3 Tombe 31 (7) Khonsou (R II), cour, reg. II.
N. de G. Davies, A. H. Gardiner, Seven Private Tombs at Kurnah, Londres, 1948,

pl. 16. [Fig. 12].

4 Tombe 36 (21) Ibi (Psammétique I¢%), cour, reg. V.
K. Kuhlmann, W. Schenkel, Das Grab des Ibi — Theben Nr. 36 1, Beschreibung der

unterirdischen Kult- und Bestattungsanlage, ArchVer 15, S 162, p. 183, pl. 62 et 126 a. [Fig. 13].

5 Tombe 41 (14) Amenemopet nommé Ipy (R I a S I?), hall, reg. IIL
Werbrouck, Les Pleureuses dans I'Egypte ancienne, Bruxelles, 1938, fig. 16, p. 29. [Fig. 14].
6 Tombe 45 (2) Djehouty (Amenhotep II), usurpée par Djehouty-em-heb (R II), hall, reg. I1.
Davies, Gardiner, op. cit, p. 8 sq., pl. 5. [Fig. 2].
7 Tombe 58 (3), de I’époque d’Amenhotep III, usurpée par Amenhotep et son fils Amenemonet,
XX¢ dyn., hall, reg. III.

8 Tombe 138 (1) Nedjemger (R ), hall, reg. II.
9 Tombe 141 (6-7) Bakenkhonsou (Ramesside), hall, reg. II.
10 Tombe 151 (8) Haty (Thoutmosis 1V), hall, reg. IIIL

11 Tombe 181 (4) Nebamon et Ipouy (Amenhotep III/IV), hall, reg. 1V.
N. Davies, The Tomb of Two Sculptors at Thebes, New York, 1925.
V. Scheil, Le Tombeau des graveurs, MMAF V, 4, Le Caire, 1891, pl. VI, VII, p. 565. [Fig. 15].

12 Tombe 218 (1) Amennakht (Ramesside), chapelle, reg. II.
Chr. Desroches-Noblecourt, BIFA0 53, 1953, p. 26-29, pl. 2, 3.
Texte : E. Liiddeckens, « Untersuchungen iber religiésen Gehalt, Sprache und Form der

agyptischen Totenklagen », MDAIK 11, 1943, p. 154-156, n°® 77-78. [Fig. 16].

13 Tombe 259 (1) Hori (Ramesside), hall.
Werbrouck, Pleureuses, pl. 91 (le veau est en trés mauvais état).

14 Tombe 277 Ameneminet (début XIX*® dyn.), chapelle, paroi est.

J. Vandier d’Abbadie, Deux tombes ramessides & Gurnet Murrai, MIFAO 87, 1954, pl. 8.
[Fig. 17].
15 Tombe 296 (5) Nefersekherou (Ramesside), hall, reg. 11.

E. Feucht, Das Grab des Nefersecheru, Mayence, 1985, [Fig. 18].

16 Tombe 360 (A) Kaha (R II), stéle, reg. I
B. Bruyére, Rapports préliminaires 1930, FIFAO 8, 3¢ partie, pl. 37. [Fig. 19].

Autres tombes.

17 Tombe de Ptahmose, musée du Caire, n° 396 (XIX*® dyn.).
Werbrouck, Pleureuses, fig. 50.
Weigall, JEAZ, fig. 1. [Fig. 20].

206

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

280 NADINE GUILHOU

18 Tombe de Houy.
N. de G. Davies, The Rock Tombs of el Amarna 111, Londres, 1905, pl. 22.
H. Schaefer, ZAS 55, 1918, p. 1-2. [Fig. 3].

19 Tombe de Ra‘ia, mur sud, II¢ registre.
G. T. Martin, The Tomb-chapels of Paser and Ra'‘ia at Saqqara, Londres, 1985, pl. 22.
[Fig. 4].

Papyrus.

20 Papyrus d’Ani, BM 10470/5 et 6.
R.O. Faulkner, The Ancient Egyptian Book of the Dead, New York, 1972, p. 38. [Fig. 5.

21 Papyrus de Hounefer, BM 9901.
E. Naville, Das aegyptische Todtenbuch der XVIII. bis XX. Dynastie, Berlin, 1886, vol. I, pl. 2.
Faulkner, op. cit., p. 54 (entre autres). [Fig. 21].

22 Papyrus de Pakerer, Leyde, n® T 4.
Werbrouck, Pleureuses, pl. 29.
Naville, op. cit., pl. 4 Le. [Fig. 6].

23 Livre des Morts de Nesitanebtashrou, BM 10554, f. 2 (XXI°¢ dyn.).

E.A.W. Budge, The Greenfield Papyrus in the British Museum, Londres, 1912.

T.H.G. James, Egyptian Painting and Drawing in the British Museum, Publications du BM,
1987 (réimpr.), p. 48 sq. [Fig. 7].

24 Papyrus de Iouf-ankh, Turin, 1791.
R. Lepsius, Das Todtenbuch der Agypter nach dem Hieroglyphischen Papyrus in Turin,
Leipzig, 1842, pl. 3-4. [Fig. 8].

25 Papyrus de Tays-nekhet, Turin, 1833.
A. Eggebrecht, Schlachtungsbrduche, pl. 14. [Fig. 9].

Document complémentaire.

26 Tombe thébaine 100, Rekhmiré.
N. Davies, The Tomb of Rekh-mi-Ré at Thebes, New York, 1943, pl. 105-106. [Fig. 10].

De la seule lecture de cette liste de documents, il ressort que ces scénes ont en commun
une méme localisation dans le temps (ici temps absolu de la datation, mais aussi, nous
le verrons, temps relatif des séquences représentées) et dans 1’espace (emplacement de
la scéne dans la tombe).

Nous avons vu que ces scénes appartiennent toutes au Nouvel Empire ou, plus
exactement, ne sont attestées qu’a partir de cette période, & un moment ou ’iconographie
des scénes de funérailles connait un renouvellement — réorganisation et enrichissement —

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou

La mutilation
© IFAO 2026

rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 281

sensible ¥, On ne saurait toutefois tirer des conclusions d’un tel état de faits, ’absence
de représentations plus anciennes (ou de prototypes de ces représentations) pouvant étre
due aux lacunes de notre documentation. Il conviendra, inversement, de s’interroger
sur le devenir de cette scéne.

La scéne est toujours intégrée a I’ensemble, plus ou moins complet, des scénes de
funérailles qui sont chaque fois situées, dans les exemples considérés, dans la cour ou
le hall précédant la chapelle, quand le plan de la tombe est plus développé. 11 y a cependant
trois exceptions : 12, tombe d’Amennakht, et 14, tombe d’Ameneminet, dans la chapelle;
16, tombe de Kaha, sur une stele. Dans les deux premiers cas, la présence de la scéne a
I’intérieur de la chapelle s’explique aisément par I’exiguité de la tombe dont le plan se
réduit a une seule salle. Dans les deux cas, la scéne se trouve sur la paroi a gauche de
I’entrée, le cycle de scénes commengant dés ’entrée, celle qui nous occupe se trouvant
donc vers le milieu de la paroi. Dans la tombe de Kaha, par contre, il s’agit d’un élément
différent, une stéle, mais toujours situé dans la partie externe de la tombe.

Ainsi, notre scéne fait partie d’un ensemble iconographique établi selon un pro-
gramme défini, les scénes de funérailles figurant dans la partie extérieure, ouverte, de
la tombe (cour) ou intermédiaire (hall) entre la cour et la chapelle, domaine plus intime
de la tombe. Ces scénes font généralement suite a celles qui évoquent la vie du défunt.
Il n’est pas dans notre propos de définir un tel programme iconographique qui dépasse
largement le cadre de la présente étude. Par contre, la situation de notre scéne par rapport
aux autres scénes de funérailles, c’est-a-dire sa place relative (temps relatif dans le dé-
roulement de 1’action), est des plus importantes. Mais avant de considérer cette scéne
4 Pintérieur du réseau d’images et de textes dans lequel elle s’insére, nous allons dans
un premier temps 1’analyser en elle-méme, comme image porteuse en soi d’un message.

Comme on peut le voir d’apres les différentes figures, I’ordonnance de la scéne peut
se ramener a deux schémas iconographiques principaux. Les dessins ont été ordonnés
en fonction de ces schémas : la vache et le veau sont tantét dirigés dans le méme sens,
le veau précédant la vache, comme sur les figures 11 4 21, tantdt affrontés, comme sur les
figures 1 2 9. Les deux animaux peuvent avoir un pelage uni ou tacheté. Ils sont la plupart
du temps tous deux a pelage uni, moins fréquemment 12, 20 a pelage tacheté, mais aussi
I’un uni et ’autre tacheté 22. Dans les deux types de représentations, la vache est souvent

13. Et plus précisément a la série la plus
tardive du Spdte Gruppe défini par J. Settgast
dans son ouvrage fondamental sur les représen-
tations des funérailles, Untersuchungen zu altigyp-
tischen Bestattungsdarstellungen, Hambourg, New
York, 1963. Il y distingue en gros trois moments
dans I’évolution iconographique des scénes de
funérailles, le premier recouvrant a peu prés

I’Ancien Empire; le second allant du Moyen
Empire jusqu’a Amenhotep I°f; le troisiéme
subdivisé en deux parties, ’une correspondant
aux régnes d’Hatchepsout a Thoutmosis IV,
I"autre, celle qui correspond, donc, au début de
notre séquence temporelle, se développant a
partir de ce roi et se poursuivant jusqu’a la fin
de la XVIII® dynastie.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

282 NADINE GUILHOU

représentée la téte redressée, langue dehors, comme si elle émettait une plainte. Le veau,
qui est toujours un jeune méle % a souvent lui aussi la téte levée vers la vache. Autant
qu’on puisse en juger d’apres les représentations, la patte mutilée, toujours une patte
avant, est tant6t la droite, tant6t la gauche, mais dans tous les cas, semble-t-il, la plus
¢loignée du spectateur, ceci pour des raisons esthétiques bien conformes aux conventions
égyptiennes. Cette patte peut étre coupée a différents niveaux :

— soit elle est entiérement manquante : 2, §, 6, 18 (7), 19, 23;

— soit il n’en reste qu’un moignon : 3, 12, 15, 16 (7), 22;

— soit le dessin de la patte donne ’impression d’€tre inachevé ! : 1, 20, 21, la patte
se poursuivant, sur les deux exemplaires sur papyrus 20, 21 a peu prés jusqu’au niveau
de P’articulation du genou et n’étant pas véritablement terminée, semblant comme effacée.
Enfin, ’exemple exceptionnel de la tombe de Ptahmose 17 montre un prétre en train
de couper la patte du veau mugissant, tout comme la vache derriére lui. Encore une fois,
la patte est coupée assez bas, au niveau de la jointure. D’autres exemples, enfin, sont
difficilement lisibles, tant la scéne est détériorée ; 13 (non représenté), 14. Il est cependant
remarquable que dans de nombreux exemples, la patte soit coupée relativement bas,
ne correspondant donc pas au khepesh traditionnellement prélevé sur I’animal de sacrifice 15.
Il est donc clairement établi & partir de ce simple élément que 1’on doit distinguer notre
scéne d’une scéne de sacrifice.

Outre cette mutilation, I’aspect essentiel de ’image réside dans la relation qui unit
vache et veau. Cette relation est particuliérement évidente dans le schéma ou les deux
animaux sont affrontés : le veau se dirige vers la vache, levant la téte vers elle, tandis
que la vache le regarde ou, téte redressée, meugle, en écho a la plainte du veau.

Le rapport étroit entre les deux animaux peut également étre souligné par leur
isolement. En effet, dans la plupart des cas, tous deux sont seuls sur un registre séparé
12, 14 (?), leur propre espace étant méme matérialis€ par une ligne de sol particuliére
1, 3, 17, 20, voire par un socle 21. Ce dispositif sert & exprimer deux aspects essentiels :
d’une part I’étagement dans P’espace signifie que plusieurs sceénes se déroulent cote a cote
et/ou successivement dans le temps. D’autre part, le fait d’isoler les deux animaux renforce
leurs liens et les situe par rapport aux protagonistes de la scéne, dans un monde autre,

14, Le sexe des deux animaux est souvent
soigneusement noté : sexe du veau, pis de la
vache.

15. Ce qui avait conduit certains auteurs a
penser que le document était détérioré et a resti-
tuer la patte sur leur reproduction. Cf. ci-dessus
n. 5. De méme, FLL. Griffith écrit, dans sa note
a larticle de Weigall, JEA 2: «The other
papyri (...) (Ani, Hounefer) appear to treat it
in the same way, although the artist seems to
have falsely begun to draw the fourth leg on

the calf. The papyrus of Pekruer at Leyden (...)
shows the calf standing with four legs, apparently
before the operation » (avec référence a la publi-
cation de Naville). Il propose donc également
une autre explication pour un animal qu’il pense
non mutilé, aprés avoir considéré les deux docu-
ments précédents comme une erreur due a
P’artiste.

16. Cf. cependant 3, 6 et 23, et discussion
ci-dessous.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 283

peut-&tre parfois comme deux statues 17. Eggebrecht a fort bien développé tout ceci 8 :
la vache et son veau — on peut dire sans grand risque d’erreur qu’il s’agit de la mere
et de son petit — sont a part, cet isolement faisant référence a un autre domaine, mytho-
logique en I’occurrence. Des représentations comme celle du papyrus de Iouf-ankh 24,
ol la vache faisant face au veau (non mutilé) porte le disque solaire et les deux hautes
plumes entre ses cornes !, ou celle du papyrus de Tays-Nekhet 25, ou elle porte en
outre a son cou le signe d’Isis, viennent tout a fait corroborer une telle hypothése. Voila
pourquoi, pense-t-il, comme Fr. Daumas, il est fort possible que ces animaux n’aient pas
été effectivement présents lors des derniers rites ou, plus exactement, que les animaux
vivants aient été remplacés par des statues les représentant,

Cependant, des scénes comme 4, 5, 11 et 19 semblent bien montrer des animaux
réels. En 4 et 19, il s’agit des vaches de I’attelage tirant le sarcophage, bien individualisées
comme telles 20, Dans la tombe de Ra‘ia 19, le veau se¢ précipite a la rencontre des vaches,
peut-tre de ’une d’entre elles qui représenterait sa mere. En 4 et en 11, I’animal marche
a c6té des vaches de Dlattelage. Bien qu’il ne soit pas mutilé, en 4, 'une des pleureuses
s’est précipitée sur le sol pour se lamenter a son approche. En 5, enfin, les deux animaux
accompagnent le groupe des deuillants qui escortent le cortége funébre. Dans les quatre
exemples, les animaux ne sont pas isolés du cortége mais en font partie. Il s’agit bien
d’animaux réels. On peut donc pour I’instant retenir 1’idée que tous deux, s’ils devaient
effectivement jouer un réle lors des derniers rites funéraires, pouvaient étre représentés
soit par des animaux réels, soit par des images (statues) 2!.

Ces derniers exemples nous ont conduits a considérer les autres protagonistes de
la scéne. Ils se raménent en fait & deux types de personnages : les pleureurs ou pleureuses,
les prétres et officiants.

Mais a ce point de I’analyse, il devient nécessaire de se référer & I’ensemble des scénes
illustrant les ultimes rites funéraires, a I’entrée de la tombe ol parvient le cortége funcbre.
Les scénes peuvent étre plus ou moins nombreuses, plus ou moins diversement regroupées
en séquences, mais on y retrouve des constantes. L’ensemble représente I’arrivée du

17. Comme le remarque Fr. Daumas, Civili-
sation, qui écrit : « On doit remarquer que les
coliteuses immolations de beeufs étaient rem-
placées par des images — les statuettes sont en
effet placées sur un socle» (p. 313, légende de
I’illustration 109).

18. Op. cit., p. 59.

19. Pour une figuration semblable des vaches
de 1’attelage, cf. ci-dessous n. 54.

20. Sur les animaux de trait qui sont tantdt
des beeufs rouges, tantdt des vaches, sur leur
nombre, et sur leur utilisation supposée comme
animal de sacrifice, cf. G. Foucart, « Le tombeau
d’Amonmos», MIFAO 57,1935, p. 38-40. Cf. aussi
I’opinion différente de E. Liiddeckens, op. cit.,

p. 16 et n. 1; cf. aussi A. Eggebrecht, op. cit., p. 58,
et H. Bonnet, Reallexikon, article Kuh, en part.
p. 405.

21. Penser a nos créches, lors des cérémonies

de Noél : créches vivantes ou santons, selon les
lieux et les €poques. On notera cependant, que
I’on n’a pour l’instant retrouvé en Egypte aucun
objet témoignant d’une telle pratique.
Pour des réflexions similaires, voir cependant,
Fr. Daumas, Dendara et le temple d’Hathor,
Le Caire, 1969, p. 87, qui se demande si I’on ne
remplagait les acteurs par des statuettes dans
certaines scénes, lors des cérémonies se déroulant
dans le mammisi.

26 A

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

284 NADINE GUILHOU

cortége funébre devant la tombe et le déroulement des cérémonies d’ouverture de la
bouche. Le sarcophage, accompagné de pleureuses, est halé sur un traineau généralement
tiré par quatre bétes de trait. Devant lui 20, ou sur un autre registre 6, 15, 22, 23 —
donc en un cortége paralléle — se hitent les porteurs de mobilier funéraire. Devant eux,
ou directement devant le sarcophage quand la file de porteurs n’a pas été représentée,
un groupe important de pleureuses (ou mixte : pleureurs/pleureuses) fait la jonction avec
la cérémonie d’ouverture de la bouche. En effet, la plupart du temps, une partie du groupe
est tournée vers les arrivants, comme pour les accueillir avec des lamentations, tandis
qu’une autre partie (I’essentiel du groupe) assiste aux cérémonies suivantes.

A ce niveau, le registre est souvent subdivisé en deux sous-registres — a moins qu’il
n’y ait plusieurs registres, en fonction de la place dont on dispose —, selon une dispo-
sition des scénes variables :

— la vache et le veau sont en haut 3,6, 12, 15, 16, 17, 19, 20, tandis qu’au-dessous,
on trouve :

* pleureuses et cortége 3;

* des offrandes disposées sur des tables de bois et clayonnage 16, 17, 20;

* des officiants : pleureuses dites « osiriennes » 12, deuillants ou officiants faisant
des gestes de lamentation 17, officiants portant un khepesh 20. Ces officiants sont
ailleurs sur le méme registre que la vache et le veau : porteur de khepesh en 6 et 15;

* la cérémonie d’ouverture de la bouche.

— La vache et le veau sont en bas, et dans le registre supérieur se déroule :

* ’offrande et la cérémonie d’ouverture de la bouche 21;
* une scéne de sacrifice avec abattage du beeuf et prélévement du khepesh 1, 14.

De méme que précédemment, le groupe de la vache et du veau peut étre lui-méme
accompagné d’officiants, porteurs du ceeur et du khepesh en I’occurrence 21, les deux
porteurs étant répartis sur chaque sous-registre en 14.

— Ailleurs, comme en 5, [’ensemble de la scéne se déroule sur un seul registre. C’est
souvent le parti adopté dans les exemples sur papyrus : 22, 23.

En fait, il semble que ces diverses maniéres de procéder soient autant de solutions
pour exprimer la succession des scénes dans le temps tout en isolant le groupe vache-veau
dans l’espace, soulignant ainsi sa valeur symbolique propre.

Mais on remarque cependant une série de constantes : d’abord la scéne se situe
toujours a I’arrivée du cortége funébre, en avant de ’attelage, dont elle n’est généralement
séparée que par des groupes de pleureurs/pleureuses ou des porteurs de mobilier; ensuite,
elle entretient un rapport étroit avec les cérémonies d’ouverture de la bouche, soit ouverture
de la bouche proprement dite et sacrifice qui précéde cette cérémonie. En particulier,
la scéne est souvent étroitement liée a I’abattage et surtout a la scéne ou ’on voit un

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 285

officiant porter le khepesh 1, 6, 14, 15, 20, 21, 23, tandis qu’en 3, le khepesh est posé
a terre, devant le veau. Quand il est porté par un officiant, ce khepesh est souvent tenu
par D’officiant d’une fagon particuliére : marchant a grands pas, celui-ci le présente
presque a ’horizontale 1, 6, 14, 21, la main située a ’avant-plan tenant le pied, tandis
que celle de I’arriére-plan soutient I'autre extrémité. Cette fagon de présenter la cuisse
prélevée sur P’animal de sacrifice (de méme pour le cceur) est tout a fait spécifique 22

Cette corrélation entre la scéne figurant le veau mutilé et la scéne d’abattage du
rituel d’ouverture de la bouche conduit & poser la question suivante : ce khepesh a-t-il
été prélevé sur le veau ? A cela, on peut répondre sans hésitation de facon négative; nous
avons dé¢ja remarqué que sur de nombreux exemples, la patte du veau était coupée assez
bas, prés de la jointure 28; les images les plus réalistes présentent un moignon et la scéne
de la tombe de Ptahmose 17 est des plus éloquentes.

Les tombes d’Amenmose et Ameneminet 1 et 14 donnent la clé de cette association
d’images : en effet, toutes deux présentent, au-dessus du groupe de la vache et du veau
mutilé 2, une scéne de sacrifice. On y voit la béte de sacrifice — dans les deux cas un animal
tacheté, alors que la vache en 14, la vache et le veau en 1, ne le sont pas — a terre. En 1,
le khepesh a déja été prélevé et est présenté & deux mains par un officiant; en 14, nous
avons les deux étapes successives de I’action; un officiant est en train de découper le
khepesh a droite, tandis qu’a gauche, sur le registre supérieur et le sous-registre inférieur,
deux officiants portent 1’un le cceur, I’autre le khepesh. Cette scéne est bien connue par
d’autre documents, en particulier ceux provenant des tombes de Sethi 1°" et de Rekhmiré.
Il s’agit de I’abattage de I’animal de sacrifice lors du rite d’ouverture de la bouche 2.
Dans la tombe de Rekhmiré, qui présente le rituel d’ouverture de la bouche le plus complet,
effectué sur la statue représentant le défunt, il y a deux scénes de sacrifice (scénes 23 et
43), ’'une concernant le taureau-nega de Haute-Egypte, ’autre le beeuf-cheser de Basse-
Egypte. Dans ces deux scénes interviennent le prétre-sem, le boucher, le prétre-lecteur,
et I’'une des deux Fauconnes ?. Dans la scéne suivante, le boucher remet la cuisse au
prétre-lecteur, le ceeur au semer, qui vont les déposer a terre devant la statue. C’est
ensuite le prétre-sem qui prend le khepesh pour ouvrir la bouche de la statue (scénes 25,
45). Chez Rekhmiré, dans la scéne 44, d’aprés la légende, c’est encore le prétre-sem qui
le porte et le dépose & terre, jouant ainsi le réle dévolu dans le texte au prétre-lecteur.

22. Cf. cependant 20 et 23. Pour le schéma
iconographique du porteur de khepesh, cf. Sélim
Hassan, Excavations at Giza VIII, Le Caire, 1934-
1935, attitude n° 11. Egalement J. Vandier,
Manuel d’archéologie égyptienne 11, Paris, 1964,
p. 106, n. 3; p. 110 et fig. 30, 11; p. 126 et
fig. 36, 115 et 121, avec références a Junker,
Giza.

23. Voir cependant 2, 5, 9, 18, 19, 23.

24, Avec des réserves pour 14, puisque la paroi

étant détériorée, il n’est pas absolument certain
que le veau soit mutilé, Mais il s’agit bien du
groupe de la vache et du veau.

25. Pour cette scene, cf. E. Otto, Das dgyptische
Munddéffnungsritual, Wiesbaden, 1960, et
J.-Cl. Goyon, Rituels funéraires de [’ancienne
Egypte, Paris, LAPO, 1972.

26. Sur ces différents personnages et 1’en-
semble de cette scéne, cf. Goyon, Rituels, p. 121-
123 et 136 sq., et index.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

286 NADINE GUILHOU

11 est notable, en tout cas, que ce prétre, habituellement vétu de la peau de Iéopard, ne
porte pas ce costume spécial quand le khepesh lui est remis, mais seulement pour I’ou-
verture de la bouche proprement dite (dans la scéne 45 de Rekhmiré, toutefois, qui repré-
sente ’ouverture de la bouche avec le khepesh, il ne le porte pas non plus). De méme,
le prétre-lecteur est vétu du simple pagne, sans la piéce de tissu qu’il porte habituellement
en écharpe en travers du buste. Ces deux personnages, tout comme le semer, n’ont ainsi
aucun élément extérieur, aucun détail vestimentaire qui permettraient de les identifier
si leur nom n’était pas inscrit au-dessus d’eux dans la légende (cf. doc. 26, fig. 10). Si
I’on note d’autre part la maniére caractéristique de présenter le khepesh, on ne peut
qu’étre frappé par la similitude de cette scéne avec celles figurées en 1 et en 13, et avec
celle des deux porteurs du papyrus de Hounefer 21, ou le sacrifice n’est pas représenté.
Si ’on ajoute que la légende de cette présentation du ceeur et du khepesh, en 1, dit :

arp stp-wt hsy hr jmutw(?) hr jrt wpt ¥3 n p3 hsy mj mi-t

soit :
Faire la consécration des piéces de choix a I’Occident au moment de faire I'ouverture

de la bouche de celui qui a été célébré, selon la norme,

on voit clairement ¥, que la scéne de présentation du cceur et du khepesh se référe au
rituel d’ouverture de la bouche, que le sacrifice soit représenté ou non. Ainsi, sur le
papyrus d’Ani comme sur celui de Hounefer, le porteur de khepesh, seul représenté, le
porte précisément pour accomplir le rite d’ouverture de la bouche, puisque c’est la le
role essentiel de cette piéce de choix dans la cérémonie *. Le prétre-lecteur, le prétre-sem
et un troisi¢éme officiant sont d’ailleurs en train d’accomplir ce rite sur la momie d’Ani,
dressée devant la tombe, face & une grande offrande funéraire purifiée par ’eau et par
I’encens. 1ls n’utilisent pas ici le khepesh mais 1’un des nombreux autres instruments
employés lors du cérémonial, ’ensemble de ces objets — parmi lesquels le khepesh est
bien visible — étant déposé devant le prétre-lecteur. De méme sur le papyrus de Hounefer :
tandis que les prétres accomplissent les rites sur la momie au sous-registre supérieur,

27. Si le sens général est clair, la traduction

présente cependant un certain nombre de
difficultés. Ainsi, doit-on lire jmntt, ou jmnty-w
(écrit jmntw)?
— d’autre part, la traduction de hsy, célébré,
favorisé est imprécise : hsy est un état corres-
pondant & une étape dans le parcours vers 1’au-
dela, mais c’est aussi probablement un terme
trés concret, en rapport avec une lustration.
Pour ce terme et ses rapports avec le concept
de Maat, cf. J. Assmann, Madt, I’Egypte phara-
onique et l'idée de justice sociale, Paris, 1989,
p. 82-84.

— hr suivi de Uinfinitif jr-z doit marquer une
circonstance : litt. sur (le moment de); Lefebvre
note quelques emplois temporels, oir pour m
(Gramm. § 492, 7);

— enfin, selon la norme se rapporte bien évidem-
ment a hpr stp-wi, encore que les réflexions de
Assman n’excluent pas une référence 3 Mait en
relation avec hsy.

28. Cf. Scenes 25 et 45 de Rekhmiré: Le
prétre-lecteur et le prétre-sem . prendre la cuisse

et ouvrir la bouche et les yeux de N. avec
elle.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 287

les deux officiants portant coeur et cuisse de beeuf se dirigent vers une table sur laquelle
est rassemblé tout le matériel nécessaire (dont le khepesh).

Si donc T'identification de cette scéne de présentation ne fait aucun doute, deux
problémes restent cependant posés :

— si cette cuisse n’est pas celle du veau mais celle de 1’animal de sacrifice, que vient
faire alors le groupe de la vache et du veau mutilé en relation avec cette scéne? Quel est
la signification de ce groupe, et quel rapport entretient-il avec la présentation du cceur
et du khepesh?

— a l’inverse, si la scéne 24/43 du rituel d’ouverture de la bouche est bien représentée
(ou évoquée par certains de ses €léments) dans notre séquence de scénes, pourquoi ne
trouve-t-on pas trace dans ce rituel — et en particulier dans la tombe de Rekhmiré ou
il est particuliérement développé — de notre veau mutilé et de la vache gémissante?

Il convient, pour tenter de répondre a ces questions, d’examiner a présent les textes
qui accompagnent d’une part notre sceéne, d’autre part le rituel d’ouverture de la bouche.

Nous considérerons en premier lieu les textes en relation avec la scéne qui nous
occupe. Hélas, ils sont fort peu nombreux. Outre la légende de 1, déja mentionnée (et
qui concerne d’ailleurs le cceur et le khepesh, et non le veau mutilé), la bréve légende de
3, dont nous devrons déterminer si elle concerne ou non I’image, et le texte 15, trés
détérioré, nous ne possédons que deux textes véritablement spécifiques : 12 et 16. Le
premier a fait ’objet d’une traduction de E. Liiddeckens ?? et d’une interprétation différente
de Eggebrecht . A partir de ces deux documents, on peut établir les textes paralléles
suivants :

12 77 r T e e Y
2 IANTE EmimTET

ANN
-y
I QN QST M-oy

—a—

“NTT Swlm TN -

2! é . {lac.)
16 27\%7 %)

Y -t AP i PN
‘q

~ ——
M}" 1

NN
NN
A\
A\
A
A

rsnddtnihtd

rmy (n=k)

mret jnd=1t(j) r r3 n js=k
Jw jlree] [...]1 jnd n nb=s

soit :

29. Références en 12 sur la liste de documents. ce signe. On peut aussi comprendre : dd-t-n 3ht.

30. Eggebrecht, Schlachtungsbrduche, p. 58, n. 5.
31. D’autres transcriptions sont possibles pour

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou

Ces différentes interprétations ont un sens équi-
valent.

La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].

© IFAO 2026 BIFAO en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

288 NADINE GUILHOU

pour lesquels je propose la traduction suivante :

Paroles dites par la vache *2,

celle qui pleure grandement pour toi,

la vache aimante ** dans la peine 3 & [’entrée de ta tombe.
Le lait [...] la peine de sa maitresse %5

Cette traduction différe sensiblement de celle de Eggebrecht . En fait, je crois que la
phrase telle qu’on peut la restituer ne constitue pas le contenu des paroles de la vache,
comme linterprétent Liiddeckens et Eggebrecht, mais est bien plutdt une description
de la situation : «la vache, celle qui pleure sur toi, aimante, dans la peine... ». Comme
c’est souvent le cas dans les scénes rapportant des rites religieux, liturgiques ou funé-
raires, on n’a ici qu’un titre : « Paroles de la vache », sans que le discours soit retranscrit.
Seule la derni¢re phrase pourrait effectivement constituer un discours, et elle est malheu-
reusement lacunaire, ce qui empéche toute interprétation. On peut cependant faire plusieurs
remarques : d’une part, si cette derniére phrase est introduite par jw, il peut s’agir d’une
énonciation, d’un discours, aprés le titre. D’autre part, si jw est bien immédiatement
suivi par jrt-t, qui serait donc sujet de la phrase, on ne peut guére avoir, dans la lacune,
qu’une préposition (hr ou m) suivie d’un verbe a Dinfinitif (finale en -7) dont jnd serait

32. Litt. parole de ce qu’a dit la vache, dd-t-n :
forme relative. On peut aussi comprendre; dd-t
(NHn 88 jhrt: ce qui est dit par la vache, ce qui
revient 4 peu prés au méme. Litt, parole du dit
de la vache.

33. On peut aussi comprendre : la vache-mr-t,
soit : la vache noire, Wb 11, 106, 10, mais toutes
les références a ce mot sont d’époque tardive.
Il est tout aussi simple de rattacher ce mot au
verbe mrj, aimer.

34. On peut aussi transcrire pour 12 : jud=
t(j) wr(Ct), ie. est grandement dans la peine, mais
cette interprétation est moins probable, étant
donné que jnd a, dans les différents exemples, le dé-
terminatif du moineau. Cependant, un seul signe
mis pour deux signes semblables (ou écrits de fagon
trés voisine, comme c’est souvent le cas pour le
moineau et I’hirondelle), est tout & fait possible.

35. On peut comprendre : soit de sa maitresse
(du Jait), soit de son maitre (de la vache), = s,
suffixe féminin pouvant se rapporter indifférem-
ment au lait ou a la vache, tous deux du genre
féminin en égyptien. Bien que nb n’ait pas de dé-
sinence féminine, la premiére solution me semble
meilleure car il n’y a pas de masculin proche,
hormis le suffixe = k. Mais bien entendu, la lacune
ne permet pas d’en décider de fagon certaine.

B. Mathieu, que je remercie ici, me suggére une
autre hypothése qui rendrait compte de la Jacune :
jret [jr=s] jnd n nb=s, et le lait fait défaut
pour sa maitresse, c’est-a-dire que la vache ne
pourrait plus produire de lait (d’ou ses larmes).
La phrase se rattacherait 4 la fois aux diverses
représentations de la vache qui pleure car elle
ne peut fournir de lait &4 son veau et au théme,
maintes fois abordé dans les « Textes des
Pyramides », de la stérilité et du sevrage — mais
plus du tout & la mutilation du veau. Une telle
interprétation suppose de lire ‘nd, écrit jnd par
attraction et/ou jeu de mots.

36. Je crois que rmy et mrt (s’il ne s’agit pas
de la vache-mr-t, noire) sont deux participes se
rapportant a la vache, tout comme le pseudo-
participe jnd-tj. La traduction de Eggebrecht :
«Ich weine sehr uber dich, meine Liebe, weil
du verwundet bist... » suppose de faire de rmy
un verbe a la forme sdm=f et donc d’ajouter
un suffixe premiére personne. Ceci est possible.
Par contre, la traduction mon aimé pour mrt=j
(st on lit ainsi le signe de la vache), ne saurait
convenir, puisque mr-t a clairement une désinence
féminine, et ne peut donc se rapporter ni au
veau, ni au défunt, tous deux masculins.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 289

le complément (la présence méme de jnd exclut un pseudo-participe féminin (en = #(j))?".
Je n’ai trouvé aucun paralléle et aucune hypothése satisfaisante pour combler cette
lacune, pourtant fort bréve. En conséquence, il ne nous reste plus que deux éléments :
la tristesse de la vache et la mention du lait.

Si la tristesse de la vache peut avoir pour objet la mutilation du veau, son association
avec le lait évoque immédiatement les sarcophages bien connus des princesses Kaouit
et Aashayt, du début du Moyen Empire 3. Sur ces deux sarcophages, tantdt la vache
est traite, tantot elle allaite son veau et elle est représentée en train de pleurer. La scéne
est associée a plusieurs autres, avec des variantes selon les sarcophages, mais est toujours
en relation avec une libation ou une offrande de liquide, lait ou biére. Or, dans au moins
un de nos exemples, la scéne que nous étudions est en relation avec la purification par
le lait. Déja, I’introduction du texte 16 de la stéle de Kaha mentionne une purification :

jrtwbsp2n Wsjr :

Faire la purification par deux fois pour I’ Osiris... »

Le texte ne précise certes pas « par le lait » et il peut s’agir de la purification de la statue
par I’eau, puisque I'image représente précisément le prétre en train d’accomplir cette
purification. Par contre, derriére la scéne du veau mutilé, dans la tombe de Khonsou 3,
et se rapportant probablement au cortége qui précéde notre scéne, se trouve la légende

sw'b m jre-t B3e(y ?)

soit : faire la purification par le lait a I’avant (du cortége?)

Et en effet, sur le document 4, ou le veau accompagne les vaches de I’attelage, celui
qui les conduit porte la situle, probablement remplie de lait, pour la purification ‘0.
Surtout, il est présent, toujours a la téte du cortége, dans la tombe de Ptahmose 4! et 13,
bien dissocié de notre scéne. On peut donc en conclure que le texte faisant état de la douleur
de la vache et mentionnant le lait ne se rapporte pas nécessairement & la mutilation du
veau *>, méme s’il est indéniable que ces scénes ont un rapport entre elles, puisqu’elles
sont toutes deux trés proches dans le cortége funébre, au point d’étre parfois figurées

37. Pour une autre hypothése, cf. la note 35.

38. Deir el-Bahari, X1¢ dynastie, voir E. Naville,
The XIth Dynasty Temple at Deir el-Bahari,
Part I, II, Londres, 1907 et 1910. Deux bonnes
photos de la scéne vache-veau dans Fr. Daumas,
Civilisation, fig. 68 et 69.

39, Ou : lait de premier choix, comme me le
suggere B. Mathieu? Pour les diverses qualités
de lait, cf. Fr. Daumas, Les Mammisis des
temples égyptiens, Paris, 1958, p. 203-206.

40. Le personnage guidant les vaches d’une
main et tenant la situle de 1’autre figure dans
bon nombre de tombes au Nouvel Empire, par ex.,
tombe de Roy (TT 255, voir Liiddeckens, fig. 43,
p. 119), tombe de Mery & Saqqara (Liiddeckens,
fig. 51, p. 147).

41, Le début de la légende : sw'd seul reste.

42. Mais peut-étre plutdt a la stérilité, comme
cela est exposé dans la note 35.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BIFAO 93 (1994), p. 277-298

290 NADINE GUILHOU
en une scéne synthétique, comme dans la tombe d’Ibi 4 43 et sans doute dans nos deux
documents 12 et 16, qui ne présentent qu’un choix limité de scénes se rapportant aux
funérailles % et semblent donc disposer cOte & cOte une scéne et la légende d’une autre.
11 reste évident que le lait joue un role important dans les rites funéraires, que ce
soit comme offrande (au Moyen Empire) ou lors des libations et purifications (comme
dans les scénes citées du Nouvel Empire). Mais une telle étude dépasse le cadre de cet
article et mérite une réflexion particuliére 5. Retenons simplement que cette purification
par le lait est une étape du rituel, que la mutilation du veau en est une autre, et le sacrifice
une troisiéme, ces diverses étapes s’articulant les unes par rapport aux autres selon un
schéma, une finalité et une logique qui, s’ils nous échappent encore en grande partie,
n’en sont pas moins une réalité. Ils correspondent a des étapes successives a l'intérieur
de ce grand ensemble cohérent qu’était le rituel funéraire égyptien.

Les légendes des documents 12 et 16, complétées par les documents 3 et 17, nous
ont permis de dissocier et d’articuler I’une par rapport & ’autre, avec encore beaucoup
d’inconnues, la scéne relative aux lamentations a 1’entrée de la tombe, celle du veau
mutilé, et celle concernant la purification par le lait 8. Nous allons examiner & présent
les textes se rapportant a I’abattage de I’animal de sacrifice et aux scénes complémentaires
du rituel d’ouverture de la bouche, puisque nous avons vu que la scéne du veau mutilé
est toujours en relation étroite d’une part avec le sacrifice du taureau, le prélévement
et I’offrande du cceur et du khepesh, d’autre part avec les images, la plupart du temps
au nombre de deux, symbolisant ’ouverture de la bouche (présentation des instruments,
ouverture de la bouche proprement dite au moyen de 1’'un d’entre eux).

Ces scénes correspondent aux scénes 23 & 25, avec le doublet 43-45 (béte de Haute-
Egypte, puis de Basse-Egypte) 4.

43, Noter cependant, qu’ici comme dans les
scénes postérieures au Nouvel Empire, le veau
n’est pas mutilé, méme s’il est représenté selon
le méme schéma iconographique.

44, Ceci est particuliérement évident pour la
stele de Kaha, ou la place était extrémement
réduite.

45. Du moins pour ce qui concerne la purifi-
cation par le lait et le passage de I'offrande a la
purification, car les autres aspects ont été évo-
qués par J. Leclant dans son article « Le role
du lait et de 1’allaitement d’aprés les Textes des
Pyramides », JNES 10, 1951, p. 123-127, et par
Fr. Daumas, op. cit., p. 192-206, 357, 359, n. 2.

46. La légende, trés mutilée, de la tombe de
Neferseherou 15 semble venir & 1’appui de cette
distinction. En effet, dans cette tombe, devant
le groupe de la vache et du veau se hate un
porteur de khepesh. Devant lui, le précédant sur

Nadine Guilhou

le méme sous-registre, trois deuillants sont tour-
nés dans la méme direction (soit vers la scéne
de purification de 1’offrande, 3 1’entrée de la
tombe). Devant le porteur de khepesh, on ne lit
plus que wp r3: ouvrir la bouche, le reste étant
trop mutilé. Au-dessus des deuillants : de I’homme
faire le geste-henou 4 fois; des deux femmes
agenouillées rmy : pleurer. Ce qui montre bien
qu’ici, les larmes s’adressent au défunt, et non
au veau mutilé, Nous avons cependant noté que
chez Ibi 4, la pleurcuse s’est jetée a terre devant
le veau. Il reste indéniable que nous nous trou-
vons devant une série de rapports complexes dont
les termes sont le défunt, les larmes, le lait, la
vache et le veau, pris tour a tour deux a deux.

47. Pour ces scénes, se reporter a Otto,
op. cit. 1, p. 44 sq. et 54; également, p. 97 et 103,
et & Goyon, op. cit., en particulier, p. 121-123
et 136 sq.

La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 291

La légende de chacune d’entre elles comporte trois parties :

— un descriptif de ’action, avec mention de ce que doit accomplir chacun des acteurs;

— une formule, c’est-a-dire la parole sacrée, prototype divin de I’action ici reproduite;

— un récitatif, généralement lu par le prétre-lecteur qui renouvelle rituellement I’action
mythique au profit du défunt, faisant en quelque sorte le lien entre le geste rituel accompli
(abattage, offrande, ouverture de la bouche avec tel ou tel instrument), et le mythe pro-
prement dit. II est hors de question ici d’analyser ces différentes scénes dans le détail.
Nous retiendrons simplement les éléments essentiels a notre développement.

Les scénes 23 et 43 concernent ’abattage du taureau-nega par le boucher et le prétre-
sem, abattage présent, nous 1’avons vu, sur plusieurs de nos documents. Dans le rituel
d’ouverture de la bouche, le descriptif de I’action insiste essenticllement sur les gestes
car ils ont une valeur signifiante qui sera reprise dans le récitatif : rendre le bras, monter
sur lui, auxquels vont se référer : je me suis emparé d’eux (= les différents animaux de
sacrifice) pour toi, je t’ai amené ton ennemi afin qu’il te supporte. (C’est la position méme :
qu’il soit chargé de toi, sous toi).

Nous nous intéresserons surtout, dans cette scéne, a la référence au mythe; ici, les
paroles d’Isis, la grande Fauconne :

Ce sont tes lévres qui ont fait cela contre toi. Ta bouche va-t-elle (encore) se
répandre ?

Or, comme le note trés justement J.-Cl. Goyon %8, cette phrase reprend 1'un des
épisodes de la lutte entre Horus et Seth, quand Isis, aprés avoir trompé Seth, se trans-
forme en milan et,

se perchant au sommet d’un arbre, lui dit : « Pleure sur toi-méme. C’est ta propre
bouche qui ’a dit; c’est ton habileté qui t’a jugé toi-méme : que veux-tu de plus? » (tra-
duction G. Lefebvre).

Il est donc clair que le sacrifice du taureau-nega se référe a un épisode de la lutte
d’Horus et de Seth et préfigure le moment ou Seth, vaincu, sera chargé, au sens propre,
du corps d’Osiris et sera condamné a le porter, ceci symbolisant matéricllement sa
défaite 4.

Les scénes 24 et 44, figurant également sur bon nombre de nos documents, repré-
sentent 1’offrande du ceeur et de la patte avant qui seront déposés devant la statue. Ici,
le seul rapport au mythe est dans la symbolique de la patte avant, le khepesh de « celui

48. Goyon, Rituels, p. 121, n. 4.

49. Cf. déja, Pyr. 626 : Les dieux de la grande Thot t’améne ton ennemi. Il t’a placé sur son dos.
Ennéade te protégent. Ils ont placé pour toi ton Fais ton siége sur lui. Sors, assieds-toi sur lui.
ennemi sous toi; Pyr. 651 : Horus a fait que Qu’il ne t'échappe pas.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

292 NADINE GUILHOU

qui a mutilé (khepekh)*® I’eil d’Horus », raison pour laquelle il sera utilisé pour réparer
le mal qu’il a fait®! dans la scéne suivante.

Dans cette scéne (25, 45), en effet, le prétre-sem et le prétre-lecteur proceédent a ’ou-
verture de la bouche et des yeux a ’aide du khepesh. C’est le premier instrument d’ou-
verture de la bouche, justement parce que ce khepesh est celui de ’ennemi et qu’il a de
ce fait cette fonction essenticlle de réparation. Le prototype divin en est, bien sir, Horus,
ouvrant la bouche de son pére Osiris, comme le dit bien le texte :

Je suis ton fils que tu aimes,; j'ai ouvert pour toi ta bouche.

Suivent alors trois phrases :

hw sw n mw-t=f rmy(=s) sw
hw sw n sms-t r=f

qui ont été comprises ainsi par E. Otto et J.-Cl. Goyon :

Celui qui se joint a sa mére quand elle le (= Osiris) pleure,
Celui qui s’ unit a sa compagne. (Traduction J.-Cl. Goyon).

Je crois qu’il s’agit du verbe /iw dont le sens fondamental est frapper et qu’il faut
comprendre :

1l est celui que sa mére a frappé; elle le pleure.
11 est celui qu’a frappé celle qui a effectué la réunion en ce qui le concerne.

Selon la construction suivante :

— phrase (1) : hw sw n mw-t=f, litt. il est le frappé®? de sa mére : hw participe prédicat,
sw pronom dépendant sujet, selon la construction du § 374 de Gardiner; n mw-t=f génitif
indirect déterminant le prédicat et reporté en fin de phrase *%;

— phrase (2) : selon les exemples, soit rmy=s sw : elle le pleure; soit rmy sw: qui
le pleure, rmy étant alors un participe se rapportant a mw-t-.

Selon cette interprétation, sw désignerait dans les deux cas Horus, et non d’abord
Horus puis Osiris;

— phrase (3) : hw sw n sni3-t r=f, litt. il est le frappé de celle qui réunit en ce qui le

concerne, selon la méme construction que (1) : ;w participe prédicat ayant pour sujet

52. Je crois, d’aprés de nombreux exemples
tirés des Textes des Pyramides, que dans cette
construction, le participe a le plus souvent,
sinon toujours, une valeur passive. Cet aspect,

50. Sens exact du verbe inconnu, peut-&tre a
mettre en rapport avec le verbe hp (Wb III,
259, 4) : Abgeschiedener.

51. Cette notion de réparation est essenticlle
dans la conception égyptienne du mal qui est
toujours a la base d’une amélioration, selon la
séquence : bien / rupture / mieux. C’est la solution
égyptienne au probléme du mal.

qui ne peut étre développé ici, fera ’objet d’un
autre article.

53. Scion le méme schéma que dans la pro-
position nominale avec pw; cf. Gardiner, EG?,
§ 128-129.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 293

sw pronom dépendant; sm3-¢ : génitif indirect, comme plus haut mw-¢- sm3-t serait un
participe : celle qui réunit, la désinence -¢ indiquant qu’il se référe a mw-z.

Je ne pense pas qu’il faille comprendre ce terme comme compagne, car si tel était
le cas, on aurait sa compagne, i.e. sm3(w)t=f. Or, cette écriture ne figure dans aucun des
exemples donnés par Otto, que ce soit dans la scéne 24, dans la scéne 44, ou dans la
scéne 28 ou 1’on retrouve a nouveau nos trois phrases *. Je crois donc qu’il faut com-
prendre celle qui réunit, i.e. qui fait I’acte de réunir, r=f : en ce qui le concerne, =f désignant
toujours Horus.

En fait, je pense que c’est la scéne 23 qui nous donne la clé¢ de cette scéne et nous
indique comment nous devons interpréter ces trois phrases : cet Horus qui a été frappé
par sa propre mére qui le pleure et répare ensuite son acte, c’est, dans la suite des démélés
d’Horus et de Seth, Isis qui coupe les mains d’Horus, souillées par la semence de Seth,
et lui procura plus tard des mains équivalentes. (Traduction G. Lefebvre). 11 est d’ailleurs
tout a fait intéressant de noter que dans cet épisode, le texte du P. Chester Beatty men-
tionne toujours /a main, au singulier %, ce qui correspond bien a I'image de notre veau
auquel ne manque qu’une patte et, nous ’avons bien noté en décrivant 1’image, bien
souvent la jambe proprement dite (ce qui pourrait correspondre a la main) et non la patte
(khepesh) toute entiére, comme dans le sacrifice.

Cependant, les chapitres 158 des Textes des Sarcophages (CT 1I, 349) et 113
du Livre des Morts, qui reprennent cet épisode dans la Formule pour connaitre les bai
de Nekhen évoquent bien les deux mains d’Horus, mises en rapport avec deux des fils
d’Horus. On peut donc penser soit que le P. Chester Beatty écrit effectivement un singulier
pour un duel, soit qu’il y avait plusieurs traditions relatives a cet épisode, possédant une
symbolique différente. Ici, si notre interprétation est bonne, car il ne s’agit, bien entendu,
que d’une hypothése, la main coupée d’Horus symbolisant la souillure, et & travers elle
le mal, restituée ensuite, selon les diverses sources, par Isis ou par R€ et Sobek aprés un
séjour au fond de I’eau, cette main, donc, renouvelée et purifiée, serait elle aussi un ins-
trument de réparation; non point 'instrument méme d’ouverture de la bouche, qui est,
comme nous ’avons vu, le khepesh, mais la main qui tient cet instrument, celle qui effectue
le geste réparateur, I’ouverture de la bouche d’Osiris et donc du défunt, qui va lui rendre
la vie. C’est donc, une fois de plus, une victoire sur le mal, une récupération du mal, si

54. L’exemple (4) de Otto a pour les trois
phrases et dans toutes les scénes une construction
différente : iw'n sw mwt=f : sa meére I’a frappé
(venant a [’appui de la traduction proposée).
r rmy=s (7) sw: de sorte qu’elle le pleure (a
moins que 1’on ne transcrive qu’un r. hwn sw
snBytw=f . phrase dans laquelle sm3y peut
désigner le compagnon (Wb 111, 450, 7 a 9) ou
a compagnie (sm3y't, Wb 1II, 450, 10-12), les

deux termes se référant a Seth ou a sa troupe
de confédérés, comme le laisse bien entendre le
déterminatif du mot. Cependant, le frw qui vient
s’intercaler entre ce terme et le suffixe =f reste
sans explication, de méme que ce =f, préci-
sément, dont on ne sait a qui il renvoie.

55. jw=f wn drt=f, jw=s s'd drt=f, h’
=f. Cf. 4 ce propos la note 77 de Lefebvre,
qui rétablit dr-ty=f.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

294 NADINE GUILHOU

Jje puis m’exprimer ainsi, dans un but bénéfique, selon le processus habituel dans les mythes
et les rites égyptiens.

Une telle interprétation de la scene de la mutilation rituelle du veau rendrait compte
non seulement de la présence de cette scéne, mais encore de son rapport étroit avec les
scénes de sacrifice et d’ouverture de la bouche : elle se référerait a ce rituel d’ouverture
de la bouche, et trés précisément & la série des trois scénes que nous venons de discuter,
ce rituel renvoyant lui-méme au mythe premier, et plus particuliérement a la lutte d’Horus/le
Bien contre Seth/le Mal.

En effet, si les actes rituels de I’embaumement font référence a la quéte des membres
d’Osiris par Isis et a leur remise en ordre et a leur conservation par Anubis, la suite des
funérailles, et en particulier le rituel d’ouverture de la bouche, concerne davantage 1’action
d’Horus, le fils bien-aimé, venu pour récupérer I’héritage de son pére, se présenter de
droit comme le successeur, et par la permettre une continuité, inscrire son pére dans la
durée. Et cette action d’Horus, dans le mythe, ce sont ces longues années de lutte contre
Seth, avant que son droit ne soit reconnu et que son ennemi ne soit placé sous Iui. Voila
pourquoi le Rituel d’ouverture de la bouche fait successivement allusion a la mutilation
de I’eil d’Horus (scéne 20), au malencontreux jugement de Seth par lui-méme (scéne
23), et, peut-&tre, a la mutilation des mains d’Horus (scéne 25).

On peut penser, d’aprés les incises placées dans ces trois scénes, qu’il y avait peut-étre
un récitatif plus important ou, qui sait, un jeu théatral, évoquant le mythe. En effet,
comme nous I’avons déja dit, le rituel posséde plusieurs niveaux de lecture : il comporte
des gestes rituels, que nous pouvons approcher grace d’une part aux indications scéniques,
d’autre part au récitatif accompagnant chacun de ces gestes rituels; mais aussi des références
au mythe qui faisaient peut-étre ’objet d’une lecture plus développée, voire d’un jeu 6,
Ceci pour les légendes. Mais il y a encore un autre élément : 1'image qui nous a été
conservée rend compte, a son tour, des différents niveaux : elle illustre les funérailles
réelles, telles qu’elles ont dii se dérouler, lorsqu’elle présente, par exemple, le déroulement
du cortége, avec les membres de la famille, les pleureuses, les porteurs de mobilier funé-
raire, ’offrande alimentaire. Elle montre, en outre, certains gestes rituels comme I’aspersion
par le lait du porteur de situle a la téte du cortége, I’encensement, la purification, 1’ou-
verture de la bouche. Elle explicite, enfin, le rapport du rite et du mythe, en représentant
les deux vaches d’attelage sous 1’aspect d’Isis et de Nephthys %7, en comportant des scénes
comme la mutilation rituelle du veau, I’intervention des gens des villes (Pe, Dep, etc.),
des danseurs-mouou, ou nombre des scénes des registres supérieurs de la paroi sud de
la tombe de Rekhmiré.

56. Sur cette notion de jeu, concernant, cette deux vaches qui tirent le sarcophage sont coiffées
fois, le livret ancien se rapportant & 1’achéve- des deux hautes plumes enserrant le disque so-
ment de la statue, cf. Goyon, Rituels, p. 91 sq. laire et portent le collier-menat, tandis que juste-

ment, Isis et Nephthys ne sont pas représentées,

57. Sur le n° 81 de Liiddeckens (p. 158), les cette fois, de part et d’autre du sarcophage.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 295

La difficulté tient au fait que les interférences sont nombreuses entre les différents
niveaux, et ceci méme dans les domaines les plus concrets. Par exemple, ce mobilier
funéraire, qui défile devant nous, est-il le mobilier effectivement déposé dans la tombe,
ou le mobilier théorique, idéal, qui devrait accompagner chaque défunt dans 1’au-dela ?
De méme pour la composition de ’offrande alimentaire : I’offrande réellement déposée
devant la tombe comportait-elle effectivement tous les éléments représentés? Les choses
se compliquent dés que I’on touche au domaine religieux : le role des danseurs-mouou
dans le mythe était probablement tenu par des acteurs ou officiants, de méme que celui
des gens des villes. Les rites concernant le piochage de la terre et les piquets d’amarrage
pouvaient bien faire 1’objet d’un jeu sacré reprenant le mythe initial que nous ne
connaissons que par bribes. De méme, la mutilation rituelle du veau, si elle doit bien étre
interprétée comme une référence aux démélés d’Horus et de Seth, participe des deux
registres : le mythe et sa reproduction, la répétition étant garante du renouvellement.
Malgré la représentation de la tombe de Ptahmose, il est probable qu’elle n’était pas
effective, comme le montre bien la disposition de la scéne a I’écart et la fagon dont les
deux animaux sont représentés sur certains documents %, A partir de 13, il y a trois possi-
bilités : ou bien vache et veau étaient absents du déroulement effectif des funérailles
et leur présence dans la séquence d’images ne répond qu’a une volonté théorique de réfé-
rence au mythe; ou encore ils étaient, lors des funérailles méme, et non plus seulement
dans leur représentation, représentés par des images, statues ou figurines, comme le
suggeére Fr. Daumas et comme tendrait & le montrer leur représentation sur un socle ou
a DP’écart. Ou, enfin, ils étaient physiquement présents, comme sembleraient le montrer
les documents sur lesquels le veau accompagne les vaches de l’attelage (document 19,
a comparer avec 4 et 11, ou le veau n’est pas mutilé) ou encore sur lesquels veau et vache
font partie du cortége des hommes en deuil 5. La scéne de la tombe de Ptahmose pourrait
alors entrer dans le deuxiéme ou le troisiéme cas, selon que I'on considére qu’il s’agit
de P’exécution d’un rite sur deux simulacres (2° cas) ou du simulacre de ’exécution du
méme rite sur un animal bien vivant (3° cas). Je préfére cette deuxiéme solution, sans
toutefois &tre en mesure de prouver qu’elle est la bonne.

Selon la réponse que ’on apporte, on choisit de faire se référer la scéne au mythe
ou au rite, le second n’étant que le procédé qui éternise le premier. Cette hésitation rendrait
compte de plusieurs faits. Elle expliquerait, par exemple, que la scéne n’ait pas été sys-
tématiquement retenue dans la séquence des scénes de funérailles, qui, dans 1’ensemble
(du moins pour les séquences peu développées), semblent plutdét évoquer des rites se
déroulant effectivement au cours de la cérémonie. Elle expliquerait également le décalage,
on peut méme dire le hiatus, entre légendes et représentations figurées, qui ne coincident
pas forcément, car i I’image, expression du mythe, sont associés des textes se référant
au rituel proprement dit (lamentations et tristesse devant la tombe) et vice-versa (bribes

58. Cf. les remarques faites ci-dessus, avec les partant de points de vue différents, aboutissent
réflexions de Eggebrecht et de Daumas qui, 4 un méme résultat.

27

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

296 NADINE GUILHOU

de récit mythique dans le rituel d’ouverture de la bouche). Elle expliquerait, surtout,
le fait que d’autres documents 4, 11, 24, 25 montrent le veau et la vache défilant ou
venant a la rencontre 1’'un de l’autre, tel qu’ils pouvaient le faire dans le déroulement
réel des funérailles, mais sans allusion explicite au mythe, puisque sur ces quatre exemples
(non limitatifs), le veau n’est pas mutilé : il s’agirait ici clairement d’un rite, alors
qu’ailleurs, le doute reste permis. De fait, il semble bien d’aprés ’analyse iconographique,
que la représentation se rattache a la fois au mythe et au rite, la balance penchant tantot
d’un coté, tantdt de I'autre, selon les tombes, peut-étre aussi selon les époques 9.

Au terme de cette réflexion sur les différents niveaux de lecture de la scéne en fonction
des choix présidant 4 la mise en image, il reste une derniére interrogation : si la mutilation
rituelle du veau se référe bien au combat d’Horus cherchant a restaurer le pouvoir de
son pére avant d’en assumer lui-méme la charge, et plus précisément a cet épisode ol
la main d’Horus, souillée par la semence de Seth, est tranchée par sa propre mére, comment
se fait-il qu’une symbolique aussi essentielle que celle de la main impure devenant ins-
trument de réparation soit si peu et si briévement représentée? En effet, elle ne figure
que dans un certain nombre de tombes et sur quelques papyrus, et ce essenticllement
durant les XVIII® et XIX® dynasties. Méme & cette époque, la scéne est loin d’étre re-
présentée systématiquement : ainsi, en 11, comme sur beaucoup d’autres exemples, le
veau, représenté selon le méme schéma iconographique, n’est pas mutilé. Cela deviendra
une régle — du moins dans 1’état actuel de notre documentation —, au-deld de la XIX¢,
et surtout de la XX° dynastie : si I’on considére les documents 4, 24, 25, on voit que
[’image est organisée de la méme fagon, mais ne fait pas état d’une mutilation. Seuls ces
trois documents ont été présentés ici, mais il existe de nombreux exemples similaires,
surtout sur papyrus. La scéne est donc peu développée dans le temps; elle I’est peut-étre
davantage dans I’espace, puisque si la plupart des exemples sont thébains, certains pro-
viennent de Saqqara ou d’Amarna, I’origine des papyrus étant plus difficile & déterminer.
Pourquoi, donc, une existence aussi limitée ? Je n’ai pas de réponse convaincante a apporter,
sinon que c’est une période ou ’iconographie des funérailles se modifie et s’enrichit de
fagon considérable 8%, ce qui peut rendre compte de I’apparition d’une scéne nouvelle,
le probléme du programme iconographique (choix, auteurs de ce choix, finalité...) étant
trop vaste pour €tre pos¢€ ici, et sa solution étant sans doute destinée a échapper a jamais
a notre analyse.

Il nous reste a tenter de retrouver et de rapprocher les divers éléments du puzzle :
en ’occurrence, une image des tombes du Nouvel Empire, quelques bribes dans le rituel
d’ouverture de la bouche, inlassablement répétées, cependant, depuis les Textes des

59. Dans les exemples tardifs (dans les tombes références mythiques par rapport aux scénes de
ou sur papyrus), le veau est présent, mais il I’Ancien et du Moyen Empire qui semblent plus
n’est plus mutilé. Cf. ci-dessous. concrétes et plus réalistes, s’il est permis d’em-

60. Il semble, en particulier, qu’une place plus ployer ce terme.
grande soit consacrée aux différents rites et aux

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

LA MUTILATION RITUELLE DU VEAU 297

Pyramides ®!, le mythe rapporté par le P. Chester Beatty, et, dans les recueils funé-
raires, les chapitres susdits des Textes des Sarcophages et du Livre des Morts, qui
développent, eux, non plus la mutilation méme, que nous avons étudiée ici, mais son
objet, & savoir les deux mains, les deux retranchées d’Horus, qui sont mises en rapport
avec deux des fils d’Horus, précisément.

Il reste un texte, toujours en provenance des Textes des Sarcophages, qui semble
se rapporter a ce mythe, mais dont nous n’avons pas fait état car il est d’une interprétation
difficile : il s’agit du chapitre 331 (CT IV, 172 et 175), que Eggebrecht a déja mis, sans
doute fort justement, en relation avec la représentation du veau ®2, L’action y est consi-
dérée, cette fois, du point de vue d’Hathor :

Je suis Hathor, qui améne son Horus, qui frappe son Horus.

Et, vers la fin du chapitre :

J’ai frappé de mes mains jusqu’au bout (7), en ce mien nom
de Celle-qui-frappe-Horus (Hathor).

Dans ce texte, le nom d’Hathor est expliqué non pas de fagon traditionnelle, comme
la Demeure d’Horus mais comme Celle qui frappe Horus et qui verse des larmes (la phrase
suivante dit : J'ai donné mes larmes). Toutefois, Hathor est ici présentée comme une
déesse primordiale, dans un texte qui reste difficile a interpréter, et il n’est pas du tout
certain qu’il s’agisse d’une référence au méme mythe .

Il ne nous reste plus, & ce stade, qu’a espérer découvrir d’autres images, d’autres
textes, nous permettant de poursuivre la réflexion, et d’aller au-dela de ce qui n’est qu’un
nouveau jalon dans notre approche des rites funéraires de Egypte ancienne.

En attendant, nous retiendrons de tout ceci, que si la premiére partie des rites, avec
toutes les étapes de 'embaumement, concerne le remembrement du corps d’Osiris, sa
reconstitution et sa protection (soit la conservation du corps), la deuxiéme partie, qui
se déroule au sortir de P'officine d’embaumement, avec les funérailles proprement dites,
comporte au moins un certain nombre de scénes évoquant ’action d’Horus. Se présentant
comme successeur et héritier de son pére, celui-ci entreprend un long combat contre Seth
afin que sa demande soit reconnue juste et légitime par les dieux, condition aussi nécessaire
a la vie nouvelle d’Osiris que 1’avait été la reconstitution du corps de celui-ci. 11 semble
bien, si ’on considére certains aspects du déroulement des funérailles, que les anciens
Egyptiens aient mis en scéne — ce qui reste pour nous une mise en image — au moins
certains épisodes de cette lutte, 3 c6té d’autres que nous ne connaissons pas encore ou

61. Le nombre limité de représentations n’est 63. Cela ne tient pas au fait qu’il s’agisse
d’ailleurs pas le propre de cette seule scéne. ici d’'Hathor au lieu d’Isis. En effet, les deux
Que l’on pense, par exemple, aux scénes si déesses sont souvent interchangeables, comme
complexes de la tombe de Rekhmiré. dans le mythe inverse de la décollation d’Isis/

62. Cf, Eggebrecht, op. cit,, p. 59, n. 7. Hathor.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

298 NADINE GUILHOU

que nous n’avons pas su repérer, et sur lesquels nous devons encore nous interroger.
Il reste que la quéte du fils bien-aimé, aprés celle d’Isis et aprés les actes de réparation
essentiels effectués par Anubis, est un élément indispensable dans le processus de restau-
ration de I’étre et dans son devenir. Rien d’étonnant a ce que le rite s’en soit emparé et
nous en ait conservé le témoignage. A nous de renouer les fils, par-dela le temps .

64. Avant de mettre un point final  cet article, il me reste 4 remercier ici M™® Cécile Boyer, pour
son soutien chaleureux et la part active qu’elle a prise & 1’élaboration de cet article & travers nos
discussions.

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

g AN
uﬂé N

Fig. 3

4 o)
7 4
b —
Fig. 4 -

P

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

(%

L

ek

AR (B
AR
e

§.) ! -
\ \
_‘ '
AN [

Fig. 13 Fig. 14

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Fig. 18 Fig. 17

Fig. 19 Fig. 20

Fig. 21

BIFAO 93 (1994), p. 277-298 Nadine Guilhou
La mutilation rituelle du veau dans les scenes de funérailles au Nouvel Empire [avec 3 planches].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



