

en ligne en ligne

BIFAO 78 (1978), p. 439-458

Jean-Claude Goyon

Hededyt : Isis-scorpion et Isis au scorpion. En marge du Papyrus de Brooklyn 47.218.50 – III.

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

## **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE) 9782724710885 Musiciens, fêtes et piété populaire Christophe Vendries

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

# HEDEDYT: ISIS-SCORPION ET ISIS AU SCORPION

#### EN MARGE DU PAPYRUS DE BROOKLYN 47.218.50 — III (1)

Jean-Claude GOYON

Vers la fin de la liste des dieux du Grand-Siège « qui sont dans la chapelle de l'Occident » à qui le souverain consacrait les offrandes lors de la cérémonie de confirmation du pouvoir royal, le rituel du papyrus de Brooklyn 47.218.50 (IX, 4) (2) consacre à Isis « dame des noms » (IX, 10) un paragraphe où sont énumérées ses épithètes majeures. Une seule de celles-ci, au verset IX, 7, est peu habituelle et donnée sous la forme (3) (3). La courte note de commentaire donnée au temps de l'édition à propos de cette Isis « Scorpion » (4) se bornait à renvoyer à la maigre bibliographie existante; les limites du commentaire perpétuel d'une première édition n'autorisaient pas, en effet, la présente tentative pour élucider le problème complexe des liens mythologiques ou géographiques unissant la déesse à l'arachnidé venimeux dont, plus habituellement, Selkis fait sa manifestation terrestre (5).

Chronologiquement, le premier commentaire sur le nom de *Hededyt* (*Hddyt*), rencontré dans un passage des inscriptions du temple d'Edfou, est dû à Blackman - W. Fairman qui écrivaient (6):

« According to Wb. III, 206, this is the name of a scorpion goddess occurring both in the Book of the Dead and in ptolemaic texts. At Edfu, the name is

- (1) J. Cl. Goyon, *BIFAO* 70 (1971), 75-81; *BIFAO* 74 (1974), 75-83.
- (2) J. Cl. Goyon, *Confirmation, Texte* (*IFAO Bd'E* 52, 1972), p. 65.
- (8) J. Cl. Goyon, Confirmation, Planches (Wilbour Monographs VII, 1974), pl. VII et VII A.
  - (4) Loc. cit., Texte, p. 98 (146).
- (5) Etat des questions sur Selkis, le scorpion et la symbolique dans E. Hornung-E. Staehelin, Skarabäen und andere Siegelamulette aus Basler Sammlungen (ÄDS 1, 1976), p. 131-133.
- Gregoriana (1941), 419, n. 75; Wb. III, 206 (7) commentaire repris dans JEA 29 (1943), 3 n. d à propos de E. VI, 63 (4 =).

specifically applied to Isis and, occasionally, also to Hathor. This last attribution is not noted in *Wb*. In one instance the goddess is uncertain, but is probably Hathor ».

Exact dans sa généralité, mais incomplet et peu précis, cet état des questions a été repris ensuite sans modifications notables (1), quelques compléments étant seulement apportés à la bibliographie des attestations du culte spécifique qui lui était rendu à Edfou (2).

Tout récemment, cependant, D. Meeks, dans l'article «Hededdet» du Lexikon der Ägyptologie (3), a procédé à une critique savante des sources et donné une notice particulièrement précieuse et bien documentée. Ceci, toutefois, sans que le problème de la vraie nature et de l'iconographie ait été abordé au fond, surtout en ce qui concerne l'attribution presque systématique à Selkis — ou à une forme composite rare, Isis-Selkis — de nombre de représentations, amulettes ou statuettes de bronze mises en œuvre par les artistes sacrés égyptiens autour du thème de la déesse au scorpion.

C'est dans les temples de Nubie, dès la XVIII° dynastie, qu'apparaissent les premières représentations connues de la déesse au scorpion, sous les traits d'une femme en robe collante, coiffée d'une perruque longue, qui, sur l'avant, reçoit un scorpion, probablement d'orfèvrerie. Parfois figuré en mouvement, l'arachnidé semble descendre vers le front. Dès l'abord, ceci est contraire aux conventions adoptées pour les effigies de Selkis, où le scorpion est pratiquement toujours posé à plat et figé dans l'immobilité.

Le premier, Champollion signala une représentation de ce genre, gravée à l'intérieur du spéos du Gebel Silsileh (4), en Egypte même; il en existe une autre au spéos d'El Lessiya (5) (fig. 1), mais les plus fréquentes sont au-delà de la Cataracte. On

440

<sup>(1)</sup> Kees, Götterglaube<sup>1</sup> (1941), p. 59; Bonnet, Reallexikon (1952), p. 722-723; A. Klasens, Socle Behague (OMRO nr 33, 1952), p. 65 et notes.

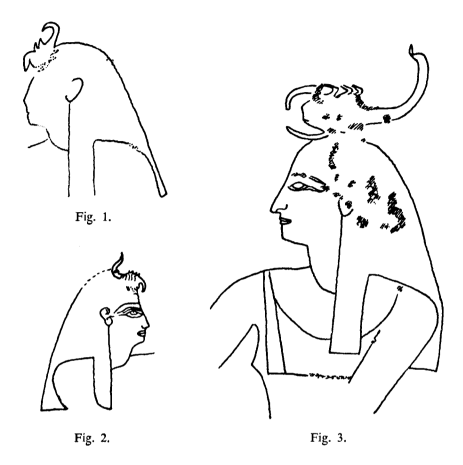
<sup>(2)</sup> H. De Meulenaere, Rivista degli Studi Orientali 34 (1954), 11; MDIK 25 (1969), 95, n. 6.

<sup>(3)</sup> L.Ä. Lieferung 15 = Bd II, Lieferung 7

<sup>(1977),</sup> col. 1076-1078.

<sup>(4)</sup> Notices Descriptives I (1844), 263.

<sup>(5)</sup> Thoutmosis III; Chr. Desroches-Noblecourt et alt., Le Spèos d'El Lessiya (CDAE, Coll. Scientifique, 1968), I, p. 11 D 8 et pl. XVII; II, pl. XIX; la légende est à rétablir en ['Ist] mwt ntr.



en connaît une à Amada (1) (fig. 2) ainsi qu'à Dakka (2), Beit el Oualy (3) (fig. 3) et, enfin, sur une stèle de Bouhen (4). Et, partout la déesse au scorpion en tête est

(1) Thoutmosis III; Lepsius, Dkm Abt. III, pl. 45 c = Text V, 96; P. Barguet et alt., Le Temple d'Amada (CDAE, Coll. Scientifique, 1967), II, pl. XLVI = IV, p. 9 et dessin H 8; légende 'Ist mwt ntr shtps ib nswt bity...

- (2) CDAE, photo 13083.
- (3) Ramsès II; Lepsius, *Dkm. Abt.* III, pl. 177 h = Roeder, *Beit-el-Oualy* (SAE 1938), p. 68 (§ 284) et pl. 48 = H. Ricke-G. Hughes-E. Wente, *The Beit-el-Wali temple of Ramses II*

(OINE Chicago I, 1967), pl. 29 et p. 24-25; légende wr·t nb·t pt ḥnwt t³·wy.

(4) Temple d'Hatchepsout, Randall-Maciver-Wooley, Buhen (University of Pennsylvania, Coxe J' Exp. to Nubia VIII, 1911), p. 40-41 = pl. 14 (18 N); stèle de Thoutmosis IV, Crum, PSBA 16 (1893), 16-17, exemples cités par M. Münster, Untersuchungen zur Göttin Isis (MÄS 11, 1968), p. 148, n. 1588; l'auteur, dans sa note, accepte sans réserves l'identification à Isis-Selkis proposée par les éditeurs.

clairement nommée Isis-la-Grande, parfois qualifiée aussi de *mère du dieu* et de *dame du ciel*, de sorte qu'aucun doute ne peut subsister sur son identification (1).

Un ex-voto contemporain, conservé au Musée Impérial de Vienne, montre également que dès le Nouvel Empire cette même Isis-la-Grande des temples nubiens était liée à la prophylaxie des reptiles venimeux et avait pouvoir sur eux. Il montre en effet la déesse tenant un scorpion par la queue à qui le dédicant s'adresse en ces termes :

« Viens à moi, Isis-la-Grande, daigne assurer [ma] protection, sauve-moi des reptiles et que leurs gueules soient scellées, que leurs mufles soient obstrués! » (2).

Si dans l'ensemble de ces documents, Isis est bien mise en cause, il faut cependant préciser dès maintenant que sous cette iconographie spécifique et l'apparence d'une personnalité divine unique se dissimulent deux manifestations géographiques distinctes d'une déesse-scorpion, totalement différente de Selkis, que les textes et représentations du Nouvel Empire ont confondues, mais que les équivalents d'époque plus récente, tout en continuant à les subordonner à Isis, prenaient bien soin de distinguer (3).

Cette distinction essentielle paraît avoir jusqu'ici totalement échappé à l'attention des commentateurs confrontés au problème de l'Isis-scorpion. Car, en reprenant l'examen des sources, il apparaît nettement que si à basse époque la forme vénérée à Edfou sous la désignation de Isis-Ḥddyt est spécifique de la Haute Egypte, une contrepartie deltaïque existait que l'on appelait Isis-wh t, dont le point de culte particulier semble bien avoir été Ro-Nefer, l'Onouphis des Grecs ou l'actuel Tell Tebilleh, dans le XIVe nome de Basse Egypte.

- (1) En dépit de l'opinion émise par M. Münster, *Isis*, p. 177-178, dans tous ces exemples Isis seule est nommée et il n'y a jamais la moindre allusion à Selkis. D'ailleurs, quand il s'agit de marquer la double personnalité, la déesse est clairement nommée Isis-Selkis, comme par exemple, en *E.* I, 242 (2) = *E.* XI, pl. CCXCVII bas, gauche.
  - (2) Stèle Vienne n° 46, Von Bergman,
- Rec. Tr. 12 (1892), 17 (XIX); pour la teneur de la prière, comparer l'ex-voto à Isis-Thouëris d'Ismaïlia publié par Bruyère, ASAE 50 (1950), 515-522.
- (3) Un cas exceptionnel est constitué par la mention au temple d'Ipet à Karnak d'une Isis de *Pr-hnw* au scorpion. C. De Wit, *Opet* I, 141 et II, pl. 5; pour *Pr-hnw*, voir Otto, *Topogr. des Theb. Gaues*, p. 21-23.

La plus ancienne mention certaine actuellement connue relative à Isis-wh<sup>e</sup>t de Tell Tebilleh est fournie par un monument daté de la XXII<sup>e</sup> dynastie. Elle figure dans le texte de dédicace d'un socle de calcaire découvert à Saïs (1). Témoignage de piété filiale, ce support était destiné à recevoir une statuette de la déesse au scorpion, Isis-le-Scorpion

« Vie, santé, durée de vie étendue et longue vieillesse parfaite »

à son possesseur. Cette dédicace, assez banale, fait cependant ressortir d'emblée le rôle tutélaire que l'on attribuait à cette manifestation de la mère d'Horus.

Très vraisemblablement, c'est cette même déesse scorpion du Delta qui apparaît sur un fragment en granit gris du Musée du Caire. Provenant du sarcophage d'un taureau sacré de *Chedenou* (Pharbaethos/Horbeit-Abou Yassin) (2), il fut retrouvé à Simbellawin. Sur le morceau de paroi figure une déesse assise dont la coiffure est surmontée d'un scorpion; elle a pour légende (3). Le monument, comme la plupart de ses semblables, fut gravé au temps de la XXX<sup>e</sup> dynastie (4).

A l'époque ptolémaïque, probablement en raison de la situation géographique des temples conservés (pratiquement tous en Haute Egypte), on ne relève que deux

(1) Daressy, Rec. Tr. 24 (1902), 160 (CXC); la localisation actuelle de l'objet n'est pas connue. Dédicace de P3-di-Nt, fils de la dame Nhm-s(t)-'Ist, pour son père le hm 'nhw (?) Wr-p3 ht fils du chancelier du dieu Š3šnk et de la dame T3-Rtnt. Pour le titre du père, voir Sauneron, BIFAO 51 (1952), 137 sq.

(2) Kamal, ASAE 5 (1904), 197 (15°) = quatrième divinité; l'objet n'est pas un fragment de « naos » mais de la cuve en granit d'une momie de taureau identique aux monuments trouvés en 1937 à Abou Yassin, Abdel-Salam, ASAE 38 (1938), 609-622.

(3) Il est possible que *Hededyt* ait pu être vénérée à Horbeit-Pharbaethos, si l'on prend comme argument de référence la mention de son culte (?) à Saïs, Ballerini, *Bessarione* 7 (1910), 216 = D. Meeks, *L.Ä.* II/7 (1977),

col. 1078, n. 21. Il nous paraît cependant plus vraisemblable d'y voir une attestation relative à Isis-wht, Wb. I, 351 (1), sans toutefois écarter totalement une lecture srk « scorpion » (infra, p. 444, n. 9). C'est en effet, dès lors qu'il s'agit de monuments originaires du Delta, la lecture wh't qui paraît devoir le plus souvent être retenue. Ainsi, la figurine de scorpion à tête et bras humains C.G. 39206, Daressy, Statues de Divinités I (1906), p. 297 et II, pl. LVI rangée sous la rubrique Selkis, est une Isis-Hathor en raison de sa coiffure. Ensuite, le socle a pour légende  $\sum \left\{ \begin{array}{c} A \\ A \end{array} \right\}$ . le signe du scorpion devant très probablement être lu wh't puisque la statuette est originaire de San-el-Hagar. Sur ce monument, voir encore plus loin p. 456 et n. 3).

(4) Cf. Abd-el-Salam, ASAE 38, 611.

77

mentions sans équivoque d'Isis- $wh^c t^{(1)}$ . Le temple d'Horus à Edfou inclut l'Isis-scorpion  $wh^c t$  dans sa liste des dieux du Grand-Siège  $(St-wr\cdot t)$ ; l'écriture est identique à Dendara dans une énumération de divinités du temple d'Hathor à qui l'on doit présenter l'offrande litanique- $wdn^{(3)}$ .

Cependant, aucun de ces exemples ne comporte d'épithète géographique reliant directement cette *Isis-wḥ* t à l'Isis-scorpion de *Ro-Nefer* (Onouphis) (h). Ce lien existe pourtant, comme le montre un texte curieux du pylône du temple de Philae, où il sert de légende à une figure d'Isis sans attributs particuliers. L'ambiguïté pourrait être totale, puisqu'il n'y est pas fait usage du vieux mot wh t et que la coiffe de la déesse ne porte pas l'emblème distinctif de la divinité d'Onouphis (5). Mais, afin de bien préciser la nature de la manifestation divine qu'ils faisaient intervenir, les scribes-décorateurs ont eu soin de différencier de toutes les Isis cette  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2$ 

L'éditeur a souligné l'aspect graphique fautif du passage <sup>(7)</sup> mais, au regard du contexte, il est certain qu'il s'agit bien dans cette légende de l'Isis vénérée à Tell Tebilleh, même si l'écriture du toponyme est inhabituelle <sup>(8)</sup>, car son qualificatif, de *lnwt srk* <sup>(9)</sup> est déterminant.

- (1) Données dans les *Belegstellen* au *Wb*. I, 351 (2).
- (2) E. II, 25 (n° 172); cf. aussi Junker, *Philä* I, 187 (12) et n. 2.
  - (3) Mariette, D. I, 28, col. b, bas.
- (4) Sur R3-nfr / Onouphis, voir Porter-Moss, *Top. Bibl.* IV, p. 39; J. Yoyotte, *BIFAO* 52 (1953), 180 et n. 3.
- (5) Nom: *Wb.* I, 351 (1); iconographie associée: Roeder, *Naos* (CGC 1914), § 306,7 = p. 70, mais avec le nom *srk*, infra n. 9.
- (6) Junker, *Philä* I, 237, fig. 138; texte, p. 238 (10-11); à la suite, la déesse est nommée *ḥnwt hnw m' T³t-w°b·t* «dame de l'acclamation joyeuse dans Philae», qualificatif purement local; en revanche, il est à se demander si le groupe lu T³-°³-t, que l'on retrouve également
- dans la notice géographique consacrée à  $R^3$ -nfr en E. V, 47 (8) = Chassinat,  $Kho\overline{t}ak^2$ , p. 737, n'est pas purement et simplement une déformation de  $t^3$   $wh^*t$  « le scorpion », épithète spécifique relevée sur le socle de Saïs examiné p. 443, n. 1.
  - (7) Junker, op. cit., 238, n. 2.
- (8) est clairement une faute pour que l'on trouve habituellement, par ex. F. Daumas, *Mammisis D.*, 29 (4°), E. VI, 45 (XCVI), etc., dans l'écriture du toponyme. Le qui précède est cependant malaisé à expliquer.
- (9) Srk (srk·t) comme nom d'espèce du scorpion n'est pas consigné au Wb. mais son existence, indépendamment du titre hrp srk(·t), ressort de quelques exemples clairs. Parfois

Ces mentions isolées ne permettent pas à elles seules de se faire une idée très précise de la véritable nature de cette manifestation d'Isis. Pourtant, elles s'accordent avec les scènes figurées pour lui attribuer une fonction prophylactique certaine dans la lutte contre les bêtes venimeuses. Prenant elle-même la forme d'un scorpion, la déesse d'Onouphis se devait de posséder un suprême pouvoir de domination sur les bestioles néfastes.

C'est d'ailleurs ce qui ressort à l'évidence d'une représentation gravée sur la stèle magique 9402 du Musée du Caire (fig. 4) (1). Isis au scorpion y est figurée deux fois, simultanément (2). La première effigie, qualifiée de Ro-nefer », est celle d'une femme bicéphale, montée sur un crocodile. Elle tient d'une main un serpent, de l'autre un sceptre papyriforme surmonté d'un cobra dressé. Les attributs dis-

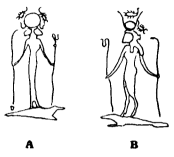


Fig. 4.

tinctifs de la déesse au scorpion se retrouvent dans la coiffure, où, de part et d'autre du globe solaire, descendent deux scorpions (fig. 4, A).

La seconde représentation est celle d'une femme ayant, détail étrange et actuellement inexplicable, des pattes d'antilope ou de bovidé. Montée sur un crocodile, tenant de chaque main un long serpent, elle a nom Isis

sans déterminatif, le mot est utilisé sur la stèle Boulaq 2091, Daressy, Rec. Tr. 30 (1908), 2, dans la légende identifiant une statuette d'Isis assise, ayant un scorpion en tête; de même, on a sur le naos Caire 70021 (supra, p. 444, n. 5) et ce n'est manifestement pas de Selkis qu'il est question. D'ailleurs, en E. I, 573 (1) et dans le parallèle de D. VI, 60 (13), à la fin d'une série d'épithètes descriptives d'Isis-Hddyt fille de Nout, on trouve sur le scorpion-srk qui chasse les reptiles...» où srk ne peut désigner autre chose que l'animal. Une

tournure semblable est employée en E. I, 317 (4) où Isis d'Edfou (n Bhdt) est dite « le grand scorpion-srk, le reptile -ddf vénérable au venin foudroyant ( )».

- (1) Daressy, Textes et Dessins Magiques (CGC 1903), p. 4-5 et pl. II, bas.
- (2) Daressy, op. cit., p. 5; la première figure, selon l'éditeur serait « à double tête de signe et de chien »; d'après la pl. et le dessin la tête dite de singe paraît léonine ce qui serait plus conforme à la nature d'Ourethekaou/Isis.

« grande de magie, mère du dieu, dame de Ro-nefer ». Et son emblème distinctif est à nouveau le scorpion passant, à la fois visible entre les cornes hathoriques enserrant le disque posé sur le modius et, surtout, à l'arrière de la perruque-dépouille de vautour dont il semble sortir (fig. 4, B).

Ce bref inventaire n'a, assurément, rien d'exhaustif; bien d'autres petits monuments ont pu nous échapper, mais cette somme modeste de documents sur l'Isis scorpion du Delta suffit à bien démontrer son existence et son rôle. La documentation s'avère nettement plus abondante et plus parlante pour sa contre-partie en Haute Egypte.

Historiquement, Isis-Hededyt est attestée au moins dès le Moyen Empire et l'on relève les traces de son culte jusqu'aux dernières époques de la vie religieuse de l'Egypte.

Une déesse Ḥddyt « fille de Rê » est mentionnée très tôt dans les textes religieux, sans que l'on puisse toutefois spécifier l'association à Isis. Il semblerait donc que cette déesse ait été à l'origine indépendante; absente des Textes des Pyramides, elle intervient aux Textes des Sarcophages dans les formules ayant servi de prototype aux chapitres 86 et 151<sup>8</sup> du Livre des Morts. A cette époque, son nom ne comporte pas toujours le déterminatif du scorpion qui sera de mise partout, postérieurement; il peut même n'être suivi que de l'idéogramme de l'oiseau.

Pour le même passage des *Coffin Texts* ou du *Livre des Morts*, on relèvera donc les graphies suivantes :

```
C.T. spell 283 (1) (Budge, BD I, 186, 2); (Naville, Todtenbuch I, pl. XCVIII, 2); (Naville, Funeral Pap. of Iouya dans Th. M. Davis Exc. 1908, pl. 8); (Naville, Pap. fun. de la XXI° dyn., I, Kamara et Nesikhonsou, 1912, pl. V); (Naville, Pap. fun. de la XXI° dyn., II, Katsheni, 1914, pl. XXVI, 2), (Allen, Book of the Dead, (OIP 82, 1960), pl. LXVIII, 431 = pap. Milbank).
```

C.T. spell 531 (2) M 36 c ↑ → M 35 c M 12 .

(1) Spell 283, C.T. IV, 33; D. Meeks, L.Ä. (2) Spell 531, C.T. VI, 124 g; D. Meeks, II/7, col. 1076, n. 1. (2) Spell 531, C.T. VI, 124 g; D. Meeks, ibid., n. 3.

Dans le spell 283 des C.T., le mort s'identifie — ou est identifié — à Rê dont Hededyt est la fille  $(s^3 \cdot t \ R^c)$  puisqu'il dit être « le père d'Hededyt la fille de Rê». Il échappe ainsi à la seconde mort (1). Toutefois, l'allusion est trop obscure et trop isolée pour pouvoir être utilement exploitée. Dans le spell 531, le recours à Hededyt paraît être exceptionnel car seuls les deux témoins M 35 et M 36 contiennent le passage où elle apparaît. La formule assimile les éléments constitutifs du masque de la momie (2) à des parties du corps des dieux et il y est dit que :

« la tresse-ḥnsktyt » du défunt est celle d'Hededyt (3). Là encore, les faits sont loin d'avoir toute la clarté souhaitée, mais l'on peut se demander si, dans ce cas précis, il n'y aurait pas une allusion voulue à la forme de la queue de l'arachnidé évoquant une « tresse », à la fois par ses éléments articulés et la courbure de l'extrémité portant le dard (h).

Au Livre des Morts, la part faite des chapitres 86 et 151 B qui ne sont que la continuation historique, souvent réadaptée, des antiques sentences des Sarcophages, c'est au ch. 39 ou « Formule de repousser le monstre-Rerek », donc le serpent Apopis, que l'on retrouve l'Isis scorpion, Ḥddyt. Son nom est alors écrit \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \(

La déesse intervient deux fois dans une série d'invectives dirigées contre le monstre, avec un rôle punitif assuré. A la première intervention, elle est censée passer des *liens*  $(K^3s)$  au serpent après que Mafdet la genette lui eut arraché le cœur et avant que Maât ne l'achève; à la seconde, c'est en tant que scorpion

- (1) Selon le titre *tm mt m whm* parfois donné à la formule; celui-ci, changé certainement très tôt, est devenu au ch. 86 *LdM* « Formule pour prendre l'aspect d'une hirondelle (*mnt*)», P. Barguet, *Livre des Morts*, p. 123 et 124, n. 1.
  - (2) P. Barguet, LdM, p. 218 et n. 1.
- [3] P. Barguet, op. cit., p. 218 et n. 9; selon les versions du LdM, cette tresse est dite être celle de Ptah-Sokaris et la déesse-scorpion n'apparaît plus; cependant, la figuration d'un scorpion au sommet de la tête d'un cartonnage de momie signalée par E. Hornung-E. Staehelin,
- Skarabäen (ÄDS 1, 1977), p. 132, n. 440 = Peet, Cemeteries of Abydos II (1914), p. 93 et fig. 54, doit être un souvenir inspiré de la plus ancienne tradition des C.T.
- (4) Cf. B. Van de Walle, *JNES* 31 (1972), 75, n. e.
- (5) Par ex. Naville, *Todtenbuch* I, pl. LIII, 5 et 10 = Budge, *B.D.*, p. 105-106 (9).
- <sup>(6)</sup> Naville, Pap. fun. de la XXI° dyn. II, Katsheni (1914), pl. XXX, 14.
- <sup>(7)</sup> Allen, *Book of the Dead (OIP* 82, 1960), pl. XX, col. 28, 10 et 24.

qui pique et injecte un venin que la déesse agit et c'est pourquoi l'on dit à Apopis:

« ce que tu as goûté est plus fort que ce goût qui est suave au cœur de Hededet; rude est ce qu'elle t'a infligé, de sorte que tu seras malade de son traitement, éternellement!» (1).

Parallèlement à cette existence « mythique » de la déesse au scorpion, on constate que, dès le Nouvel Empire, réunie sous un nom composite à la personne d'Isis, soit Isis-hddyt, une vie « réelle » lui était assignée assortie d'un culte particulier, organisé en son honneur à Edfou. Il faut très vraisemblablement voir dans le choix du lieu la simple continuation d'une tradition bien ancrée dans la partie méridionale de l'Egypte ainsi qu'en Nubie.

Une stèle originaire du site de la ville d'Horus en témoigne; elle met en scène simultanément Horus-faucon coiffé de la Double Couronne et une déesse ayant un scorpion en tête nommée (2). Dans la formule de proscynème, cette Hededyt est associée à Horus-Behedety et le dédicant a pris soin de mettre en valeur sa dévotion particulière pour la déesse au scorpion en faisant graver à la suite de son nom

Bien qu'elle ait été reconnue pour non authentique (3), la statue naophore 2011 d'Athènes (4) comporte une inscription inspirée d'un original de l'époque saïte dont le proscynème fait intervenir à côté d'Osiris (1) sie 1 (2) « Hededyt la grande qui réside à Behedet», fournissant par là un jalon historique non négligeable.

(1) Trad. P. Barguet, LdM, p. 81; comparer Allen, op. cit., p. 121; D. Meeks, L.Ä. II/7, col. 1076, n. 5 et le renvoi à A. Klasens, OMRO nr 33 (1952), 104.

448

- (2) Daressy, Rec. Tr. 16 (1894), 43 XCI, stèle dédiée par un barbier du domaine d'Horus d'Edfou nommé S<sup>3</sup>-'Ist; cité par D. Meeks, op. cit., n. 9.
  - (3) H. De Meulenaere, Le Surnom égyptien
- à la Basse Epoque (1966), p. 5 (9); l'inscription de la statue est inspirée du texte inscrit sur le socle de la statue Londres University College 14629.
  - (4) Publ. Mallet, Rec. Tr. 17 (1895), 10.
- (5) JE 46059, Daressy, ASAE 17 (1917), 92 (7); cet exemple et les suivants sont mentionnés par D. Meeks, op. cit., n. 12.

L'existence de ces prophètes paraît significative de l'existence d'un culte régulièrement célébré au temple, et non d'une simple vénération populaire dans une chapelle ou un lieu-saint du voisinage. D'ailleurs, les catalogues de divinités parèdres du Grand-Siège d'Horus incluent, sans équivoque aucune, la présence d'Isis-Hededyt (4) et spécifient son appartenance au panthéon occupant le groupe de chapelles proches du saint-des-saints; ils la localisent = 1 m smyt « dans le déambulatoire » (5) (ou « couloir mystérieux » si l'on suit la traduction d'Alliot). La même constatation peut aussi être faite à Dendara (6). Elle recevait donc ses offrandes avec les dieux ancêtres et les voisins immédiats du dieu titulaire, Horus.

Il y a plus encore sur ce point particulier du culte. Le calendrier liturgique local indique que le second jour du quatrième mois de la saison *Shemou* (soit Mesorê) était célébrée au temple d'Horus la fête d'Isis-Hededyt « mère du dieu, parèdre à Edfou » (7), le groupe étant écrit 1 3 3 1. Cette panégyrie comportait

<sup>(1)</sup> Pour ces épithètes typiques de *Hededyt*, comparer D. VI, 172 (12).

<sup>(2)</sup> Rec. Tr. 23 (1901), 130; J. Yoyotte, Kêmi 12 (1952), 93-96; B.v. Bothmer-H. De Meulenaere, Corpus of Late Egyptian Sculpture (1969), pl. 33, fig. 78-79, n° 36; H. De Meulenaere, MDIK 25 (1969), 95 et n. 5-6.

<sup>(3)</sup> P. Munro, Spätägypt. Totenstelen (Ägyptol. Forsch. 25, 1973), p. 249 et pl. 23 (85).

<sup>(4)</sup> E. I, 490 (9-10): 'Ist wr·t hdd(y)t hr·t-ib Bhdt.

<sup>(5)</sup> E. I, 253 (5); I, 484 (4-5) = Blackman-W.

Fairman, *Misc. Gregor.*, 419, n. 84; *E.* I, 504 (10 et 23), toutes réf. citées également par D. Meeks, *L.Ä.* II/7, col. 1077, n. 16.

<sup>(6)</sup> Mariette, D. I, 28, col. g (milieu); II, 23 (116)-24; à noter l'extension remarquable due à l'habitude systématique en Haute Egypte de nommer Isis *Hddyt* qui aboutit à voir en elle l'Anubis femelle du nome cynopolite (Dümichen, G.I. III, pl. XCI), étudiée par Vandier, Mél. Michalowski (1966), p. 197 (2°).

<sup>(7)</sup> E. V, 394 (14): ibd 4 Smw ... hrw 2 sh' Ist Hddyt mwt ntr hr·t-ib Bhdt; htp m Wtst-h', wdn n·s (i)ht nb(·t) nfr(·t); cf. Alliot, Culte

une sortie solennelle avec procession  $(sh^c)$  suivie d'une station au sanctuaire de barque (1) assortie d'une offrande litanique.

D'ailleurs, lorsqu'elle est mentionnée, l'appartenance de cette forme d'Isis à la sphère religieuse d'Edfou et de son temple est nettement marquée dans les inscriptions récentes, tant sur les lieux mêmes que dans les sanctuaires voisins. Ainsi par exemple à Dendara ou à Philae; ceci, cependant, peut être exprimé de différentes manières : tantôt la déesse est « dans Behedet » (m) (2), ou « préside » (hnt·t) à la cité sainte (3), tantôt, mais plus rarement, elle est considérée comme hr·t-ib « parèdre » (ou « résidente ») dans le nome d'Horus (4). Le plus grand nombre d'attestations utilise le génitif indirect pour en faire l'Isis par excellence d'Edfou « Isis, Hededyt de Behedet » (n Bhdt) (5), ce qui justifierait totalement, si besoin était, sa place privilégiée dans l'entourage d'Horus (6).

A l'époque ptolémaïque, les épithètes et les légendes laudatives dont les scribes sacrés assortirent les représentations de la déesse témoignent d'une forte imprégnation de théologie héliopolitaine (7) de type traditionnel, en même temps que d'assimilations théologiques complexes. Le souvenir du vieux mythe solaire rencontré allusivement dans les *Textes des Sarcophages* et au *Livre des Morts* est encore vivace. Un passage d'un hymne à Isis-Hathor gravé sur le montant sud du

d'Horus<sup>1</sup>, p. 207 et 214, qui traduit *Ḥddyt* par « Lumineuse »; D. Meeks, *loc. cit.*, col. 1076, n. 10 suit cette traduction.

450

(1) Sur cette identification de l'wts·t-h, cf. Alliot, op. laud., p. 226 et n. 9.

(2) E. I, 108 (8); 273 (18); 280 (15); 315 (15); 317 (4); E. II, 257 (5-6); 258 (15-16); 264 (17); E. V, 227 (6). Voir encore Dendara, Lepsius, Dkm. IV, pl. 53 a, Isis-Hathor est « Amonet à Thèbes, Menhyt à Heliopolis, Qedet à Memphis, Hededyt à Edfou ».

(3) E. V, 77 (16): hnt(t) Bik-m33, à rapprocher d'E. VII, 120 (4); E. V, 306 (11): hnt(t) P-n-R<sup>6</sup>, ces deux toponymes étant des noms mythiques d'Edfou.

(4) E. I, 403 (1) et II, 83 (3): hr t-ib Wtst-Hr; E. II, 105 (8); VI, 228 (12): mwt ntr ḥr·t-ib Bḥdt.

(15); VI, 63 (4); 86 (3); E. VII, 120 (4); E. VIII, 120 (1); D. V, 61 (11); VI, 172 (12 = Mariette, D. III, pl. 82 g); Junker, *Philä* I, 6 (8).

(6) E. I, 359 (2); comparer E. I, 265 (12) où, à la fin de l'énumération des dieux présents dans l'Arrière-chapelle de la Jambe, on dit que Isis-Hddyt est « avec eux (hn. sn)».

(7) Par ex. E. I, 384 (5) où Hededyt est «1'épouse royale du Roi (Osiris), la grande Princesse héritière de son père Geb, la vénérable (fille) de sa mère Nout», de même qu'en E. I, 315 (15-16), elle est « fille de Shou, née de Tefnout, l'épouse royale du roi (Osiris)».

passage sud-ouest de la cour d'Edfou (1) en fait foi. Il définit en effet la déesse universelle, mère des dieux, comme :

« Le Siège-de-Rê, sur les mains de qui il est sorti, en ce sien nom d'Isis-Hededyt, fille de Rê ».

Ce jeu de mots sacerdotal, fondé sur une antique légende, fut d'ailleurs accommodé aux exigences locales de sorte que *Hededyt*, assimilée à la déesse éponyme du nome, *Outjeset-Hor*, était encore « la souveraine des villes qui protège son fils qui maintient son fils en bon état, car c'est le Grand Siège de Rê-Harakhtès depuis les origines jusqu'à aujourd'hui » (2).

Fondamentalement, le rôle de la déesse est tutélaire. La protection qu'elle incarne s'exerce au premier chef à l'endroit d'Horus dont, en tant qu'Isis, elle est la mère (3) et s'étend par voie de conséquence au roi, successeur terrestre du dieufaucon (h). Il va de soi que cette influence bénéfique est permanente autour d'Osiris, l'époux et roi des origines (5). Accessoirement sous l'influence de la théologie isiaque la plus traditionnelle, Isis-Hededyt pourra être associée aux purifications par la fumigation libératrice des miasmes (6) ou assimilée à Sechat l'omnisciente (7).

Il faut dès lors bien noter que cette protection exercée par Isis-Hededyt possède un caractère très particulier, en relation directe avec la nature d'arachnidé venimeux

- (1) E. V, 332 (15); la graphie de hddyt sest notable, influencée par les jeux phonétiques passant de hdd à htt / htyt (voir le tableau des graphies donné en annexe).
- (2) E. VI, 278 (3), réf. citée par D. Meeks, L.Ä. II/7, col. 1076, n. 11: Wtst-Hr Hddyt hnwt niwt, hw s3·s, st-wr·t pw nty R<sup>c</sup>-Ḥr-3hty dr-b3h r-mn min; voir aussi E. IV, 294 (1): Hddyt/Wtst-Ḥr tw³ bik n nwb.
- (3) E. I, 105 (8); 108 (8): mwt ntr n s3 Wsir; E. I, 403 (1): mwt ntr n k3 nht (cf. E. VI, 86, 3) ... swd3 s3·s m 3h·w·s; encore, I, 529 (16); II, 245 (5): mwt ntr n bik n nwb (cf. E. VIII, 120, 1); E. II, 264 (17): mwt mnht n Hr; E. VI, 63 (4): hnmt n bik n nwb; D. VI, 172

- (12) mwt ntr n bik; E. VIII, 27 (13).
- (4) Cf., par ex., E. I, 312-313 (1) dans une formule extraite d'un rituel de protection de la chambre royale.
- (5) E. I, 15 (38): swd3 snw·s; I, 273 (19): s3w h'w nṭri n snw·s Wsir; E. II; 258 (15): hw snw·s; E. IV, 277 (7) hn hnw db3t « qui protège l'intérieur du sarcophage». E. V, 77 (15), VIII, 120 (5): hn 'Iwny.
- (6) E. I, 280 (15-16); D. VI, 147 (12) et 148 (5); sur l'étendue du pouvoir tutélaire attribué à Isis-Hededyt, voir déjà D. Meeks, L.Ä. II/7, col. 1077 et n. 15.
  - <sup>(7)</sup> E. I, 253 (5); VI, 278 (6).

que le mythe attribue à *Hededyt* «fille de Rê», émanation spécifique d'Isis dans Edfou. En effet, pour détruire les ennemis du soleil ou d'Horus, elle se manifestait (1) en :

« scorpion imposant (wr), reptile (sic) vénérable dont le venin est foudroyant, envahissant le sol des ennemis en un instant, de sorte qu'ils meurent sur le champ quand elle frappe » (2).

Acharnée contre les *ennemis*, elle avait surtout et en tout lieu le pouvoir suprême d'écarter et anéantir les serpents. L'association d'idées propre aux Egyptiens anciens qui veut qu'un scorpion puisse être opposé à un serpent (3) échappe à notre logique mais les textes sont formels sur ce point. Isis-*Hededyt* est ainsi :

« la fille de Nout, le scorpion (srk) qui chasse les reptiles (hsf ddf·w + ) » (4).

#### ou encore:

« le scorpion qui chasse les reptiles et éloigne les serpents-šmm » (5).

Certaines figurines prophylactiques récentes illustrent parfaitement cette fonction en montrant la déesse munie seulement de ses attributs d'Isis-Hathor en train de piétiner un reptile — parfois un scorpion! — ou des crocodiles pendant l'exercice de ses pouvoirs magiques (6). D'ailleurs, l'Isis de *Ro-nefer* protectrice contre les serpents, dont l'effigie fut gravée deux fois au recto de la stèle magique 9402 du Musée du Caire, était, l'on s'en souvient, appelée wr·t hk³·w « grande de magie » (7),

- (1) E. I, 317 (4): srk (supra, p. 444, n. 9) wr, ddf šps, h3h mtwt·s, \*r tp t3 m 3t, hp·sn hr-\* m wdt·s.
- (2)  $\uparrow$  est pour  $wdt \cdot s$ , comme l'explique le contexte, littéralement « en raison de son action de frapper ».
- (3) Dans le même ordre d'idées, mais en utilisant un procédé « d'images à rebours » un rôle identique peut être attribué au serpent Ermouthis qui est alors assimilé à un scorpionsrk pour « chasser les reptiles et éloigner leurs avances », D. VI, 72 (12) et 131 (7).
  - (4) E. I, 573 (1-2); D. VI, 60 (13-14).

- (5) E. VII, 120 (8); le serpent *šmm*, d'espèce indéterminée, est attesté depuis le Nouvel Empire sous la forme *šmmyt*, P. Chester-Beatty VII, r° 7,5 = Gardiner, *HPBM 3d S*. II, pl. 35; P. Brooklyn 47.218.138, x + 9, col. X; E. III, 106 (9) écrit *šmw*.
- (6) Petrie, Amulets (1914), p. 50 = pl. XLIII, 260 c; sur les crocodiles, Daressy, Statues I (CGC 1906), p. 226 et pl. XLV.
- (7) Plus haut, p. 445, n. 1-2, l'épithète est dans ces cas plus dirigée vers l'expression du rôle joué que relative à la fonction de déesse des couronnes.

épithète que les textes ptolémaïques et romains accolent parfois au nom d'*Hededyt* mentionné isolément <sup>(1)</sup> et très souvent quand elle est Isis, celle qui veille à la sécurité d'Osiris et d'Horus <sup>(2)</sup>.

Aussi claires que soient ces définitions des fonctions de la déesse, elles ne permettent pas d'élucider le problème de l'origine et du sens exact du vocable  $hdd(\cdot t)$  / hddyt désignant assurément une variété de scorpion, mais figé très tôt sous la forme d'une épithète divine, entièrement passée ensuite sur la personnalité d'Isis. Faute d'avoir rencontré le mot ailleurs que dans des textes religieux, on en est réduit aux hypothèses (3). Il n'est peut-être pas invraisemblable de penser, cependant, qu'un rapport a pu exister avec la racine hd « être blanc, blanchir » et que le terme  $hdd(\cdot t)$  s'appliquerait à un aspect physique de l'arachnidé : la couleur de son corps. Il existe deux grandes variétés de scorpions africains parmi lesquelles les uns sont noirs (Androctonus Afer ou Maurus, Scorpio Pandinus ou Heteromerus) (4) et les autres roussâtres, voire blancs et tirant sur le jaune (Buthus Occitanus, Androctonus Australis du bassin de la Méditerranée) (5). Il se pourrait que le vocabulaire égyptien, à côté de wh t ou d t désignant indifféremment le scorpion « blanc » ou « noir », ait possédé un mot \*hdd voué à l'espèce jaunâtre.

Bien qu'au Livre du Jour, au côté d'une divinité nommée « Grande de Magie » (Wr·t hk3·w), apparaisse un génie chthonien — sans bras — appelé Ḥddw & , il n'existe aucune apparence ni commencement de preuve qu'il ait eu un rapport quelconque avec le scorpion (6), ni même avec une idée de blancheur ou de rayonnement lumineux. En revanche, dans le cas de Hededyt, il est certain qu'à l'époque tardive les scribes sacrés ont spéculé sur les graphies possibles de hdd | hdd et les

<sup>(1)</sup> E. I. 484 (4-5).

<sup>(2)</sup> Osiris, Horus: E. I, 519 (11-12) ndt·t mnht n snw·s Wsir, shr hfty·w n s3·s Ḥr; Horus: E. II, 83 (3-4), elle est préposée à la proue de la barque de combat d'Horus et « affermit son cœur pour abattre les rebelles ».

<sup>(3)</sup> La solution rattachant le vocable à hāḥā « détruire », proposée par Brugsch, Hierogl.-demot. Wb. III (1868), 1021, reprise par Boussac, Revue Scientifique IVe série, T. 20/15 (1903), 468, n'est pas satisfaisante.

<sup>(</sup>h) Boussac, loc. cit., 467 et surtout O. Keller, Antike Tierwelt II (1913), p. 470 sq.; E. Pawlowsky, Gifttiere und ihre Giftigkeit (Iena, 1927), index.

<sup>(5)</sup> Boussac, ibid.; Keller, ibid.; R. Perrier, Faune illustrée de la France II (1929), p. 11-12 (Buthus): « corps jaune clair; long. moyenne 60 mm.; habitat: régions chaudes du midi de la France et de tout le bassin méditerranéen ».

<sup>(6)</sup> Piankoff, Livre du Jour (IFAO Bd'E 13, 1942), p. 6.

assonances évoquant des termes dérivés de la racine <u>hd</u> « être blanc » d'où « lumineux » et « éclairer ». Cette spéculation parait s'être exercée essentiellement à partir du thème d'Isis-Sothis dont le lever annonçait la crue <sup>(1)</sup>. Isis-Hededyt-Sothis devenait alors la déesse

« qui émet un rayonnement pour chasser l'obscurité, qui [emplit (?) le ciel (?)] de sa splendeur »

#### car elle est:

454

« la Dame de la lumière quand elle illumine les visages, Isis (du ?) ciel qui éclaire le Double Pays » (2)

#### ou, encore:

« Hededyt à la vue de qui on se réjouit » (3).

<sup>(1)</sup> E. V, 306 (11): Spdt sh. m hb·s; D. IV, 6 (7); V, 6 (7-8); VII, 120 (14-15); en tant que b3 d'Isis, D. VII, 26 (8).

<sup>(2)</sup> E. V, 77 (16): wdi stwt hr hsr snk(y) [mh (?) pt (?)] m nfr:w·s, s(y) m nb·t išp sišp·n·s hr·w, 'Ist pt shd t3·wy; comparer encore D. V, 73 (2-3): Hddyt wr·t h3y t3·wy m wbn·s, et sur ce point particulier, voir les commentaires de D. Meeks, L.Ä. II/7, col. 1077 et n. 18.

<sup>(3)</sup> Esna III, n° 233, 23 (verset 50): Ḥddyt ḥ<sup>cc</sup>·tw n m<sup>23</sup>·s (assimilée à Menhyt d'Esna).

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> Roeder,  $Z\ddot{A}S$  46 (1909), 65 (5 fin) = D. Meeks, *loc. cit.*, n. 19; voir aussi Edgar-Roeder, *Rec. Tr.* 35 (1913), 99 (Bloc 45); 102 (Bloc 55).

<sup>(5)</sup> Roeder, ZÄS 46, 64 (5) encensement à la barque d'Isis.

<sup>(6)</sup> Roeder, op. cit., 71 et n. 1; Descr. de l'Egypte, Antiquités 5 (1829), pl. 30,3.

Face à l'uniformisation de l'iconographie monumentale, qui devient de règle à la période tardive, le conservatisme se manifeste alors dans les menus témoins de la piété personnelle. Le refuge de la tradition de l'imagerie ancienne est à rechercher dans certains petits monuments « populaires », statuettes de pierre ou de bronze et amulettes diverses, pour la plupart, et le fait est notable, originaires de la Basse ou de la Moyenne Egypte. A destination magique et prophylactique, ces objets se répartissent en deux grandes catégories : tantôt ils représentent la déesse au scorpion selon le thème ancien, tantôt ils lui donnent l'apparence d'un être hybride, combinant le corps de l'arachnidé avec une tête de femme.

Pour la première catégorie, qui correspond à l'imagerie traditionnelle depuis le Nouvel Empire, la forme la plus simple se traduit sous l'aspect d'une figurine d'Isis de type courant mais ayant le scorpion en tête (1). Plus élaborée est la statuette d'albâtre gris du Musée du Caire (C.G. 38987, provenant du Sérapéum) (2); sur le devant du trône, emblème distinctif que la déesse Isis porte sur sa perruque, descend un scorpion et l'attitude générale de la figurine, reproduisant une femme agenouillée tenant sur ses genoux une petite image d'Osiris momiforme coiffé de l'atef gisant sur un lit, est conforme à la tradition textuelle relative à Isis-Hededyt veillant sur Osiris.

Dans la seconde catégorie mettant en œuvre la « forme mitigée (Misch-Gestalt) », une évolution caractéristique d'une époque plus tardive se manifeste dont la statuette 5498 de Vienne est un modèle typique. Cette figurine montre une Isis allaitant Horus. La déesse est anthropomorphe mais son ornement de tête est un scorpion à tête de femme (3). Ce même emblème, complété en outre par l'ajout

(1) Reisner, Amulets II (CGC, 1958), p. 60, et pl. XXVII, Caire 12976 provenant d'Hawara, tombe d'Hor-oudja; Daressy, Statues I, p. 249 = II, pl. XLIX Caire 38985.

(2) Daressy, Statues I, p. 250 et II, pl. XLIX; cf. également p. 249 sq., les n° 38983-84-86: coiffure classique d'Isis-Hathor avec cornes et disque sur modius supportant un scorpion en marche; peut-être également Caire 39205, ibid. I, p. 296 et II, pl. LVI.

(3) Roeder, Ägypt. Bronzefiguren (Staatl.

Mus. Berlin, Mitt. Ägypt. Sammlung VI, 1956), p. 456-457, § 623; également § 290 b et 688 b; autres exemples: Berlin 13200, § 623 g; Bologne 321, § 623 c. Il est intéressant de noter que ce motif du scorpion à tête de femme surmonte souvent la coiffure des reines de Meroé, par ex. Lepsius, Dkm. Abt. V, pl. 31 milieu et E. Hornung-E. Staehelin, Skarabäen (ÄDS 1, 1976), p. 132 et n. 439 a. Dans tous les cas la reine est assimilée par là à Isis, peut-être même l'antique Isis au scorpion

du *modius* et de la couronne hathorique, sert de marque distinctive pour la statuette de femme dressée conservée au Caire (C.G. 38983) <sup>(1)</sup>.

Au stade ultime de l'évolution du thème iconographique, du moins en Basse Egypte, la bestiole venimeuse munie de bras et d'une tête de femme coiffée de la couronne composite d'Isis-Hathor servira à elle seule à évoquer l'Isis scorpion ou au scorpion, en qui l'on mettait sa confiance pour être préservé de tout ce qui rampe, mord et pique.

La classification, jusqu'ici systématique ou presque, de ces figurines sous une rubrique « figurines de Selkis » ou, encore, « d'Isis-Selkis » doit donc être remise en cause car elle est, le plus souvent, contestable (2). Ainsi, l'inscription \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \(

Il s'ensuit que l'attribution à Selkis ou Isis-Selkis de tout un lot de statuettes de type et de provenances identiques conservées également au

de Nubie. Il est alors à se demander si la coiffure de reine ramesside relevée par Mme Vandier d'Abaddie à Gournet Mourraï (fig. 5) et comportant un scorpion



Fig. 5.

« descendant » plutôt que « à queue dressée », « curieux ornement de coiffure dont on ne peut citer d'autre exemple » (Deux tombes ramessides à Gournet-Mourraï dans MIFAO 87, 1954, p. 18 et pl. X = photo, pl. VI, 2) n'est pas tout simplement la coiffure

« à l'Isis-scorpion» qui réapparaîtra plus tard sur le chef des reines nubiennes, modifiée en être hybride à tête féminine, conformément aux conventions artistiques du temps. (1) Daressy, Statues I, p. 249 = II, pl. XLIX; cf. Roeder, Bronzefiguren, § 297 et les exemplaires identiques Berlin 20463 et 2541 ainsi que la statuette Minneapolis 7, pl. 90 a; comme ornement de coiffure de reines méroïtiques, cf. Lepsius, Dkm. Abt. V, pl. 30 et E. Hornung - E. Staehelin, Skarabäen, p. 132.

- (2) Certains cas ambigus peuvent être le résultat d'assimilations théologiques ou iconographiques d'Isis à Selkis et réciproquement, mais ils sont relativement rares; cf. par ex. Bonnet, *Reallexikon*, p. 696-697 et Naville, *Festival-Hall*, pl. VIII, 27 haut.
  - (3) Daressy, Statues I, p. 297 = II, pl. LVI.
  - (4) Id., ibid. et index.

Caire (1) doit être modifiée, même en tenant compte du fait qu'elles sont anépigraphes. En outre, à la lumière des faits touchant à la mythologie exposés plus haut, il convient désormais, à moins d'une indication contraire formelle fournie par une légende sûre, de voir dans la plupart de ces talismans et objets de protection domestique la prolongation directe du mythe d'Isis incarnée dans un scorpion pour être la dominatrice des reptiles et dont l'influence tutélaire peut s'étendre à tous. C'est d'ailleurs une transposition de ce thème que perpétueront les intailles gréco-romaines avec leurs fines représentations d'Isis-Hygiè aux serpents (2).

(1) Daressy, op. cit., I, p. 296-297 = II, pl. LVI: Caire 39205 et 207; 39208 et 209; pour ces deux dernières figurines, voir également Roeder, Bronzefiguren, § 297. C'est ce type de statuette que Budge, The Mummy (1925), p. 301 a identifié comme représentant Isis-Selkis, identification qui a par la suite eu pour

ainsi dire force de loi.

(2) Cf. A. Delatte-Ph. Derchain, Les Intailles magiques (Paris, 1964), p. 83 et n. 3; 86 (106-107); pour l'association au scorpion et la signification alors donnée, ibid., p. 87-88 (110).

#### **ANNEXE**

1) GRAPHIES COMPORTANT LE DÉTERMI-NATIF DU SCORPION

E. VI, 278 (4); VII, 120 (4)

D. IV, 6 (7); V, 6 (7)

E. V, 306 (1)

E. VI, 86 (3); 228 (12)

E. V, 332 (15)

D. VI, 172 (12-13) = M.,

D. III, pl. 82 g

2) Graphies comportant -, -

E. I, 108 (8); VIII, 27 (13)

E. V, 77 (15); VI, 63 (4)

E. II, 264 (17)

E. I, 273 (18); 403 (1);

var. I, 315 (15); II, 258

(15); dét.

E. I, 15 (38); sans dét. E.

I, 280 (15)

E. I, 253 (5)

E. II, 83 (3)

3) Graphies comportant

E. VIII, 120 (1)

4) Graphies comportant

E. I, 384 (5); 573 (1); IV, 277 (7); V, 77 (16); D. IV, 73 (2 + 1); D. VI, 60 (13); 147 (12); VII, 120 (14); M., D. I, pl. 37 e; Esna III, n° 233 (23, v. 50)

E. V, 227 (6)
E. IV, 294 (1); VI, 278 (3)

5) GRAPHIES COMPORTANT \( \frac{1}{4} \) A L'INITIALE

E. I, 484 (4)

E. I, 519 (1); 529 (16);

II, 257 (5-6)

E. II, 105 (8).

Tableau des principales graphies du nom de *Hededyt* dans les inscriptions ptolémaïques et romaines.