MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN
DE L'INSTITUT FRANCAIS
D’ARCHEOLOGIE ORIENTALE

0
=
VL

0
W
)

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

BIFAO 59 (1960), p. 81-131
Georges C. Anawati

Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use
Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is

forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

UNE FIGURE DE PROUE :

LE CHEIKH MOSTAFA <ABD EL-RAZEQ

PAR

GEORGES C. ANAWATI O.P.

Le mouvement de la Renaissance, de la Nahda, en Egypte & partir de la

seconde moitié du x1x® siécle a revétu des aspects divers. Cette Nahda, le

Dt Taha Hussein la résume ainsi

: « Elle est caractérisée par un retour a la

littérature ancienne dont on édita les chefs-d’ceuvre et qu’on essaya d’imiter;

puis par 'intérét accordé aux ceuvres littéraires étrangeres que 1’on traduisit

en arabe; par 1’adoption des cadres économiques, politiques, administratifs,

judiciaires et militaires de 1’Occident moderne. Le méme mouvement de

réforme se fit sentir dans I’enseignement, les programmes furent remaniés,

les méthodes changées » (1),

Ces divers aspects ont fait I’objet de nombreuses études (2. Certains mémes

W) Destins de la littérature arabe dans le
numéro spécial de La Revue du Caire :
Cinquante ans de
février 1953, p. 15.

(2) Cf. Enc. de I’Isl., Suppl. (jusqu’en 1932),
Arabie
(Ign. Kratschkowsky), p. 27-34. Beaucoup plus
développé : Brockelmann, GAL, Suppl. 3, 4.

littérature égyptienne,

art. Littérature arabe moderne

Buch. Die moderne arabische Literatur.1.Kapi-
tel. Aegypten seit der englischen Okkupation,
p. 1-335 avec abondante bibliographie (jus-
gu’en 1932). Un bon résumé et une excellente

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne

bibliographie dans : H. Pérés, La littérature
arabe et Ulslam par les textes. — Les x1x°
et xx° siécles, Alger 1938, p. v-xxiv. Pour le
mouvement des idées Henri Laoust, Le
réformisme orthodoxe des « Salafiya » et les
caractéres généraux de son orientation actuelle
in Rev. des Et. isl.,1932, p. 175-224. Ch. Adams,
Islam and modernism in Egypt, Londres 1933,
trad. arabe par ‘Abbas Mahmid : al-Islém
wal-tajdid fi Migr, avec préface du cheikh
Mostafa ‘Abd al-Razeq, Le Caire, 1935. Et
surtout : H. A. R.AGibb, Modern trends in

6

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2 82 Jeez—

ont été pris comme sujets de théses de doctorat derniérement comme le
conte et la nouvelle (1 ou le théatre (2).

Dans un mouvement aussi large et qui prend sa source dans les sources
vives de la nation, il est normal qu’une institution aussi ancienne que 1’Azhar
ait joué un rdle important. Longtemps cette vénérable université religieuse
a été le centre de ralliement des forces intellectuelles et spirituelles de 'Egypte
et la gardienne de ses traditions. Pour ne citer que deux noms, c’est 4 I’Azhar
que le grand novateur des études religieuses, le cheikh Mohammad ‘Abduh
s’est formé, et c’est un ancien azharien, Sa'd Pacha Zaghloul qui a été, a
Pissue de la premiére grande guerre, & 1’avant-garde du mouvement de
libération nationale.

Aussi est-ce avec un immense intérét que nous avons lu I’ouvrage que
Me Ali ‘Abd el-Rizeq vient de consacrer & son frére, le cheikh Mostafa
‘Abd el-Razeq qui fut professeur a ’'Université, ministre des waqfs, recteur
de ’Azhar et qui fut intimement mélé a la vie intellectuelle et religieuse de

notre pays (3). Nous pensons intéresser nos lecteurs en donnant, a notre

Islam, The University of Chicago Press, 1947;
trad. frang. de Bernard Vernier, Les tendances
modernes de [Islam, Paris, Maisonneuve,
1949. 11 faut lire également un article péné-
trant du Prof. Gibb sur les problémes que
posent la modernisation : La réaction contre
la culture occidentale dans le Proche-Orient,
in Cahiers de UOr. cont., 1951, p. 1 et suiv.
Quelques documents intéressants dans : James
Hayworth-Dunne, Religious and political
trends in modern Egypt, Washington, 1950.
On aura profit a lire les pages suggestives que
consacre Louis Gardet a ’évolution du monde
musulman, surtout dans les Annexes de son
dernier livre : La Cité musulmane, Paris,
Vrin, 1954. Sur Pévolution politique de
I’Egypte entre les deux guerres et jusqu'a
1950, Marcel Colombe, L’évolution de 'Egypte
1924-1950 qui contient une bibliographie sélec-
tionnée. Pour un résumé précis, Maxime Chré-
tien, Histoire de U'Egypte moderne, Paris,

coll. « Que sais-je? », 1951.

(1) ‘Abd al-‘Aziz ‘Abd al-Maguid, The modern
Arabic al-Maaref
[s. d.], qui est une thése de doctorat soutenue

short story, Leé Caire,

s

3 I'Universit¢ de Manchester. La seconde
moitié du livre contient une anthologie de contes
de divers auteurs cités dans la premiére partie.
Ce travail ne remplace pas la précieuse biblio-
graphie de H. Pérés, Le roman, le conte et la
nouvelle dans la littérature arabe moderne,
in Annales de Ulnstitut d’Etudes orientales,
tome III, 1937, p. 266-337. Pour le mouve-
ment de traduction en arabe au xix® siécle,
voir : Jacques Tagher, Harakat al-tarjama
bi-Misr khilal al-garn al-tdsi’ ‘ashar, Le Caire.

(2) Mohammad Yusof Najm, Al-masrahiyya
fi l-adab al-arabi [-hadith, Beyrouth, 1956.

3) L’ouvrage est intitulé Min athar
al-shaykh Mostafa ‘Abd al-Rdzeq et est
édité & al-Ma'aref. Nous le désignerons par
1’abréviation : Min athar. Nous remercions
Me Ali ‘Abd al-Riazeq d’avoir bien voulu
mettre 4 notre disposition les « bonnes feuilles »

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Cheikh Mostafa ‘Abd el-Razeq

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e{ 84 jeeze

tour, en nous basant principalement sur ce livre 1) une étude sur une des
plus belles figures de I’'Egypte contemporaine.

Dans une premiére partie, nous suivrons pas & pas la biographie détaillée
que donne M® ‘Ali de son frére. L’analyse de I'ceuvre laissée par le cheikh
Mostafa occupera la deuxidéme partie. Enfin dans une troisiéme partie, nous
tdcherons de tracer le portrait de celui qui sut allier & ses connaissances
religieuses et littéraires le charme d’un humanisme authentique et d’une
sagesse vécue.

I. BIOGRAPHIE

Par son fondateur, le juge ‘Abd el-Razeq, la famille ‘Abd el-Rizeq est
originaire de Bahnassa (). Ce village sur le lac Yiisof était le centre d’une
circonscription dans 1’Egypte moyenne qui portait le méme nom. I était
connu aux époques pharaonique et chrétienne. Sur son emplacement ou du
moins & une petite distance de lui se trouve actuellement le village qui porte
le m&me nom et qui dépend de Bani Mazar (moudiriyyet de Minieh). On y

du livre avant sa parution en librairie. Seule
1a préface du D* Taha Hussein ne nous a pas été
accessible pendant la préparation de notre
étude. Nous en donnerons la traduction dans
MIDEO 4 (1957). Rappelons que M® Ali ‘Abd
Réazeq est Vautewr de AlIslim wa osil
al-hokm, Le Caire, 1343/1925, ouvrage qui
défend 1a thése d’un Islim essentiellement
spirituel sans relation avec un type quelconque

de gouvernement. Le livre a valu & son auteur .

d’8tre condamné par le Conseil supérieur des
ulémas et d’8tre exclu du corps des ulémas.
L’ouvrage a été traduit en francais par Léon
Bercher sous le titre de : L'Islam et les bases
du pouvoir, dans Rev. des Etudes isl., 1933,
p. 353-391; 1934, p. 163-222.

4} Me ‘Ali dans la biographie qu'il trace
de son frére ne donne ni une bibliographie,
ni une analyse de ses ouvrages. Son livre est

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

surtout précieux pour les détails biographiques
qu'il renferme et qui sont, on le devine,
de premidre main — et pour I'ensemble des
articles qui ont été recueillis. L’analyse que
nous donnons des ouvrages est faite d’aprés
les livres eux-mémes,

) L’ancienne Oxyrhynchos-Bahnassa «a
été 'une des villes les plus florissantes
d’Egypte
tions en font une grande ville, célébre par ses
nombreux couvents, ses 10.000 moines et
ses 20.000 religieuses », M. J. Maspero et
G. Wiet, Matériaux pour servir & la Géographie
de UEgypte, 1t série, Mémoires de 1’Inst.
fr. d’arch. orient., t. 36, 1919, p. 51 ou {'on
trouve de nombreuses références historiques.
Cf. également la traduction des Fotoulh
al-Bahnasa par Emile Galtier, Mémoires de
PIFAQ, t. 26, 1909,

: & Yépoque byzantine les descrip-

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3¢( 85 ez

retrouve encore les vestiges d’une riche maison qui appartenait proba-
blement & la famille ‘Abd el-Razeq.

Le juge ‘Abd el-Razeq, trisaieul du cheikh Mostafa, remplissait sa charge
en 1213/1798. 11 a probablement habité dans la maison dont nous avons
signalé les traces plus haut. Mais nous ne connaissons pas la date de sa mort
bien que ’on sache avec certitude qu’il est mort dans ce village et qu’il y est
enterré. On trouve dans les papiers de la famille des documents se rapportant
a un Ahmad al-Qadi, juge en 1165-1752. Il s’agit peut-étre du pére de ‘Abd
el-Razeq dont nous venons de parler. Mais nos renseignements & son sujet
sont quasiment nuls. Les recherches entreprises par 1’éditeur dans les docu-
ments officiels concernant les magistrats qui ont eu des rapports avec Bahnassa
ont été infructueuses.

Le fils du trisaieul, Mohammad, lui succéda comme juge. Il mourut a
al-Fashn et y fut enterré. Ce village était a cette époque sous l'autorité du
wali Taher Pacha, grand ami du juge. C’est en lui faisant un jour une visite
que celui-ci trouva la mort. Le pacha lui éleva un mausolée dans la mosquée
qu’il avait fait construire & c6té de la tombe préparée pour lui-méme. On
peut visiter jusque aujourd’hui ces deux tombes.

Son fils Ahmad, homme cultivé & ce qu’il semble, lui succéda comme
juge. C’était un homme intelligent, trés courtois, qui avait appris le turc
et avait accompagné le khédive Sa‘id en mission d’études. Rapidement des
liens d’amitié s’établirent entre les deux voyageurs. A son retour, le siége du
tribunal fut transféré & Abou Gorg, vieille localité de 1’époque pharao-
nique (). Ahmad ‘Abd el-Rizeq y installa sa famille. Il y fit batir sa maison
au milieu d’un vaste jardin de cinq feddans ol de nombreuses variétés de
fruits furent plantées, entre autres 1la mangue, trés rare a cette époque.

Le khédive Satd visita & plusieurs reprises son compagnon de voyage a
Abou Gorg : sa dahabiyya accostait prés du jardin ou & cette époque coulait
une riviére, affluent du Nil. Depuis, le canal Ibrahimieh 1’a coupée du fleuve.
Jusque aujourd’hui la famille ‘Abd el-Razeq conserve des lettres autographes

du khédive adressées a son ami Ahmad.

1} Elle se trouve a 15 kilométres 4 ’Est de Les habitants de la localité 1’appellent Aba
Bahnassa et & 5 kilométres de Bani Mazar. Guerg.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 86 )ees—

Mais un jour les choses se gatérent. Des bédouins de la région s’étaient
révoltés contre 1'autorité du khédive qui envoya des soldats pour les metire
i la raison. Les bédouins se réfugiérent chez le juge Ahmad comptant sur
son amitié pour le khédive pour qu’il intervienne en leur faveur. Confiant
et sans arriére-pensée, Ahmad ‘Abd el-Rdzeq essaya effectivement d’inter-
venir. Mal 1ui en prit : le khédive avait été prévenu contre lui. On lui fit
croire qu’il avait partie liée avec les paysans. Furieux contre son ancien ami,
et pour le punir, le khédive 1’éloigna d’Abou Gorg. Le juge quitta sa ville
pour Tantah, dans la Basse Egypte ot il passa deux ans & la suite desquelles
il put revenir & Abou Gorg et reprendre, jusqu’a sa mort, ses fonctions. La
maison ol il fut enterré était attenante a une vieille mosquée connue sous le
nom de « masgued Awlad Zeid ». Cette maison a été récemment démolie
pour élargir 1la mosquée de sorte que le tombeau du juge Ahmad se trouve
actuellement dans la mosquée élargie, dans le coin sud-ouest, entouré d’une
petite chambre. On ne connait pas la date exacte de sa mort.

Il mourut en laissant cing garcons et trois filles. C’est & ’ainé ‘Ali que
revint la charge de diriger 1a famille. Il ne la garda pas longtemps car bientdt
il mourut lui aussi. Bien qu’il ne fut pas le plus 4gé des fils restant, llassan
fut choisi par les membres de 1a famille pour prendre en mains leurs intéréts.
11 était né en 1844 et avait commencé a suivre les cours de 1’Azhar 4 ’dge de
douze ans. [1 y resta jusqu’a P’dge de vingt ans quand, 4 la mort de son pére,
il fut choisi pour étre le chef de la famille.

Il avait eu comme maitres & "Azhar les cheikhs al-Khodari al-Dimyati
‘Ashmiini, Nasr al-Hurini et Mansir Kassab. Il avait montré beaucoup
d’application dans ses études, manifestant surtout des dispositions pour la
littérature et la langue arabes. Il avait retenu un nombre considérable de vers
et en émaillait souvent sa conversation. Il avait également de la facilité pour
composer ex abrupto des poésies.

Gréce 4 ses talents et 4 ses qualités, Hassan sut orienter les destinées de 1a
famille, accroitre ses ressources et s’acquérir 1’estime et la considération de
ses compatriotes. Il fut bient6t en vue et quand le conseil des députés
(shira l-gawanin) fut établi sous Isma'l, il fut choisi comme représentant
de la moudirieh de Minieh. C’est lui qui lisait le discours du khédive a 1’ou-
verture des séances annuelles.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e3( 87 Joes--

Bientdt 1a chambre des députés fut dissoute. Elle fut remplacée en 1884,
par un conseil consultatif. Hassan en fit constamment partie, mandaté par
ses compatriotes de la province de Minieh (1),

Hassan Pacha était aussi un ami intime de Mohammad Soltdn Pacha. Tous
deux étaient d’accord pour condamner les injustices d’Isma‘il Pacha et la
maniére dont il pressurait le peuple. Soltan pacha essaya a plusieurs reprises,
en s’y prenant d’'une fagon discréte, d’attirer P’attention du khédive sur les
conséquences de sa conduite. Hélas, ses conseils tombaient dans l’oreille
d’un sourd. Les injustices se poursuivaient de plus belle et bient6t ce qui
se disait sous le manteau devint P’objet de conservations quasi-publiques.
Isma‘l recevait constamment des lettres de protestation ou méme de menaces.
Un jour, une d’elles, particuliérement violente, le mit hors de lui. On lui fit
croire qu’elle avait été envoyée par llassan ‘Abd el-Razeq et son ami Soltin
pacha. Isma’il ordonna que le premier fut exilé au Soudan. Mais pendant que
ses hommes prenaient leurs dispositions pour exécuter 1’ordre, Ismail, sur
les instances de son fils Tewfik, ou, d’aprés d’autres, du cheikh ‘Ali al-Lithi,
rapporta sa sentence.

Hassan ‘Abd el-Razeq connut le cheikh Mohammad ‘Abduh. Ensemble
ils fondérent «la Société de bienfaisance musulmane » avec un groupe de
leurs amis. C’est lui qui se chargea de recueillir les fonds pour la fondation de
Pécole de Bani Mazar. L’école fut solennellement inaugurée par le cheikh
Mohammad ‘Abduh lui-méme.

Avec Mahmoud Pacha Solayman, ‘Ali Pacha Sha‘rawi, Ibrahim Pacha
Sa‘id et un certain nombre de leurs amis, il fonda le « Parti de la Nation »
(hizb al-omma), au début de I’année 1907. Tis choisirent le premier comme
président du Parti et Hassan ‘Abd el-Razeq comme vice-président. C’est ce
dernier qui prononca le discours d’inauguration et qui écrivit au nom du
parti aux journaux anglais pour les mettre au courant de la fondation.

Me “Ali “Abd el-Razeq caractérise ce Parti comme une tentative de trouver
une voie moyenne entre deux maux aussi ruineux 1'un que l’autre pour
I’Egypte : ’occupation anglaise et ’autorité khédiviale. A ses yeux, cette
derniére était encore plus préjudiciable au bien de ’Egypte que la premiére.
Il ne pouvait étre question a cette époque d’une révolution : celle de ‘Orabi,

() Sauf une fois, Min athar, p. 11.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—+&3o( 88 joez

mal commencée et tristement terminée, ne pouvait laisser aucun doute sur
I'issue d’une nouvelle entreprise de ce genre. Il était plus sage de travailler
patiemment & élever le niveau du pays en luttant intelligemment contre les
deux forces antagonistes qui dominaient ’Egypte. Le Parti fut violemment
combattu par le khédive qui sentit combien il pouvait étre dangereux pour
son arbitraire. Aussi lutta-t-il contre lui tantdt sournoisement, tantét publi-
quement, en proclamant qu’il n’y avait de salut pour I’Egypte qu’a ombre
des califes ottomans, ses patrons séculaires.

Le 25 décembre 1907, Hassan ‘Abd el-Razeq mourut. Il fut enterré dans
le cimetiére de I'imam Shafii, prés de la tombe de 'imam. Le défunt laissait
en mourant une nombreuse famille : sa femme, deux filles et sept garcgons :
Hassan, Iussein, Mahmoud, Moustafa, ‘Ali, Ibrahim et Isma‘il. La meére
de Mostafa, Khaddouga, était la fille du hajj ‘Abd el-Salam, fils du h3jj
‘Othman al-Shati‘i de la famille des Sherii de Samallout. Elle était « sharifa »
du c6té de sa mere, Celle-ci appartenait a la famille de Démerdash, trés
connue dans la localité d’al-Qays, dépendante de Bani Mazar.

Le cheikh Mostafa naquit & Abou Gorg aux environs de 1885. Trés tét,
il suivit les le¢ons de ’école élémentaire du village (kotzab) V), ou il apprit &
lire et a écrire et & retenir par cceur une partie du Coran. Quand il eut dix
ou onze ans, son pére I’envoya a 1’Azhar.

Dés le début de son séjour a 1I’Azhar, il fut atteint d’une congestion pulmo-
naire qui 1’obligea a interrompre pendant un certain temps ses classes. Le
zéle quelque peu maladroit de son médecin qui lui décrivit les dangers
de sa maladie sous le jour le plus sombre, laissa une profonde impression
sur le jeune enfant. Toute sa vie, il craignit d’étre victime du mal impardon-
nable auquel il avait échappé durant ses jeunes années.

Il suivit assidiment les cours de 1’Azhar, en en parcourant les étapes tradi-
tionnelles. Son pére surveillait de prés ses études. Pendant les vacances, il

1) Sur cet enseignement dans les kottab
des villages, cf. les pages émouvantes et pitto-
resques de Tahd Hussein dans Al-ayyam
(Le livre des jours), t. I. Pour une étude plus
détaillée et plus technique : Mohammad
Abd el-Gawwad, Fi kottab al-garya, Le Caire,

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

1358/1939 avec nombreuses illustrations. Le
R. P. Jomier, O. P. en a donné un résumé dans
un article paru dans /BLA XII, 1949, p. 326-
337 : Coup d’ceil rapide sur les institutions
d’enseignement suivi d’une étude swr la
pédagogie & U'Ecole coranique.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 89 Joe3-—

lui commentait certains textes de ses livres classiques, lui apprenait des
poémes de Motanabbi et d’autres poétes, éveillait en lui un gofit littéraire
qui devait continuellement s’affiner et lui donner cette admirable maitrise
de la langue qui lui permit, par la suite, d’exprimer, en un style classique, les
nuances de sa pensée.

I montra, d’ailleurs, trés jeune, de grandes dispositions pour la litté-
rature. Il commencait & écrire des poémes, a traiter certains sujets sous la
bienveillante direction de son pére. Il eut méme 1’idée d’écrire un bulletin
familial ot se mélait «le plaisant au sévere » et qu’il reproduisait a plusieurs
exemplaires avec des moyens de fortune. Le Bulletin faisait évidemment la
joie de tous les siens. Peut-étre fut-il au point de départ de la fondation d’une
association des jeunes gens de la famille « pour 1'implantation de 1a vertu »!
Les membres se réunissaient tous les vendredis, chacun, & son tour, pro-
noncant un discours approprié. L’Association put tenir ainsi pendant cing
ans, de 1900 a 1905, avec, comme secrétaire permanent, le jeune cheikh
Mostafa.

Il est trés probable qu’il envoya quelques articles au journal al-Mo‘ayyad,
dirigé par le cheikh ‘Ali Youssef, ainsi que certains poémes et articles a 1a
revue al-Mawsu'at, dirigée par Mohammad Bey Farid, président du Parti
National.

Me ‘Ali “Abd el-Razeq est convaincu que le talent poétique de son frére
ne le cédait en rien a celui qu’il avait pour la prose. S’il avait continué a ’en-
tretenir, nul doute qu’il serait arrivé & un résultat remarquable. Mais, assez
tot, il cessa de taquiner les muses. A son frére qui lui écrivait, alors qu’il
était en France, en lui demandant les raisons de cet abandon, il répondit
avec sa pointe d’humour habituelle : « L’étude de la vérité m’a détourné,
ici, de I'imagination... ». En fait, il ne cessa jamais de garder une dme de
poéte : si sa flamme poétique cessa de s’exprimer en vers, elle n’en continua
pas moins a entretenir dans son cceur et dans son imagination une délicatesse
de touche que ’on retrouve dans beaucoup de ses articles.

Nous avons vu précédemment que le pére du cheikh Mostafa faisait partie
du Conseil consultatif & titre de membre élu par le peuple. Le cheikh
Mohammad ‘Abduh en faisait partie également mais il avait été directement

nommé par le Gouvernement. Entre les deux hommes, les relations furent

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 90 Joes-—

d’abord quelque peu réservées pour des raisons faciles & comprendre : ils
ne se connaissaient que par ouie-dire et souvent les mauvaises langues se
chargeaient de noircir I’'un et I’autre. Pour le cheikh “Abduh, HHassan ‘Abd
el-Razeq pacha était un &tre intraitable au point de vue politique, partisan
des solutions radicales, insensible aux nécessités de 1’heure. De plus, il était
a cette époque le grand ami des professeurs de 1’Azhar qui furent autrefois
ses compagnons d’étude et la plupart d’entre eux n’avaient pas en particu-
liere estime le cheikh ‘Abduh et ses idées. A son tour, lassan ‘Abd el-
Razeq pacha ne connaissait son colléegue que par ce que lui en avaient dit ses
ennemis : au point de vue politique, ¢’était un homme au patriotisme dou-
teux, au point de vue religieux, un réformateur aux idées aventureuses...

Mais bientdt le contact des deux hommes dissipa les malentendus. Lors
des discussions au Conseil consultatif ou ils siégeaient tous les deux, ils
purent s’apprécier mutuellement et ils devinrent bientdt de solides amis.

C’est sous 1’égide de cette amitié que prit naissance celle que le jeune
cheikh Mostafa voua au célébre Réformateur. Commencée timidement, elle
devait connaitre rapidement une ferveur qu’explique la situation critique ol
se trouvait le jeune azharien en ce temps-1a. Il était clair tout d’abord que la
formation méme du jeune Mostafa, qui jusqu’ici n’avait suivi que 1’enseigne-
ment des vieux professeurs traditionnels de 1’antique Université, ne le prédis-
posait guére & admirer le « moderniste » qu’était le cheikh ‘Abduh. Ayant
grandi dans le respect de ses vieux maitres, il en avait, malgré lui, épousé les
étroitesses et, & ses yeux, ils représentaient 1’idéal de la science et de ’action
sociale. Ces sentiments étaient d’autant plus forts que le cheikh Mostafa
était d’un naturel pacifique et doux, timide et délicat, toujours désireux de
faire plaisir aux gens, ne craignant rien autant que de leur déplaire. Il avait
hérité beaucoup des qualités de son peére a qui, d’ailleurs, fait remarquer
son frére, il ressemblait étrangement, méme au point de vue physique : la
méme taille moyenne, le méme teint brun clair, la méme intonation dans la
voix, le méme visage souriant, la méme cordialité avenante qui leur ouvrait
immédiatement les cceurs, enfin cette gravité simple qui imposait naturel-
lement le respect en n’6tant rien a la douceur de I’accueil.

A ces qualités naturelles, le jeune cheikh Mostafa joignait une foi simple

toute spontanée, rendue encore plus profonde par ’exemple de vie religieuse

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—~t3e{ 91 Jegs-—

vécue que lui avait donnée constaminent son pére vénérable. Aussi a I’époque
ol il rencontra le cheikh ‘“Abduh, il avait, dans I’ensemble, la méme attitude
que celle de son pére : un juste milieu entre d’une part une foi mal éclairée,
confondant 1’essence de la religion avec des coutumes superstitieuses para-
sites, et, d’autre part, les exagérations d’un progressisme intempérant qui
risquait de sacrifier & I’amour de la nouveauté des traditions familiales et
sociales d’une incontestable utilité. I1 était donc clair que, de par sa formation
et son milieu familial, il était plutdt enclin & montrer quelque réserve a 1’égard
des idées du cheikh ‘Abduh. Il nous a raconté lui-méme son premier contact
avec "imam : « J’étais un jeune étudiant lorsque le cheikh Mohammad
‘Abduh vint & I’Azhar. Nors maltres — que Dieu leur pardonne -— ne ces-
saient de nous dire de lui le plus grand mal, en nous le représentant comme un
grave danger pour 1'Islam. Nos jeunes cerveaux en étaient vivement impres-
sionnés. Aussi pour mettre a I’abri ma foi, je me gardais bien de rencontrer
le Maitre ou d’assister 4 ses cours bien qu’il fut I’ami de mon pére. Un jour
cependant je finis par assister & un de ses cours pour me rendre compte de la
maniére dont le mauvais ceil atteignait le visage et le cceur des incroyants.
Mais depuis le jour ou je vis "homme au riwdq al’'abbasi et que je 1’entendis
interpréter le livre de Dieu, je ne cessais de me dire : « Oh, mon Dieu, si
c’est cela de I'impiété, alors je suis & coup siir le premier des impies! » @),

C’est vers 1903 qu’il commenca & suivre les cours que le cheikh ‘Abduh
donnait, apreés la priere du soir, dans le riwdq al-‘abbasi, A 1’Azhar, trois fois
par semaine, en interprétant le Dald’il al-ijaz de Jurjini, et deux fois le
commentaire du Coran. Puis il eut 1’occasion de voir le grand Imam 4 la
maison paternelle ou méme de se rendre chez lui : déja & cette époque, la
maison de ce dernier était le rendez-vous de nombreux jeunes azhariens
désireux de suivre les enseignements du maftre. Le cheikh ‘Abduh eut vite
fait de reconnaitre la nature exceptionnelle du jeune cheikh Mostafa et il lui
montra un particulier intérét.

L’imam était alors dans tout Péclat de sa gloire (2). Le cheikh ‘Abduh

(1) Cité par Othman Amin dans son Moham- @) La littérature sur Mohammad ‘Abduh
mad ‘Abduh, Le Caire, 1944, p. 124 rapporté est devenue considérable. Les documents

par Nagati dans sa préface du Mohammad les plus abondants au point de devenir pro-
Abduh du cheikh Mogtafa ‘Abd el-Razeq, p. 9. lixes se trouvent dans Rashid Rida, Ta’rikh

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t30( 92 Joe3—

remarque le biographe du cheikh Mostafa, n’était pas un chef de confrérie
religieuse qui recevait les promesses de ses novices, ni le promoteur d’une
doctrine ésotérique qu’il répandait sous le manteau, c’était un professeur

qui ne craignait pas de donner ses cours au grand jour, dont les idées avaient
déja rang de cité dans le monde musulman tant du point de vue religieux

que du point de vue politique. Ses réformes étaient prises en considération et
bientét elles devaient apporter leurs fruits dans les divers domaines de 1’acti-
vité musulmane.

Sa méthode était simple : au peint de vue scientifique, il choisissait les
livres qui lui paraissaient susceptibles de faire du bien. I les commentait
dans des cours publics libres. Dans ses explications, il avait constamment

al-iman al-shaykh Mohammad ‘Abduh, Le
Caire 1350/1931, 3 vol. Le cheikh Mostafa
‘Abd el-Razeq lui a consacré, en francais,
quelques bonnes pages dans 1'Introduction
4 sa traduction de la Risalat al-tawhid (cf. la
deuxiéme partie de notre article), puis une
série de conférences données a 1'Université
populaire et qui furent réunies en volumes
par Moh. ‘Othmin Nagati (Le Caire, Dar
al-Ma'aref, 1945).

Le meilleur historien de Mohammad ‘Abduh
parmi ses disciples est ‘Othman Amin, qui
1ui a consacré sa thése de doctorat, en francais :
Mohammad Abduh, Essai sur ses idées
philosophiques et religieuses, Le Caire 1944.
Cette thése, remaniée et augmentée, fut publiée
en arabe en 1955 : Ra'id al-fikr al-misri.
Elle est pourvue d’une abondante bibliographie.
Pour le commentaire du Mandr ot ’on trouve
les principales idées de 1'Imam, cf. le livre
trés consciencieux et fouillé du P. Jomier,
Le commentaire coranique du Mandr. Ten-
dances modernes de l’exégése coranique en
Egypte, Paris, 1954. Pour des exposés plus
courts, cf. J. Schacht Enc. de IIsl., t. 3,
p. 723-726; Ahmad Amin, Zo'ama’ al-islam
fi lasr al-hadith, Le Caire, 1948, p. 285-

292 donne un exposé personnel et vivant.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

Un excellent raccourci avec examen de l'in-
fluence — indirecte — d’Ibn Taymiyya a été
donné par Laoust dans Essai sur les doctrines
soctales et politiques de Taki-d-in Ahmad
b. Taimiya, Le Caire, 1939, p. 542-557.
L’ouvrage de Ch. Adams, bien qu’il soit en
principe consacré au modernisme, se trouve,
en fait, surtout centré sur Mohammad ‘Abduh.

L’influence de Moh. ‘Abduh a été consi-
dérable. Elle s’est manifestée dans les divers
milieux et a fini par créer une « mentalité
moderniste » qui est devenue en quelque
sorte normale dans les milieux éclairés de
I’Egypte contemporaine. Cf. la conclusion du
P. Jomier dans son livre mentionné plus haut,
p. 348. On trouvera dans le livre de Ch. Adams
un chapitre spécial consacré a ce qu’il appelle
« le parti du Mandr » et ou il distingue : des
Azhariens, des littérateurs et gens en place,
des hommes politiques, des réformateurs
sociaux, des apologistes de 1'Islam. Le Prof.
H.A.R. Gibb a repris le probléme du « moder-
nisme » dans 1'Islam sous un aspect plus philo-
sophique et moins centré sur Afghani et
Mohammad ‘Abduh dans 'ouvrage que nous
avons signalé plus haut (Les tendances
modernes de I'Islam).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t90( 93 Jeez—

en vue le cdté réforme, ne négligeant aucune occasion d’en montrer le bien-
fondé au point de vue religieux et les heureuses conséquences pour I’Islam
au point de vue pratique. Il ne s’agissait donc pas d’un cénacle fermé mais
bien d’un enseignement public ol tous ceux qui se sentaient spirituellement
et intellectuellement prés du maitre venaient puiser son esprit et sa méthode.
Le jeune cheikh Mostafa n’assista en fait aux cours de Iimam que pendant
deux ans mais cela suffit pour exciter sun enthousiasme et pour qu’il éprouvat
méme le besoin de chanter son admiration en vers (1),

Ce qui rendit le contact plus fructueux, ce fut, sans nul doute, comme
nous le signalions plus haut, I’état d’esprit du cheikh Mostafa & cette époque.
Il avait déja terminé les deux étapes de I’enseignement primaire et secondaire
de I’Azhar. 11 se rendait compte des avantages qu’il avait tirés mais il ressentait
aussi certaines de ses limites. Sa personnalité commencait & s’affirmer, son
talent littéraire & s’affiner. Ses vieilles traditions familiales telles que les
vivait une famille seigneuriale de la province s’accommodaient mal avec cer-
taines nécessités de la vie citadine moderne. Cela s’ajoutant au caractére natu-
rellement doux et timide du jeune cheikh Mostafa, contribua i créer un
certain flottement dans son caractére. I1 hésitait, ne sachant quelle voie prendre.
Il éprouvait inconsciemment le besoin d’une pensée vigoureuse qui put le
guider slirement, a la fois intellectuellement et spirituellement. Aussi sa
rencontre avec le cheikh ‘Abduh lui parut-elle providentielle et il voua a
ce dernier la plus vive admiration. Un jour, trop timide pour lui avouer de
vive voix ses sentiments, il préféra les lui exprimer par écrit. Le cheikh
‘Abduh publia sa lettre dans le Manar comme un témoignage émouvant de
la jeunesse azharienne mais pour ne pas porter préjudice  son jeune disciple,
il ne mentionna pas son nom. Voici cette lettre :

« ... Aprés avoir passé de nombreuses années a 1’Azhar et y avoir perdu,
en vue d’acquérir la science, ma santé et ma jeunesse, je me suis mis 4 m’exa-
miner : je n’ai point trouvé en moi le prix de mes efforts. Je n’ai trouvé qu’un
amas de futiles images qui n’éclairent pas P'intelligence, n’excitent pas la
volonté et ne préparent d’aucune maniére 4 la vie d’ici-bas ou de 1’au-dela.

« Pliit au ciel que les événements m’eussent vendu ce qu’ils ont pris

de moi en échange de la science et de ’expérience qu’ils m’ont données.

() Reproduits par M¢ ‘Ali ‘Abd el-Razeq, dans Min dthar..., p. 24.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

J’ai cherché 1a voie de la perfection et de la science utile : mais je n’ai trouvé
ni guide ni chemin. Comment chercherai-je le bien aupreés de gens qui — Dieu
vous en préserve — sont entiérement mauvais... Au terme de mon itinéraire
et comme prémices des grices divines, je vous ai rencontré : je viens vous
demander de m’apprendre quelque chose de ce que Dieu vous a appris et
de ne pas m’en remettre & ma propre opinion. Voici que j’étends vers vous
la main de Pespérance alors que je ne 1’ai jamais tendue & personne. Je vous
fais connaitre ce que j’attends de la vie ayant mis en vous mon espoir. Et
ce ne sont pas des hommes comme vous qui peuvent décevoir les
espérances... » ()

L’imam ne put s’empécher d’exprimer au pére du cheikh Mostafa sa joie
de constater un tel enthousiasme chez son fils : il y voyait les signes précur-
seurs d’un avenir intellectuel incontestable.

Quelques temps auparavant, I’imam avait écrit au jeune azharien une lettre
délicate pour le remercier du poéme que celui-ci avait composé 4 son adresse.
Voici un extrait de cette lettre :

« Les meilleures paroles sont celles qui s’appliquent adéquatement & une
situation et correspondent parfaitement & ce que 1’dme ressent. Tels sont tes
dix vers : je me vois, grice en soit rendue & Dieu, installé confortablement
dans les sept premiers d’entre eux, comme des astres habités par des anges
et pour les autres comme une flamme, lumiére pour les vivants et lapidation
pour les méchants... Rien ne m’a fait autant plaisir que de te voir comprendre
par ta science toute jeune des choses restées fermées 4 des personnes bien
plus 4gées que toi. Que Dieu te garde. S’il avait été permis & un pére d’adresser
a son fils des félicitations, je t’en aurais servies en si grand nombre qu’elles
auraient rempli ’univers!... Mais je me contente de demander sincérement a
Dieu de me donner la joie de voir, au terme de ta carriére, ce que j’ai deviné
en son commencement. Qu’ll te conserve un cceur toujours sincére a 1’égard
de 1a vérité, qu’il te rende capable de la découvrir et qu’il te donne la force
d’unir tes compatriotes autour d’elle. Que la paix de Dieu soit sur toi. » (2!
Puis I'imam désigna au pére du cheikh Mostafa un certain nombre d’ouvrages

qui seraient d’une grande utilité pour son fils.

) Min athar..., p. 26. — @ Min athér..., p. 27.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t3e( 95 Joez—

Durant les vacances annuelles passées au village, le pére apportait un certain
nombre de ces livres. Il y avait entre autres la Hamasa d’Abi Tammam
avec le commentaire de Tibrizi, le Nakj al-balagha avec le commentaire du
cheikh ‘Abduh. Le jeune cheikh lisait constamment ces livres, essayant de
retenir ce qu’il pouvait de ces textes. Il ne laissait passer aucun numéro du
Manar sans le lire attentivement. Parmi les ccuvres de 1'imam, il s’intéressa
tout particuliérement 3 la Risalat al-tawhid qu’il lut 3 plusieurs reprises
et dont il savait par coeur certains passages. Il devait plus tard la traduire en
frangais comme nous le verrons. M€ ‘Ali rapporte que durant les vacances
passées & El-Gorg avec son frére, la plus grande partie de leur temps était
consacrée a la lecture des ceuvres se rapportant d’une fagon ou de ’autre au
cheikh Mohammad ‘Abduh : Tafsir joz' ‘amma, les Dala’il al-ijaz, le
Asrar al-balagha, les Basd’ir nasiriyya, les, ‘Aqa’id al-adodiyya, etc.

Pendant I’année scolaire, le jeune Mostafa poursuivait assidiment ses études
a ’Azhar selon le programme traditionnel (V. Il avait commencé par la gram-
maire et le figh shafifite (il était lui-mé&me, ainsi que sa famille, shafi‘ite)
puis Parithmétique, I’algebre et les éléments de la géométrie et de la géogra-
phie. Puis ce fut le tour des principes du droit, de la rhétorique, de la logique,
le tawhid, 1a philosophie, I’exégése coranique et le hadith. Paralléelement & ces
études, il suivait les cours ordinaires de prosodie et de littérature arabes.

Ses principaux maitres furent : pour le figh, le vénérable cheikh Bazyiini
‘Assal, auquel le cheikh Mostafa resta trés attaché. A la veille de passer son
examen final, il alla, en compagnie de son frére “Ali, lui demander sa bénédic-

) Sur I’Azhar, ses programmes et ses
réformes, on pourra consulter : A. Sékaly,
L’Université et ses transformations, in REI,
1927, p. 95-118; 1928, p. 47-165; 255-337; 401-
472; Léon Bercher, Nouvelle charte de I’ Univer-
sité d’Al-Azhar au Caire (loi n° 49 de 1930),
in RET, 1931, p. 241-276. La traduction francaise
du décret-loi du 26 mars 1936 se trouve dans
REI, 1936, La réorganisation de I’Université
de I’ Azhar, p. 1-43. Sur P’histoire de I’Azhar :
Abdallah ‘Enan, Ta'rikh al-jami’ al-Azhar,
Le Caire 1942; Abd al-Mota'dl al-Safidi,
Ta rikh al-islah fi l-Azhar, Le Caire 1943;

Moh. ‘Abd al-Mon'em Khafagui, Al-Azhar
fi alf ‘am, Le Caire 1374/1954, 3 vol. Le
P. Jomier a rédigé I'article « al-Azhar » pour
la nouvelle édition de I’Enc. de PIsl. (sous
presse). Sur la vie i 1’Azhar, décrite par le
cf. autobiographies de Taha
Hussein (Al-ayyam) et de Abhmad Amin
(Hayati). Ch. Bonjean a utilisé les infor-
mations de Ah. Deif pour écrire trois volumes
sur 1’Azhar et le milieu azharien : Histoire
d’un enfant du pays d’Egypte (I. Mansour,
1. El Azhar); Cheikh Abdou UEgyptien

aux éditions Rieder, Paris.

dedans, les

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 96 Jeer—

tion. Le cheikh la lui donna en lui recommandant de faire 1a visite tradition-
nelle 4 1a tombe du cheikh al-Dardiri. Ce que le cheikh Mostafa ne manqua
pas de faire. Puis le cheikh Mohammad Hassanein al-Bulaqi, le pére de Ahmad
Hassanein Pacha, qui fut un certain temps précepteur du jeune roi Farouk;
le cheikh Mohammad Hassanein avait écrit un livre en réponse i celui de
Qasem Amin (Tahrir al-mara) V. Quand il mourut, le cheikh Mostafa
prononc¢a son oraison funébre.

Pour la grammaire, il eut le cheikh Mohammad Shoqayr, originaire de
Nawi, de 1a province d’Assiout. Un de ceux qu'il mentionne dans les « mé-
moires du cheikh Hassan al-Fazari» est le cheikh Mohammad al-Gharini
homme pieux a 1’4me simple et candide. Pour la rhétorique, il suivit les cours
du cheikh Mohammad al-Halabi puis ceux du cheikh Mohammad ‘Abdubh.
Pour les principes du figh, il eut le cheikh Mohammad abi 1-Fadl al-Ghizawi,
recteur de I’Azhar, le cheikh Bekhit, grand moufti; pour la logique et 1a
philosophie, le cheikh Moh-Hassanein Makhlih al-‘Adawi, 1e cheikh Ahmad
abt Khata, etec.

Mais parmi ses maitres aucun ne fit autant d’impression sur lui et suscita
plus d’enthousiasme et d’espoir que le cheikh Mohammad ‘Abduh. 1 lisait
avec avidité tout ce que I'Imam publiait. I1 apprit qu’il avait composé un
livre sur 1a révolution de ‘Orabi, qui était resté en manuscrit. 11 était impu-
bliable & 1’époque car 1’ouvrage rapportait certains détails qui auraient mis
mal 4 ’aise certains hommes en place. Le cheikh Mostafa déploya tous ses
efforts pour en prendre connaissance, et, nous assure M® ‘Alj, il est fort pro-
bable qu’il y réussit. Il tient également & avoir une collection compléte de 1a
revue al-‘Orwa l-wothqa, dirigée successivement par Jamal al-Din al-Afghani
et par Mohammed ‘Abduh, collection recopiée 4 la main par les soins d’un
scribe, et qui se trouve encore conservée dans la bibliothéque familiale des
‘Abd el-Razeq. Enfin, c’est sur I'initiative du cheikh Mostafa ‘Abd el-Razeq
que la maison de Mohammed ‘Abduh & ‘Ayn Shams fut constituée en musée.

L’intérét qu’il portait au cheikh Mohammad ‘Abdub lui fit également

s’intéresser au maitre de celui-ci, Jamal al-Din al-Afghani. 11 rassembla

1) Qasem Amin s’était fait le protago-  Le Caire, 1899), il avait écrit Al-mar’a ljadida
niste de 1’émancipation féminine. Outre le «La femme nouvelle», Le Caire, 1901,
Tahrir al-mar’a («1’émancipation de la femme »,

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——te( 97 Jeer—

toutes ses ceuvres. M€ “Ali a trouvé dans les papiers de son frére un manuscrit
portant le titre : «le cheikh Jamal al-Din al-Afghani et les secrets de S. M. Im-
périale le sultan ‘Abd el-llamid IT » de Georges Kotshi 1’égyptien. Le manu-
scrit semble étre de la main méme du cheikh ‘Abd el-Razeq. On y trouve
un certain nombre de détails secrets sur la vie de Afghani. Parmi les papiers,
on trouve également la copie d’un article en arabe envoyé par Afghani
au directeur du journal Les Débats. Le cheikh Mostafa a ajouté de sa main :
« Cet article de Sayyed Jamal al-Din al-Afghani a été publié par le journal
Les Débats quelques semaines aprés la conférence de Renan» . L’article com-
porte quinze pages. Il est suivi par un article écrit 4 la main également portant
le titre : « Réponse & Ernest Renan» en cinqg pages. Le cheikh Mostafa a
ajouté : « Ces lignes ont été écrites le 18 mai 1883 ».

La lutte entre le cheikh Mohammad ‘Abduh et le khédive Abbas I devenait
de jour en jour plus aigué. Le cheikh Rashid Rida, dans son Histoire de
I’tmam, en rapporte les détails tout au long. Elle atteignit son paroxysme
en 1904. Eile eut pour résultat que le cheikh “Abduh dut se retirer de 1’Azhar,
lui et son compagnon d’armes, le cheikh ‘Abd al-Karim Salman, six jours
aprés que le khédive eut fait nommer le cheikh ‘Abd el-Rahman Sherbini
recteur de I’Azhar (19 mars 1905); I’ancien recteur, al-Sayyed “Ali al-Biblawi
avait présenté sa démission quelques jours auparavant (15 mars 1905).

Me “Ali “‘Abd el-Razeq rapporte dans son Introduction qu’il se trouvait avec
le cheikh ‘Abduh quelques jours aprés sa démission forcée. Le cheikh lui
dit : «Ils s’imaginent qu’en me forgant & quitter 1’Azhar je le leur aban-
donne comme un champ propice a 1’assouvissement de leurs passions.
Mais j’ai déposé au sein de cette institution une flamme qui ne s’éteindra pas :
si elle ne 'enflamme pas aujourd’hui ou demain, elle le fera dans irente ans
et alors ce sera un brasier » (1),

Le cheikh Mohammad ‘Abduh ne se tint pas d’ailleurs pour battu. Il concut
I'idée de fonder une école de magistrats qui recruterait ses éléves parmi
les meilleurs étudiants de 1’Azhar. Aprés sa démission, il visita souvent la
maison des ‘Abd el-Razeq avec un certain nombre de ses amis pour traiter

de ce sujet. C’était une idée qui lui était chére et qu’il caressait depuis long-
] q q P g

4t Min athar..., p. 32.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

erae{ 98 Jec3—

temps. 11 lui sembla que c’était le moment de la mettire a exécution, que le
khédive le voulut ou non. D’autant plus que beaucoup des amis de I'imam
ne partageaient pas du tout I’attitude du maitre de I’Egypte. Occupant des
postes importants au gouvernement, ils pouvaient malgré les ordres venus de
haut lieu, aider le cheikh ‘Abduh & fonder son école. Effectivement le projet
de la fondation fut poussé assez loin entre I'imam et ses partisans d’une part
et les départements officiels d’autre part. On commencait déja & dresser la
liste des étudiants azhariens qui seraient choisis et le nom du cheikh Mostafa
venait presque en téte de liste.

A cette époque, le cheikh Mostafa était en constants rapports avec 'imam :
c’est lui qui le recevait chaque fois qu’il venait chez eux, a la maison, qui le
raccompagnait quand il partait, en faisant avec lui un bout de chemin. Il
le visitait chez lui. La démission de I'imam avait fortement secoué son jeune
disciple qui craignait que ’activité de son Maitre ne fut suspendue. Aussi
I'idée de I’Ecole des magistrats ranima-t-elle ses espoirs.

Mais la Providence en décida autrement. Le cheikh ‘Abduh, atteint semble-
t-il de cancer, succomba & son mal le 11 juillet 1905. Ce fut un grand coup
pour le cheikh Mostafa qui exhala sa douleur en termes émouvants : « La
violence de la douleur s’est emparée de mon 4me au point qu’elle en est venue
a rejeter toute forme de patience, & s’abandonner a la tristesse, a refuser
tout conseil, & oublier la promesse faite par Dieu & ceux qui savent supporter
leur malheur. J’ai craint un moment qu’elle ne s’égare dans le désert du
chagrin sans qu’il se trouvit quelqu’un pour I'en empécher et la ramener
4 la raison. Mais la force de I’Islam et la foi que nous avons hérité de I'imam
se sont refusés & rester impuissantes a réveiller la raison de sa 1éthargie,
malgré 1a gravité du malheur... » (1)

Malgré la tristesse que lui causait la perte de son Maitre, le cheikh Mostafa
poursuivit ses études a 1’Azhar en vue d’obtenir le dipléme final. En méme
temps, il essayait, avec les disciples de I'imdm disparu, de mettre en pratique
ses projets. Deux aspects de cette activité doivent étre signalés. Tout d’abord
P’attention apportée i la fondation de 1’Ecole des magistrats. Sa'd Pacha
Zaghloul qui était alors ministre de I'Instruction publique déploya de louables

‘N Min dthar..., p. 34.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—&3( 99 ooz

efforts sur ce point. Ils aboutirent finalement en 1907. Une loi instituait
officiellement I’Ecole en précisant le réglement qui la régissait. Mais les condi-
tions qu’elle exigeait des candidats ne pouvaient étre remplies par le cheikh
Mostafa ni par son frére ‘Ali. Telle qu’elle fut fondée, elle ne correspondait
pas, selon Me ‘Ali, & 1’idéal que s’était tracé le cheikh Mohammad ‘Abdub.
Aussi beaucoup des Azhariens qui primitivement devaient y entrer, renon-
cérent a leur projet.

Le second aspect de I’influence posthume du cheikh ‘Abduh fut 1’esprit
nouveau, — un espri;L de réforme, — qui commenca & souffler parmi les
rangs des Azhariens, surtout parmi les plus avancés. A leur téte se trouvait le
cheikh Mostafa, véritable animateur du groupe. On essaya d’abord de trouver
parmi les professeurs de 1’Azhar quelqu’un qui pourrait continuer les cours
de I'imam selon son esprit. Le choix tomba sur le cheikh Ahmad Abd Khatwa
qui commenta au groupe fervent des jeunes Azhariens le Tawali ‘al-anwar
de Baydawi. Les cours se donnaient aprés la priére du soir dans la maison
du professeur. Celui-ci pensait n’avoir que quelques éléves mais au bout de
quelques jours la maison était remplie d’étudiants. Le cheikh Mostafa et son
frére étaient aux premiers rangs des auditeurs.

Mais la nouvelle de ces cours non officiels vint & Toreille du khédive qui
en éprouva un vif mécontentement : I'esprit de réforme de 1'imam n’avait-
il donc pas disparu avec la mort de ce dernier? Aussi les ardents disciples du
maitre durent-ils se montrer plus discrets : ils réduisirent au minimum le
nombre des auditeurs : les deux cheikhs ‘Abd el-Razeq et quelques amis.
Le cheikh Abta Khatwa leur commenta la risila de Jami sur les attributs
de Dieu.

Le commentaire fut terminé en trois mois et bient6t le cheikh Abi Khatwa
s’éteignait. I1 ne restait aux partisans du cheikh ‘Abduh qu’a se grouper
autour de «L’Association azharienne » qu’ils avaient fondée. Elle n’avait
pas i la vérité un objectif bien déterminé si ce n’est celui de permettre aux
membres de se retrouver une fois par semaine ou tous les quinze jours chez
’un ou ’autre d’entre eux. Le cheikh Mostafa fut élu président de I’Associa-
tion. Un moment méme, 1’Association loua un local spécial pour les réunions
mais bientét elle s’effrita : une partie des membres se mit 4 préparer fiévreu-
sement les examens d’admission & ’Ecole des magistrats, les autres, dont fai-

7.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ta 100 Yoz

sait partie le cheikh Mostafa, décidérent de terminer leurs études a 1’Azhar.
Avec un groupe d’amis dévoués, le cheikh Mostafa se prépara a affronter
I’épreuve décisive.

Entre temps son pére mourait aprés une courte maladie, le 25 décembre
1907. Le cheikh Mostafa en éprouva une grande peine. Il avait toujours eu
pour son pére une grande affection mélée de beaucoup d’admiration. Le
vieux chef de la famille le lui rendait bien. Au cours de sa derniére maladie,
il ne cessa de réclamer le cheikh Mostafa pour étre prés de lui

Ces jours de deuil n’empéchérent pas le jeune cheikh de poursuivre sa
préparation. Le 26 juillet 1908, il passait I’examen avec succés. Quelques
semaines aprés, il était nommé professeur i ’Ecole des magistrats.

Cette méme année 1908, en novembre, i la reprise des cours, I’Azhar appli-
quait une nouvelle formule de I’enseignement. En effet une loi avait passé
en mars 1908 qui, dans 1’esprit du khédive, était destinée & donner satisfaction
aux desiderata des Azhariens. Les cours étaient répartis en diverses années
avec des professeurs déterminés et des horaires précis. Un controle sévére,
avec des examens périodiques, devait assurer le succeés de cette nouvelle
réforme. En fait, c’était I’esprit nouveau insuflé par le cheikh ‘Abduh qu’il
aurait fallu promouvoir 4 1’Azhar. Le nouveau réglement n’eut comme résultat,
que de soulever la protestation des étudiants et de provoquer bientdt une
crise. .

I y avait & cette époque a la téte de la vénérable institution le cheikh Ilassiina
al-Nawawi, homme intégre, bon et ferme. Le cheikh Mostafa et quelques-uns
de ses amis décidérent de se mettre & sa disposition pour ’aider a appliquer
au mieux la nouvelle loi. Le Recteur accepta avec empressement, en leur lais-
sant la liberté d’organiser les choses au mieux. Les jeunes professeurs se
mirent 4 1’ceuvre en essayant de tirer le meilleur parti de la situation. Mais
ils furent bient6t dépassés par les événements. A peine en effet un mois
s’était-il écoulé que les Azhariens s’étaient déclarés en gréve : ils sortirent
dans les rues, demandant & grands cris la réforme de 1’Azhar, envahirent les
places publiques, occupérent la mosquée en exigeant qu’on tint compte de
leurs revendications. Ils parvinrent i tourner 1’opinion publique en leur
faveur.

La cause d’une telle attitude de la part des Azhariens s’explique tout d’abord

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e 101 Joez—

par I’état d’instabilité ou ils se trouvaient a la suite de I'intervention du khé-
dive : son action intempestive avait exigé le départ du cheikh ‘Abduh qui
commencait 4 jeter des germes de liberté dans 1’esprit des jeunes étudiants.
Puis ce fut la fondation de I’Ecole des magistrats 1) qui parut aux Azhariens
une manceuvre destinée a les évincer. La nouvelle Ecole en effet était concue
comme complétement indépendante de 1’Azhar et ressortissait au ministére
de 'Instruction publique. On avait voulu, il est vrai, masquer quelque peu
les choses : le Recteur de 1’Azhar était président du Conseil d’administration
de la nouvelle institution, les éléves de I"Ecole étaient choisis parmi les Azha-
riens, le dipléme délivré était considéré comme un dipléme supérieur azha-
rien. En fait, c’était le ministre de I’Instruction publique qui nommait les
membres du Conseil d’administration, ¢’était lui qui tenait en mains son bud-
get. 11 s’était d’ailleurs montré généreux sur ce point : il avait accordé des
allocations aux éléves et donné aux professeurs un traitement supérieur
3 celui que recevaient les professeurs de 1’Azhar. Le directeur de I’Ecole et
beaucoup des nouveaux maitres n’étaient pas des Azhariens. On choisit pour
la construction de 1’Ecole un emplacement dans un quartier éloigné de
1’Azhar. Ainsi ’'Ecole des magistrats se présentait comme une concurrente
dangereuse qui allait soustraire & 1’Université millénaire le privilege de
préparer des cadis. M® “Ali ‘Abd el-Razeq fait remarquer que les organi-
sateurs de cette nouvelle Ecole dépassérent probablement le projet initial du
cheikh ‘Abduh. Celui-ci n’aurait pas donné i la nouvelle Ecole tous ces avan-
tages et aurait peut-étre évité qu’une trop grande différence entre les deux
institutions ne provoquit la colére des Azhariens en excitant leur jalousie.
Toujours est-il que la promulgation de la nouvelle réforme de 1’Azhar mit
le feu aux poudres. Les Azhariens, nous ’avons dit, se mirent en gréve et
réclamérent la suppression de la nouvelle Ecole. Pour que cette attitude
purement négative ne portit pas préjudice a leur cause, un certain nombre
d’entre eux, & la téte desquels se trouvait le cheikh Mostafa, résolurent de
solidariser les professeurs avec leurs éléves en essayant de préciser les deman-
des de ’Azhar & 1’égard de la nouvelle réforme. Ils fondérent une association
« La solidarité des ulémas». Le cheikh Mostafa qui était en méme temps

) Sur PEcole des magistrats, cf. Haydti de Ahmad Amin, qui a été un des premiers a

en suivre les cours (p. 83-103).

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t30( 102 Jeez—

professeur 4 ’Ecole des cadis et membre de 1a nouvelle association ne tarda
pas & devenir la cible de ses ennemis. Pour calmer les esprits, il dut donner
sa démission de I’Ecole. Dans son diaire, son frére Me “Ali note ce jour-a :
«Mon frére Mostafa a aujourd’hui définitivement donné sa démission de
1’Ecole des cadis. L’affaire en elle-méme est bien mince et ne mérite aucune
attention mais elle est importante a cause de sa véritable raison : c’est la
condamnation la plus accablante des méfaits d’un gouvernement tyran-
nique... » 1),

Les deux freres ‘Abd el-Razeq furent bientdt tenus & 1’écart de leurs
confréres : le khédive parvint, & force d’intrigues, a se concilier la faveur
des Azhariens. Ils finirent par s’en remettre entiérement & ses décisions
pour tout ce qui se rapportait & leur vénérable institution.

A la méme époque un groupe d’Azhariens et d’hommes de lettres fonda en
1908 une « Association pour ’avancement de la langue arabe» (jam‘iyyat
tarqiyat al-logha l-‘arabiyya) dont le cheikh Mostafa fit partie mais elle dispa-
rut bient6t sans avoir rien fait de valable. Par contre, sous Iimpulsion du
cheikh ‘Abd el-‘Aziz Shawish, une école pour 1’enseignement du francais fut
fondée, qui acceptait les Azhariens. Le cheikh Shawish prit dans le conseil
d’administration de cette Ecole le cheikh Mostafa. Elle fonctionna effecti-
vement pendant deux ans et put préparer un certain nombre d’Azhariens
pour la poursuite de leurs études en France.

La tournure que prenaient les événements aprés la démission du cheikh
Mostafa a I"Ecole des cadis et la gréve des Azhariens ’amena a songer 2 aller
en France pour y apprendre le frangais et y poursuivre ses études. Projet
délicat & une époque ou les déplacements en Europe n’avaient pas pris
les proportions qu’ils ont aujourd’hui. De plus, dans une famille aussi patriar-
cale que celle des “Abd el-Razeq, un tel projet qui allait séparer des siens un
jeune Azharien devait faire I’objet d’un conseil de famille. Me ‘Al signale
que toute la journée du 10 juin fut consacrée, en famille, & I’examen de cet
éventuel voyage. Finalement il fut décidé et le 23 juin 1909 le cheikh Mostafa
s’embarquait 4 Port-Said en compagnie de Ahmad Lotfi al-Sayyed, qui était
a cette époque directeur du journal al-Garida, organe du parti « al-Omma »,

W Min dthar..., p. 48.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—s3( 103 Jeea--

Le cheikh Mostafa passa en France trois ans (jusqu’en juillet 1912).
Me “‘Alin’a pas pu nous donner des détails sur ce long séjour n’ayant pas voulu
utiliser le propre journal de son frére : il estime que ce diaire appartient
aux fils du défunt. Nous pouvons regretter ces scrupules qui nous privent de
renseignements précieux sur ces années qui furent fécondes, si nous en
croyons le propre témoignage du cheikh Mostafa. Kurd ‘Ali mentionne
dans ses mémoires ce voyage. Parlant du cheikh Mostafa, il écrit : « Il partit
4 Paris en 1909 pour y apprendre le francais. Il assista aux cours de Durkheim
en sociologie ainsi qu’a des cours sur la littérature et I’histoire. En 1911,
il se transféra & Lyon pour y travailler avec le professeur Edouard Lambert,
les principes du droit musulman. Il assista & Lyon aux cours de Goblot sur
Phistoire de la philosophie ainsi que sur 1’histoire de la littérature frangcaise.
I enseigna la langue arabe & 'Université de Lyon en remplacement du pro-
fesseur titulaire qui, a cette époque, était chargé de cours a I’Université du
Caire » (1), Tl semble que ces renseignements ont été puisés auprés de 1’inté-
ressé lui-méme. Dans le dossier officiel du cheikh Mostafa, M€ “Ali a pu relever
la note suivante : « Pendant son séjour a Lyon, il fut chargé de remplacer le
professeur Wiet alors en mission d’enseignement & 1’ancienne Université
égyptienne. I1 y prépara une thése de doctorat dont le sujet était : « L’Imam
al-Shafif, le plus grand des jurisconsultes de I'Tslam » Il établit, avec la colla-
boration de M. Bernard Michel, une traduction précise d’un livre du cheikh
Mohammed ‘Abduh sur la croyance musulmane... »).

Nous aurons 1'occasion de revenir sur ce séjour en France et de citer sont
propre jugement sur ce qu’il trouva a Paris et 4 Lyon. Citons seulement ici
I’opinion de son frére sur ce sujet : « Je sais que 'influence de cette étape
de sa vie fut profonde plus que je pouvais m’y attendre et plus que je ne
Paurais désiré & cette époque, enfin plus que ma raison pouvait I’admettre.
Je me rappelle avoir longuement discuté avec lui sur ce que je pensais a cette
époque &tre un changement regrettable. Peut-étre ai-je été un peu trop violent
dans la discussion. Mais, fidéle 4 son habitude, il mit un terme 4 notre discus-
sion par un sourire calme et un regard tendre comme s’il disait : « Patience
jusqu’a ce que tu voies et tu saches comme j’ai vu et je sais.» Et en cela,

W Min athar..., p. 50. — © Ibid.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3o( 104 )oes—

— que Dieu 1’ait dans sa miséricorde, — il avait raison et il faisait preuve
de sagesse » (1),

A son retour, le cheikh Mostafa trouva sa mére souffrante. Bient6t elle rendit
le dernier soupir. Dans son intention, son retour en Egypte n’était que provi-
soire : le temps de revoir les siens et il repartirait poursuivre ses études. De
nouveau, le conseil de famille se réunit pour décider de ce voyage ainsi que de
celui de son frére, M¢ ‘Ali, qui devait, lui, se rendre en Angleterre. Iis firent
le voyage ensemble et s'embarquérent le 7 octobre 1912 de Port-Said. Aprés
quelques jours passés ensemble a Lyon et & Paris, Me “Ali gagna Londres. Iis
restérent en constante correspondance, avec une courte visite & Paris de ce
dernier (du 4 au 21 aoiit 1913).

Un moment la vieille faiblesse pulmonaire que nous avons signalée chez
le cheikh Mostafa le reprit. Il préféra se faire soigneusement examiner dans
un sanatorium et il en avertit délicatement son frére. Celui-ci, alarmé, accourut
aupres de son frére malade a la fois pour apaiser ses appréhensions et celles
de sa famille qui, en Egypte, s’inquiétait. Me ‘Ali nous décrit, & ce propos,
la visite qu’il fit 1e 29 février 1914 au sanatorium, prés de Lyon ou son frére
était hospitalisé. La vue de celui-ci le rasséréna : le commencement de tuber-
culose qui s’était déclarée ne présentait rien d’inquiétant & condition que le
malade fut traité avec soin. Une consultation faite & Lyon auprés de deux spé-
cialistes confirma le diagnostic. Le cheikh Mostafa passa effectivement un
certain temps au sanatorium dans un repos complet. Il en profita, en guise de
distraction, pour écrire une partie de ses mémoires et un certain nombre
d’articles qu’il envoya au journal al-Garida. Encore sous Iappréhension que
lui causait sa maladie, il écrivit « Les pages d’un livre de vie », qui est, & son
propre jugement, une espéce d’auto-biographie romancée. Nous en parlerons
plus loin.

Lorsque la guerre de 1914 éclata en juillet-aoiit, le cheikh Mostafa était
encore & I’hépital. Les Egyptiens i ’étranger s’empressaient de regagner
leur pays. Malgré les grandes difficultés pour trouver un passage, le cheikh
parvint, & son tour, en Egypte vers la fin de 1914. A la méme époque, le
19 décembre 1914, 1’Angleterre proclamait le protectorat britannique sur
’Egypte et 1a fin de la suzeraineté ottomane : elle destituaitle khédive ‘Abbas IT

) Min gathar..., p. 51.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 105 Joeaor

et mettait & sa place son oncle, le prince [fussein Kamel, fils d’Ismafl.

A cette époque, le journal quotidien al-Garida, dirigé par Ahmad Lotfi al-
Sayyed, était 1’organe du parti «al-Omma». Malgré les efforts du cheikh
Mostafa et de ses amis pour le maintenir, le journal dut s’arréter de paraitre.
Iis essayérent alors de prendre la suite de la revue al-Bayan, dirigée alors par
le cheikh ‘Abd el-Rahman al-Barqiqi et qui, faute de ressources, était sur
le point, elle aussi, de cesser de paraitre. Mais les pourparlers n’aboutirent pas
et les jeunes gens décidérent de fonder une nouvelle revue qu’ils intitu-
lerent al-Sofar. Elle fut pendant un certain temps la tribune d’une certaine élite
désireuse d’affirmer sa liberté de pensée et ses tendances progressistes. Le
titre lui-méme (qui signifiait «le rejet du voile») choqua un certain nombre de
vrais ou faux réformateurs religieux qui crurent y voir un cri de ralliement
pour un mouvement anti-religieux. Il n’en était rien. La plupart des collabo-
rateurs de la revue avaient une bonne culture générale qui les ouvrait & beau-
coup de questions vitales pour I’avancement intellectuel et social de leur pays.
A aucun moment il n’y eut une mise en question quelconque du probléme
religieux. Le cheikh Mostafa fut un collaborateur assidu de la revue. Fondée
le 21 mai 1915, elle put subsister jusqu’a la fin décembre 1917.

Au début d’octobre 1915, le cheikh Mostafa fut nommé, sur I'instigation
du sultan Hussein Kamel, fonctionnaire au conseil supérieur de 1’Azhar.
Cela n’alla pas sans difficulté. On faisait au jeune Azharien plusieurs reproches :
d’abord sa collaboration a la revue al-Sofir qui, & cause de ses tendances
libérales, n’avait pas bonne presse auprés des ulémas. En second lieu, le
cheikh Mostafa, que son séjour en Europe avait rendu particuliérement social,
fréquentait volontiers 1’élite des étrangers, hommes et femmes. On pouvait
le voir & certaines réunions mondaines, & certaines conférences ol les Azha-
riens ancien style ne s’aventuraient guére. Enfin le cheikh Mostafa jouissait
de ’amitié du sultan Hussein. Or celui-ci, au début de son régne, avant d’étre
sufisamment connu et aimé par le peuple, était regardé avec méfiance parce
qu’il avait été placé par les Anglais. Mais finalement, le cheikh Mosgtafa fut
accepté au sein du comité. Peu aprés, le secrétaire du conseil, ‘Abd el-Ghani
bey Shaker ayant démissionné, le cheikh Mostafa fut désigné pour lui succéder.
Ce nouveau poste lui permit de prendre contact avec beaucoup d’Azhariens
importants qui appréciérent ses qualités de téte et de cceur.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~et3e( 106 Joea-—

D’ailleurs, 1a maison des ‘Abd el-Razeq au Caire devenait, déja a cette
époque, le rendez-vous des personnalités azhariennes et de leurs amis ainsi
que des nombreux visiteurs de marque, de passage au Caire, une espéce de
salon littéraire ol pouvaient se rencontrer «le musulman et le chrétien,
Parabe et 1’étranger, les hommes et les femmes ». On y discutait des sujets
les plus divers, littéraires, scientifiques, philosophiques, politiques et on ne
dédaignait pas d’y faire preuve d’esprit, le cheikh Mostafa lui-mé&me contri-
buant pour une grande part & I’animation du cercle.

Le role du secrétaire au Conseil de 1’Azhar n’allait pas toujours sans diffi-
culté. Un jour, au cours d’une séance, le cheikh ‘Abd el-Razeq crut de son
devoir d’intervenir dans une discussion. Un de ses interlocuteurs, manquant
de mesure, le rabroua vertement en lui disant qu’il n’avait pas le droit de
participer & la discussion. Maitrisant son indignation, le cheikh Mostafa
demanda au président de quitter I’assemblée. Il présenta immédiatement sa
démission. I1 fallut P’intervention personnelle de tlussein Roushdi Pacha,
alors président du Conseil des ministres pour le faire revenir sur sa décision,
une fois 1’incident réglé dans ’honneur.

En 1916, i1 devint membre actif de la « Société de bienfaisance musul-
mane ». En 1920, il fut élu membre du Conseil d’administration, mandat
qui lui fut renouvelé jusqu’en 1941, date a laquelle il fut élu vice-président.
En 1946, a 1a mort du président de la société, le cheikh Mohammad Mostafa
al-Maraghi, il fut appelé a lui succéder. Il conserva cette fonction jusqu’a sa
mort. :

Vers la fin de 1917, un diplomate suédois () nommé Prozder (?), fonction-
naire & la Dette publique, au Caire, fonda une société appelée « L’Université
populaire » (Jami'at al-sha'h) qui groupa une petite élite d’Egyptiens et
d’Européens. Le cheikh Mostafa en fit partie. Cette société avait pour but de
promouvoir la culture générale au moyen de conférences publiques données
par des personnalités scientifiques et littéraires en vue. Le succés de ces
conférences fut grand. Le cheikh Mostafa en donna un certain nombre (2,

1) Dans la préface & la traduction du livre {2} Sept de ces conférences sur Mohammad
d’Adams, le cheikh Mostafa ‘Abd el-Razeq Abduh ont été publiés en volume par Moh.
parle d’un diplomate « russe » et son nom est Othman Nagati (Le Caire 1945), a El-Ma'aref.
transcrit Brozor.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

g0 107 Joesm

Le 11 novembre 1918, ’armistice mettait fin aux hostilités. « La victoire
des Anglais, écrit Me ‘Ali ‘Abd el-Razeq, fut une grande déception pour
P’opinion publique égyptienne qui espérait que la guerre se terminerait par
lasortie des Anglais de "Egypte. Cest pour cette seule raison que les Egyptiens
souhaitaient la victoire des Allemands, non par amour pour ceux-ci mais
par haine des Anglais et inclination affective pour les Turcs » 1. Seules les
déclarations de Wilson et ses quatorze points laissérent entrevoir aux patriotes
égyptiens une lueur d’espoir. Les partis politiques commencérent & se former
et la lutte pour I'indépendance & s’engager.

Les collaborateurs et amis de la revue al-Sofir fondérent le parti démocrate,
Le cheikh Mostafa en était un des membres les plus actifs. Puis se formérent
les partis de Sa'd Pacha Zaghloul, du prince ‘Omar Toussoun. Mais c’est
celui de Zaghloul soutenu par le ministére Hussein Rouchdi, qui se développa
le plus vigoureusement au point de sembler absorber tous les autres. Mais
le parti démocrate, estimant qu’il avait sa propre mission a remplir, préféra
garder son indépendance. Et lorsque Sa‘d Pacha prépara sa délégation (wafd)
pour entrer en pourparlers avec les Anglais, le parti démocrate lui envoya
un certain nombre de ses membres, dont faisait partie le cheikh Mostafa,
pour lui proposer qu'un représentant du Parti fit partie de la Délégation.
Une discussion mi-pacifique mi-orageuse eut lieu. Finalement Sa‘ad Pacha
voulut bien reconnaitre le Parti démocrate et il proposa au cheikh Mostafa
d’accompagner la Délégation. Une décision aussi importante devait, selon
les traditions des ‘Abd el-Razeq, étre soumise au conseil de famille. Il fut
décidé que le cheikh Mostafa ferait partie du Wafd mais ne partirait pas avec
lui & Londres. « Je crois, écrit M@ “Ali, que la raison de cette abstention tient
a des considérations familiales. Peut-&tre s’y joignait-il le fait qu’on n’était
pas tout & fait rassuré quant a la pureté du mouvement dont Sa‘d Pacha
Zaghloul avait pris le monopole » (2!,

Cette activité politique que déployait le cheikh Mostafa n’eut pas I’heur
de plaire au sultan Fouad qui jusque 13 avait eu d’excellents rapports avec lui.
Aussi décida-t-il de Péloigner de 1’Azhar en le faisant nommer inspecteur des

tribunaux religieux (4 septembre 1920), mesure slirement vexatoire puis-

W Min gthar..., p. 61. — @ Min athar... p. 62.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—#9( 108 Jec1—

qu’aussi bien, comme le remarque Me ‘Ali, dans son diaire, «le cheikh Mostafa
n’avait pas de connaissance particuliére des tribunaux religieux; il n’apparte-
nait pas aux cadres des cadis et n’avait rien qui 1’habilitit spécialement a un
travail d’inspection » (V). C’était une maniére de le mettre & 1’écart et de res-
treindre son influence auprés des gens de 1’Azhar.

En 1922, 1e cheikh Mostafa épousa une de ses cousines. Versla méme époque
il traduisit en francais, avec son ami Bernard Michel, la Risdlat al-tawhid
du cheikh Mohammad ‘Abduh. Elle fut imprimée chez Geuthner, & Paris,
en 1925.

En 1927, on 1ui proposa un poste de maitre de conférences a la Faculté de
lettres de ’Université Fouad du Caire. Les hésitations de son frére ‘Ali,
qui craignait pour lui les fatigues de la carriére professorale n’arrivérent pas
a le détourner de son penchant pour I’enseignement. I1 accepta le poste qu’on
lui offrait. Le conseil de I’Université, dans sa séance du 1€f novembre 1927,
Pintégrait 4 ’Université. Il ne tarda pas 4 s’y frayer un chemin. Il avait pendant
son séjour en France acquis le gotit de la recherche objective et le souci
d’exposer les questions dans leur développement génétique, en essayant de
suivre avec soin les diverses opinions sur le sujet exposé. De plus, il concevait
I'enseignement comme une recherche en commun avec les étudiants, un
échange fécond qui mettait ceux-ci & méme d’acquérir une méthode de
recherche. Aussi 'attachement des étudiants pour 1ui fut-il extraordinaire.

11 suivait avec attention les publications de livres et d’articles, toujours a
Tafftit de ce qui pouvait ajouter encore i ses connaissances. Il se constitua une
bibliothéque importante, acquérant au besoin des manuscrits précieux. Il
devint une autorité en la matiére. Aussi fut-il choisi comme membre du
Conseil d’administration de la Bibliothéque Nationale pendant une longue
période de sa vie. Cette vaste culture assurait 4 son enseignement une solidité
peu commune. Le 1€ octobre 1935, il recut la chaire de philosophie avec le
titre de professeur. Le 2 février 1937, le roi reconnaissait ses mérites en lui
accordant le titre de bey.

A partir de 1938, va s’ouvrir pour ui une ére d’activité politique directe.
En effet, & cette date, Mohammad Pacha Mahmoud, chef du parti libéral-

W Cf. Min athdr..., p. 63.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2( 109 jeez—

constitutionnel, fut chargé de former le ministére. Il pria le cheikh Mostafa
d’8tre son ministre des waqfs. Par six fois ), le cheikh Mostafa assura ce
ministére, la derniére fois en octobre 1944. Entre temps, il était nommé i
I’Académie Royale de langue arabe (en 1940}, et en 1941 il recevait le titre
de pacha. A cette derniére occasion, Kurd ‘Ali, lui-méme académicien, lui
envoya une lettre pleine d’esprit que reproduit M® ‘Ali dans son Introduction
ainsi que la réponse de son frére Mostafa (2.

Son entrée au ministére fut en quelque sorte un évériement historique
car jamais avant lui un Azharien n’avait occupé un tel poste. Il resta d’ailleurs
fidele & son caractére azharien, en continuant fidélement 4 porter la robe et le
turban. Cette fidélité & son costume, il mit une pointe de coquetterie a la
maintenir comme nous pouvons nous en rendre compte dans l’article plein
d’humour qu’il consacre a son turban... (3

Le 27 décembre 1945, il fut nommé recteur de I’Azhar en remplacement du
cheikh Maraghi qui venait de mourir. Cette nomination se heurta a des résis-
tances. On accumula, pour arréter la nomination, un certain nombre d’ob-
stacles soulevés apparemment au nom de la 1égislation de I’Azhar mais pro-
venant en fait de concurrents jaloux de voir leur échapper un poste si
important. Me ‘Ali n’est pas trés tendre pour eux (4.

Le réglement de 1’Azhar stipulait en effet que, pour étre recteur, il fallait
avoir fait partie de 1’Aréopage des ulémas. Or ne pouvait faire partie de cette
auguste assemblée que celui qui avait occupé certaines fonctions déterminées
dans la magistrature religieuse ou avoir enseigné pendant un certain nombre
d’années dans les instituts religieux. Le cheikh Mostafa ne remplissait pas
ces conditions, car il n’avait enseigné a I’Azhar qu’un court laps de temps.
Pour faire entrer en ligne de compte la longue période qu’il avait passée dans
I’enseignement & ’Université, il fallut élaborer une loi nouvelle stipulant que
I’enseignement & 1’Université était équivalent, en ce qui concerne la candi-
dature au rectorat de I’Azhar, a celui qui était donné a 1’Azhar. La loi approu-

) Voici les dates d’entrée au ministére (Hussein  Sirri), 5 février 1942 (Hussein
avec, entre parenthéses, les noms des prési- Sirri), 9 octobre 1944 (Ahmad Maher).
dents du Conseil : 27 avril 1938 (Mohammad ) Min athar..., p. 70-71.
Mahmiid), 25 juin 1938 (Mohammad Mahmid), ®) Min gthdr..., p. 410.
28 juin 1940 (Hassan Sabri), 15 novembre 1940 ) Cf. Min athar..., p. 74.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

oo 110 Jees~—

vée par le Parlement résolvait la formalité juridique soulevée mais elle ne
parvint pas 4 faire taire les murmures des jaloux et des envieux. Si, extérieu-
rement, ils acceptaient, & leur corps défendant, la nomination du nouveau
recteur, ils n’en continuérent pas moins leurs manigances au point de rendre
la vie bien dure pour le nouveau recteur de 1’Azhar. Avec son caractére doux
et conciliateur, sa patience, le cheikh Mostafa parvint & désarmer certaines
résistances mais on peut facilement se représenter ce qu’a dii étre la longue
usure des nerfs et de la santé d’un homme vivant dans un tel milieu.

En 1946, le cheikh Mostafa fut choisi comme Emir al-hajj pour présider 1e
pélerinage, un an a peine aprés sa nomination comme recteur. I1 partit pour
la Mecque le 28 octobre 1946 et rentra au début de décembre de la méme
année. :

« Peut-étre aurait-il pu, aprés bien des efforts, arriver peu & peu a se frayer,
a travers les intrigues des Azhariens, un chemin ol poser ses pas et tracer
la méthode de réforme & suivre qu’il espérait pour 1’Azhar et les Azhariens.
Mais les Azhariens ne veulent de réforme ni pour eux-mémes ni pour leur
Azhar. Aussi ne cessérent-ils pas de fermer toutes les portes qu’il essayait
d’ouvrir pour leur réforme, de dresser des embiiches a tous ceux qui pouvaient
étre tentés de leur souhaiter quelque bien ou quelque réforme. Mais peut-étre
bien que Dieu, dans sa sagesse, a décidé — et ses décisions sont irrévocables —
qu’aucun bien ni qu’aucune réforme ne se fasse a 1"’Azhar. » ()

Trés sobrement, M® ‘Ali rapporte les derniers moments de son frére :

« Le 15 février 1947, il se rendit, comme & son habitude, & 1’Azhar. 11 régla
certaines affaires courantes puis il présida le Conseil supérieur jusqu’au début
de ’aprés-midi. Il rentra ensuite chez lui, déjeuna et fit sa sieste. Il sentit alors
une lassitude et un affaissement de ses forces. Il se coucha et fit appeler un
médecin du voisinage pour lui donner les premiers soins. Celui-ci accourut.
Mais déja le décret irrévocable de Dieu s’était réalisé.

« Le lendemain matin les priéres pour les morts furent dites sur son corps
4 la Mosquée de 1’Azhar puis il fut enterré au cimetiére d’al-Shafi'i, dans le
tombeau que son pére avait fait construire durant sa vie... [l repose auprés
de son pére et de ses trois fréres Hassan, Hussein et Mahmoud. » (2)

1) Min athar..., p. 76. — ® Min athar..., p. 76.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3s( 111 Jeez—

Le 27 mars 1947, une grande cérémonie commémorative eut lieu & 1’Uni-
versité du Caire. Dans le grand amphithéatre se succédérent un certain nombre
de ses nombreux amis pour rappeler 4 un auditoire attentif et ému la riche

personnalité du défunt et dégager le sens de son message.

II. ’AEUVRE

L’ceuvre du cheikh Mostafa ‘Abd el-Réazeq peut se répartir en trois groupes.
Le premier est constitué par les travaux publiés sous forme de livres. Le
second comporte les articles parus dans divers journaux et revues et qui ont
été réunis en volume par Me ‘Ali ‘Abd el-Razeq dans le livre que nous avons
signalé au début de cette étude. Enfin un troisiéme groupe est constitué par
les inédits.

Le premier livre publié par le cheikh Mostafa est sa traduction de la Risalat
al-tawhid du cheikh Mohammad ‘Abduh ). 11 I’a entreprise avec son ami
Bernard Michel et il 1’a fait précéder d’une longue étude sur la biographie
du célebre imam ainsi que sur sa doctrine (p. 1X & LxxxvII), le tout suivi
d’une bibliographie des ceuvres de ‘Abduh et des articles écrits sur lui.

La biographie suit pas a pas la vie de son Maitre depuis sa naissance en 1849
jusqu’a sa mort en 1905; elle relate les divers événements qui la traversérent
en insistant plus particulierement sur sa lutte pour la réforme de 1’Azhar.

L’exposé de la doctrine comporte plusieurs sections. Le cheikh Mostafa
étudie d’abord les idées religieuses du cheikh Mohammad ‘Abduh, sa con-
ception de la religion, sa tolérance, ses idées sur les rapports de la religion
et de la raison, de la religion et de la morale, enfin du réle social de la religion.
Le cheikh Mostafa conclut cette section par la remarque suivante : « On voit
combien une telle morale sociale que 1’on peut appeler morale de Peffort,
est loin du fatalisme que ’on attribue communément & 1’'Islam » (p. Lii).

La deuxiéme section traite « de la religion musulmane d’aprés le cheikh
Mohammad ‘Abduh ». Le cheikh Mostafa fait remarquer que dans son intro-

(Y Cheikh Mohammed Abdou, Rissalat  Abdou par B. Michel et le cheikh Moustapha
al tawhid. Exposé de la religion musulmane. Abdel Raziq, Paris, Geuthner 1925, LxxXXIX
Traduite de Parabe avec une introduction sur + 150 pages.
la vie et les idées du cheikh Mohammed

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—to0( 112 ez

duction historique a la Risalat al-tawhid, le cheikh ‘Abduh affirme « que
la véritable science théologique n’a pris naissance qu’avec I'Islam » 1}, en
second lieu que les événements historiques ont joué un grand réle dans la
formation des dogmes. Ce point de vue historique, ajoute le cheikh Mostafa,
le cheikh ‘Abduh est le premier parmi les théologiens musulmans modernes
a ’avoir adopté.

Ensuite le traducteur de la Risdla passe en revue les principaux points
traités par le Maitre : existence de Dieu, attributs, prédestination et libre-
arbitre, vie future, morale religieuse. Aux yeux du cheikh Mostafa, 1a morale
telle que la concoit le cheikh “Abduh, «par 1’élévation des buis qu’elle assigne

4 ’homme, par la noblesse de ses sentiments, par la finesse de son analyse

psychologique et sa juste appréciation des facteurs sociaux... peut soutenir
la comparaison avec les théories éthiques les plus modernes sans cependant
que celles-ci y aient joué un rdle quelconque : elle est inspirée uniquement
par les écoles libérales qui ont fleuri aux grands jours de I’Islam, en premier
lieu par al-Ghazali, la moutazilah et les philosophes al-Kindi et al-Farabi»
(p. Lxvi). Puis le cheikh Mostafa expose la théorie de Mohammad ‘Abduh
sur la prophétie et la révélation. Il fait remarquer que ce dernier s’est «surtout
efforcé de mettre en relief la valeur morale des prophétes, leur rdle d’éducateurs
de I’humanité; et les pages qu’il y consacre sont parmi les plus belles que
Pon ait jamais écrites sur le réle moral des religions » (p. Lxx1). A propos
de Paffirmation de Mohammad ‘Abduh : « Les prophétes sont les jalons que
Dieu a posés sur la voie de I’Humanité », son traducteur signale qu’a ’en-
contre de certains réformateurs musulmans modernes (le Bab en Perse,
Beha'ullah en Turquie, Mirza Gholam aux Indes), « le cheikh Mohammad
‘Abduh n’a jamais voulu sortir des cadres de I’Islam. Pour 1ui Mohammad est
bien le dernier des Prophétes, il a scellé 1la Prophétie » (p. Lxxv). Enfin
deux paragraphes sont consacrés au culte des saints et aux devoirs religieux.

Dans une derniére section, le cheikh Mostafa essaie de dégager les carac-
téres des réformes du cheikh ‘Abduh. C’est tout d’abord « la rare justesse

1} On a un exemple ici de 1’absence d’infor- quil n'a méme pas entendu parler de saint
mation historique dont fait preuve le cheikh Augustin et de son immense ccuvre théologique :
Moh. ‘Abduh dés quil s’agit d’un auire il n’aurait pas manqué d’atténuer quelque
domaine que celui de I'Islam. 11 est probable peu son jugement.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9( 113 Joer—

avec laquelle il distingue ce qui dans la religion est essentiel de ce qui n’y
est que secondaire et surajouté; dans ses demandes les plus hardies, il n’a
jamais touché a cette partie essentielle ». C’est ensuite sa tolérance et ses
tentatives pour trouver le point de contact des grandes religions qui se
partagent le monde. Puis son « rationalisme : il se manifeste & chaque page
de son exposé des dogmes; toujours il choisit I’explication la plus rationnelle,
et cette tendance 1’a amené a donner, pour certains d’entre eux, comme le
miracle et la révélation, une explication nouvelle pouvant servir de point
de départ & une évolution ultérieure. N’oublions pas enfin qu’il a défendu
les droits de la critique avec une telle vigueur qu’on le considére comme un
moutazélite moderne » (p. LXXXIV). ,

Mais ce qui, d’apreés le cheikh Mostafa, constitue la partie la plus importante
de la doctrine chez Mohammad ‘Abduh, c’est la partie morale, « son analyse
des actions humaines, sa conception de la conduite des hommes et des peuples
ainsi que des lois divines qui doivent animer cette conduite; sa représentation
du chirk et du djihad comme étant les symboles de I’effort raisonné del’homme
et de la lutte qu’il a & soutenir contre lui-méme; sa théorie sur I’amour dans
la société, qui le rapproche des théories contemporaines, constituent un ensei-
gnement moral qui ne le céde & celui d’aucune école par la beauté de son idéal
et I’élévation de ses préceptes » (id.).

Enfin, aprés avoir fait remarquer que le cheikh ‘Abduh a été un des pre-
miers parmi les Orientaux 4 avoir apprécié la science occidentale et 1a valeur
de ses méthodes, il conclut son étude par le jugement suivant : « C’est donc
vraiment un esprit nouveau dont le cheikh Abdou a animé les vieilles for-
mules, et cet esprit est le seul qui permette & une religion de traverser vic-
torieusement une période de transition et d’adaptation a des conditions
nouvelles, comme celles par lesquelles passe I’Islam actuellement» (p. LxxxV).
Le cheikh Mostafa ne pouvait exprimer d’une facon plus explicite combien
il faisait sienne les idées religieuses de son maitre tant admiré.

Mais 1’ouvrage scientifique le plus important du cheikh Mostafa ‘Abd
el-Razeq est sans conteste son Tamhid li-ta’rikh al-falsafa l-islamiyya
(Introduction & Phistoire de la philosophie musulmane) (). Bien qu’il n’ait

aru qu’en 1944, cet ouvrage a été, en fait, écrit bien avant puisque comme
) p

() Le Caire, Lajnat al-ta’lif, 1944.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—to( 114 ez~

Pauteur le dit explicitement dans sa préface, le Tamhid n’est que la reproduc-
tion, sans aucun changement, des cours donnés & {’Université du Caire. 11
est donc antérieur a 1938, date a laquelle le cheikh Mostafa a quitté ’ensei-
gnement.

I’ouvrage contient deux parties. La premiére partie est un exposé trés
objectif et érudit des « opinions des Occidentaux et des Musulmans au sujet
de la philosophie musulmane »; la seconde décrit la méthode que 1’auteur
applique dans ce domaine.

En ce qui concerne les auteurs occidentaux, le cheikh Mostafa passe succes-
sivement en revue les auteurs du xix® siécle (Tenneman, Cousin, Renan,
Lassen, Dugat, Schmoelders, Munk) puis ceux du début du xx® siécle (de
Wulf, Bréhier, Carra de Vaux, Horten, de Boer, Gauthier, Nallino) qui se sont
occupés de philosophie musulmane. Il montre comment peu 4 peu on en
est venu & critiquer les positions extrémes du début, celles d’un Tenneman
ou d’un Renan, par exemple, affirmant que le Coran est un obstacle a la
spéculation philosophique, que ceux qui parmi les penseurs musulmans se
sont occupés de philosophie ont pris comme maitre exclusif Aristote sans se
rendre compte de ses déficiences, que le peuple arabe est trop enclin au senti-
ment et 4 'imagination pour étre capable de réflexion philosophique. Ou
encore les préjugés de race refusant aux Sémites les dispositions pour la
spéculation. Avec sérénité, le cheikh ‘Abd el-Razeq montre ce qu’il y a
d’erroné dans ces affirmations en se basant d’ailleurs sur les propres ceuvres
des orientalistes postérieurs qui ont corrigé les exagérations de leurs prédé-
cesseurs.

Quant a l’appellation méme de « philosophie musulmane », le cheikh
Mostafa discute I'opinion de ceux qui voudraient la changer en celle de
« philosophie arabe », en prenant arabe au sens large comme désignant les
écrits philosophiques écrits originairement en arabe. Il préfére s’en tenir a
I’appellation historique que I’on trouve chez les auteurs musulmans eux-mémes
comme chez Avicenne, Qifti, Bayhaqi ou Ibn Khaldin : la philosophie
musulmane est celle qui a pris naissance dans les pays musulmans, a I’ombre
de leurs gouvernants sans tenir compte de la religion, de la langue ou de la
race de ceux qui I'ont écrite. Rien ne nous oblige, ajoute le cheikh Mostafa

a changer une telle conception (cf. p. 20).

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3¢( 115 Jees—-

Quant 2 la nature de cette philosophie et ses rapports avec les philosophies
antérieures, aprés avoir rapporté les diverses opinions des auteurs occiden-
taux, le cheikh Mostafa expose sa propre position : « Quant & moi, j’estime
que sile kalam (i. e. 1a théologie dogmatique) et la mystique sont dans un tel
rapport avec la philosophie musulmane qu’on est en droit de considérer cette
appellation comme les englobant, alors 1la méthodologie du droit (ilm osul
al-figh) appelée encore la science desjugements juridiques (‘ilm osul al-ahkam)
présente des rapports non négligeables avec cette philosophie. Aussi les pro-
blémes de 1a méthodologie du droit sont dans leur ensemble du genre de ceux
que traite la science du kalam. Bien plus, dans les traités de méthodologie
du droit on trouve un certain nombre de questions désignées comme « prin-
cipes ressortissant au kalam»... Je pense que l’extension de 1’étude de
I’histoire de la philosophie musulmane intégrera cette science dans 1’une de
ses branches... » (p. 27).

Le reste de I’ouvrage est précisément destiné a illustrer ce point de vue qui
est nouveau dans ’histoire de la philosophie musulmane. Dans les trois cha-
pitres qui suivent, le cheikh Mostafa rapporte les opinions de divers penseurs
musulmans sur la philosophie et ses divisions et sur les rapports de 1a philo-
sophie avec la religion.

Dans la seconde partie de 1’ouvrage, le cheikh ‘Abd el-Razeq, reprenant,
semble-t-il, sa thése de doctorat de Lyon, consacre trois grands chapitres &
’étude de la naissance de la pensée philosophique dans I’Islam sous forme
d’une recherche d’élaboration d’une opinion en matiére de figh (al-jjtihad
bil-ra’y), les diverses opinions des orientalistes concernant cette genése,
enfin ’examen approfondi du ra’y sous ses différentes formes et aux diverses
époques. Une place de choix est évidemment faite 4 Shafii, le fondateur de
la méthodologie du droit.

Un chapitre, en appendice, est consacré a I’histoire du kalam. Des index
des noms propres et des titres des livres ajoutent encore a ’utilité de I’ouvrage.

On voit par cette bréve analyse combien un tel ouvrage jette un jour nou-
vean sur un sujet ou trop souvent on s’est contenté de répéter quelques
clichés usés. Il serait souhaitable que I’ouvrage soit traduit en une langue
occidentale : il mettrait a la disposition des historiens de la philosophie

médiévale ne connaissant pas 1’arabe, un matériel inédit intéressant.

8.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 116 Jer—

L’ceuvre imprimée du cheikh Mostafa comporte encore quatre petits
ouvrages, de prés de cent pages chacun, se rapportant également au domaine
des études musulmanes. Deux d’entre eux ont été publiés parla Société égyp-
tienne de philosophie dont le cheikh Mostafa était président d’honneur. Le
premier intitulé Faylasaf al-Arab wal-mo‘allem al-thani contient en
fait cinq études sur les auteurs suivants : al-Kindi, Farabi, Motanabbi, Ibn
al-Haytham et Ibn Taymiyya. Le second contient trois études traitant succes-
sivement : de la religion (din), de la révélation (wahy) et de I’Islam. Le cheikh
Mostafa expose dans ces études les diverses opinions des penseurs de ’Islam
sans prendre personnellement position.

Ceux qui ne connaitraient du cheikh Mostafa que ses publications philo-
sophiques, ne se douteraient jamais que le méme homme qui traite trés doc-
tement des sujets les plus austéres, dans un style sobre, dépouillé, sans aucune
fioriture, est aussi celui qui posséde un réel talent d’écrivain, capable de décrire
de la fagon la plus pittoresque des scénes de la vie de I’Azhar, des faits divers
du Caire ou de Paris, d’analyser avec délicatesse les sentiments d’un cceur
qui s’éveille a ’'amour, d’exprimer avec force les espoirs d’un peuple qui lutte
pour sa liberté, d’une jeunesse en quéte d’idéal, d’enregistrer avec fidélité
des coutumes populaires en train de disparaitre, de défendre avec fermeté
les droits de la femme, etc. C’est cela pourtant qui fait le secret de la person-
nalité si attachante de 1’ancien recteur de 1’Azhar et que le livre qui vient de
paraitre révélera & beaucoup de lecteurs.

Nous ne pouvons évidemment ici que donner quelques exemples de cette
production littéraire. Peut-8tre un jour, si nous en avons loisir, ferons-nous
une anthologie des articles les plus représentatifs pour les mettre en traduction
frangaise, a la disposition de ses amis ou des lecteurs curieux qui aimeraient
connaitre d’une fagon plus intime une 4me qui, sans nul doute, a porté au
milieu de ses activités les plus diverses et ses nombreux contacts, une grande
lucidité et cette bienveillante attention qui permet de deviner les ceeurs
et juger des situations.

L’ensemble des articles recueillis par M¢ ‘Ali ‘Abd el-Razeq peuvent
étre répartis en cing sections en se basant soit sur la matiére traitée soit sur
la revue ou le journal ou ils ont paru. Nous allons donner une analyse trés

succincte de chacune de ces sections.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

La premiére est censée étre le journal d’un ami du cheikh Mostafa, journal
intitulé « Pages du livre de la vie » et qui comprend seize articles parus dans
al-Garida du 2 mai 1914 au 27 aoiit de la méme année. Dans une note laco-
nique, le cheikh Mostafa avertit le lecteur que le prétendu cheikh Hassian
‘Amer al-Fazari auteur de ce diaire est un personnage imaginaire « bien que
Vauteur lui donne parfois quelques aspects de sa propre personnalité »
(p. 79). Nous avons donc affaire 4 une fiction littéraire qui va permettre au
cheikh Mostafa de parler librement au nom de son prétendu ami, de ce qui
lui tient & cceur. Voici d’ailleurs comment le cheikh Mostafa présente son héros
dans le premier article : « Les pages d’un livre de vie. Voici le titre de cahiers
manuscrits de mon ami le regretté cheikh Ilassdn ‘Amer al-Fazari qu’il
m’a donnés, en rendant le dernier soupir, en me demandant d’en garder le
secret pendant trois ans. Aprés quoi, je devrais en publier quelques extraits,
qu’il a indiqués lui-mé&me de sa propre main, puis éditer le tout dans un livre
autonome. »

Ce soi-disant ami était censé étre un jeune homme d’une bonne famille
de Haute Egypte, autrefois riche et qui malgré 1’état de pauvreté ot elle avait
été réduite, gardait toute sa dignité. Le jeune homme avait fait ses études a
I’Azhar et avait tiré grand profit des cours du cheikh Mohammad ‘Abduh.
Puis il était entré & Dar al-‘Oloum et en avait obtenu le dipléme. I1 était parti-
culitrement intelligent, passionné de lecture. Un pacha de ses amis le prit
en amitié et résolut de ’envoyer continuer ses études en France. Le jeune
homme accepta avec reconnaissance mais & condition qu’il restituit plus
tard 1’argent que lui enverrait pour son séjour en France son ami le pacha.

Le jeune homme vint en France en 1909, suivit a Paris les cours de la
Sorbonne. Il habitait rue Saint-Jacques. En mars 1911, il tomba malade. On
diagnostiqua un rhumatisme intercostal. Mal soigné, il ne tarda pas a se
trouver a deux doigts de la mort. Il fit venir son ami, lui confia le manuscrit
ol il avait fidélement inscrit son diaire et rendit le dernier soupir. 11 fut
enterré i Paris. Imperturbable et pince-sans-rire jusqu’au bout, le cheikh
Mostafa continue : « En ce jour du 22 mars de cette année 1914, je suis
allé sur la tombe de mon cher ami, en portant un bouquet de fleurs pour le
saluer, en souvenir de la troisidme année de sa mort et pour me remémorer

le beau temps que j’ai passé avec lui et pleurer la fleur de sa jeunesse qui s’était

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e 118 jecr-—

fanée au seuil de son printemps. C’est 13-bas que je me souvins de la promesse
faite au cheikh Hassan au sujet de ses notes. Et voici que je publie aujourd’hui
ce qu’il m’a indiqué devoir 1’8tre... » (p. 82).

Les seize articles publiés ne portent en guise de titre que des dates en années
hégiriennes. Sauf pour deux ou trois d’entre eux (le 15¢ et le 16¢ : « Un incendie
au village», et «L’appel aux armes»), le ton de 1’ensemble est badin. Nous avons
essayé d’aprés le contenu de chaque article de donner un titre pour chacun
d’eux et voici le résultat obtenu : 1. « Le diaire du cheikh Hassin ‘Amer
al-Fazari» : c’est ’histoire que nous venons de résumer. 2. « Une opinion du
cheikh ‘Abduh sur la maniére d’acquérir un bon style. Un repas spartiate ».
3. « Une séance de dhikr » : satire mordante d’une coutume courante en
Egypte du temps du cheikh. 4. « Un cheikh amateur de mariages et de
divorces ». 5. Lutte entre Azhariens et Universitaires. 6. « Une visite au cheikh
Mohammad ‘Abduh ». 7. «Un professeur qui dort pendant ses cours ».
8. «Un amour innocent» : délicate description de ’éveil de ’amour dans un
village égyptien entre un jeune Azharien et une paysanne de dix-huit ans.
9. « Un faux diablotin... le chat Basbtis » : histoire cocasse d’un chat qui
provoque chez des gens superstitieux une peur panique des djinns!...
10. «Je jeline... je jetine» : description des conséquences de 1’énervement que
produit chez le peuple le début du Ramadan. 11. « Un examen truqué » :
histoire digne des magamat ol le cheikh Fazari, le prétendu héros du diaire,
raconte comment, ayant pu avoir a P’avance les questions de 1’examen, a pu
briller d’une fagon merveilleuse & ’examen, au grand ébahissement des
examinateurs. 12. « Apologue du mort vivant » : on transporte un mort en
biére; au cours du transport il revient 4 la vie. Malgré ses protestations qu'’il
est vivant, on le persuade qu’il est mort puisque tout a été préparé pour son
enterrement et que tout le monde le croit mort... 13. « Un cours & Sayyedna
1-Hlossein », ot il ridiculise la facon dont certains cheikhs commentent
indéfiniment un bout de texte sans intérét. 14. « Un cours interrompu. »
15. « Un incendie dans un village » : émouvante description des dégits
occasionnés par un incendie de village. 16. «L’appel aux armes» : description
de 1a mobilisation en France lors de la déclaration de la guerre en aofit 1914,

L’ensemble de ces articles révele un remarquable don d’observation, de

la finesse, un sens de ’humour sans que jamais la critique devienne malveil-

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~et3e( 119 Jees—

lante. 11 y a un air de bonhomie qui atténue les traits-les plus acérés.

Dans 1a méme revue al-Garida, le cheikh Mostafa donne, en six articles un
long compte-rendu critique de la traduction que venaient de faire Taha
Hussein et Mohammad Ramadan du livre de Jules Simon intitulé « Le
Devoir ». Il estime que le meilleur témoignage d’amitié qu’il puisse montrer
a son collégue Taha Hussein, c’est de critiquer la traduction qu’il vient de
présenter au public. Il le fait avec beaucoup de doigté, en discutant chapitre
par chapitre les idées exprimées par Jules Simon, en particulier le probléme
de Texistence du libre-arbitre. Le cheikh Mostafa affirme 4 ce sujet qu’il en
est lui-méme un partisan convaincu (p. 136). Le sixieme chapitre examine
les diverses conceptions de la traduction et insiste sur la nécessité d’adopter
un systétme méthodique pour la transcription des mots occidentaux en
arabe. '

Dans la troisitme section, M® “Ali a recueilli une centaine d’articles qui
ont paru dans larevue al-Sofir, du 21 mai 1915 au 27 décembre 1917. Ce sont
deux années en pleine guerre. Le cheikh Mostafa est au Caire. Il suit avec
attention les divers remous des événements et s’en fait 1’écho. Les sujets
traités sont trés variés : chacun portant son titre : «Le suicide», «Nos fétes»,
«Ramadan», « Pourquoi sommes-nous créés ®, «Le retour du DT Taha llusseiny,
« La femme égyptienne et les étrangers », « L’amour des femmes et 'amour
de ’argent », etc. A plusieurs reprises, il parle de Dar al-‘Olam (p. 265,
272, 278, 297), de I’Université (p. 165, 322, 337). Enfin plusieurs articles sont
consacrés soit & la critique littéraire : présentation de 1’ceuvre poétique de
Bariidi (4 articles), ou & ’histoire littéraire : la littérature arabe avant I’Islam
(4 articles).

La quatriéme section est constituée par des « souvenirs d’un voyageur »
(23 articles), articles qui ont paru dans al-Siydsa d’aotit 1924 & décembre 1926.
I y décrit ses impressions de départ ou d’arrivée (Paris, Marseille, Grenoble,
Aix-les-Bains, Londres, retour en Egypte, etc.)

Enfin la cinquidme section comporte des souvenirs concernant I’Egypte
(articles publiés également dans al-Siyasa de février 1926 A novembre 1927 V),

1) Signalons également un article paru en sages d’Orient, Cahier musulman et arabe,
francais : Un réformateur de Ulslam, le Alexandrie 1926, p. 89-108.
cheikh Mohammed Abdou (1819-1905), in Mes-

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tse 120 Joesom

Le troisieme groupe des écrits du cheikh Mosgtafa est constitué par les iné-
dits. I1 comprend : 1. Un traité de logique qui a été présenté a I’aréopage
de I’Azhar. 2. Le volumineux diaire ou le cheikh Mostafa a enregistré ses
impressions au fil des jours ainsi que des analyses d’ouvrages lus (1),

III. ’HOMME

Les pages qui précédent nous ont permis de situer exactement le cadre de
la vie du cheikh Mostafa ‘Abd el-Razeq ainsi que son ceuvre. Il nous faut
maintenant essayer de pénétrer plus avant dans son 4me. Il ne peut évidem-
ment s’agir que « d’approximations successives » car, on le devine aisément,
une personnalité aussi riche que la sienne, dans laquelle les éléments les plus
divers ont joué, ne peut étre enfermée dans quelques formules séches, aux
contours rigides.

Ce qui peut faciliter notre tiche, c’est que le cheikh Mostafa nous a laissé
entrevoir & plusieurs reprises d’une fagon plus ou moins directe, certains
coins de son dme. Il a soulevé avec délicatesse, et cette discréte simplicité qui
fait le charme de ses mémoires, le voile qui cachait certaines de ses plus intimes
pensées.

Disons tout d’abord que le cheikh Mostafa est un homme profondément
religieux. Il semble quelque peu paradoxal de prendre la foi comme premiére
caractéristique d’un homme adonné par profession aux choses religieuses!...
Entendons-nous : quand nous disons que le cheikh ‘Abd el-Razeq est un
homme profondément religieux, nous voulons dire qu’au deld d’une foi
purement traditionnelle et simple fruit d’une emprise sociale, il y a la convic-
tion vécue d’une appartenance totale & Dieu, de notre condition de créature
et une acceptation simple des vérités essentielles de la religion musulmane.
Nous disons bien « essentielles » et c’est 14 o le sens religieux du cheikh
Mostafa se manifeste avec le plus de force. Il a une trop haute idée de la trans-
cendance de Dieu, et, par disposition naturelle, il est trop enclin a la bien-

veillance et & la paix pour qu’il accepte de gaieté de cceur toute une super-

1) Nous devons ces renseignements a cheikh Mostafa et qui a veillé & 'impression
M. Mahmid el-Khodeiri, qui fut Directeur des de Min athar.
Recherches a 1’Azhar lors du rectorat du

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 121 Jeere-

structure sociale qui vient peser sur la croyance religieuse et en faire un car-
can au lieu d’étre avant tout un principe de liberté.

Nous avons noté dans notre premiére partie combien il avait été marqué
par le cheikh Mohammad ‘Abduh. Encore jeune, déprimé par un enseigne-
ment désuet & I’Azhar, soutenu seulement par la foi de son enfance, il trouve
auprés du vigoureux réformateur un maitre qui affermit ses croyances reli-
gieuses. On peut dire qu’a partir de cette époque, il s’engagea dans la voie
qui assurait la paix 4 son 4me en méme temps qu’elle lui permettait de pour-
suivre son idéal religieux. Lui, son frére le cheikh “Ali et toute une « intelli-
gentzia » égyptienne formérent le noyau de ce qu’on a appelé du terme un
peu équivoque de « modernistes ». A 1oreille d’un catholique, ce qualificatif
ne laisse pas d’étre quelque peu malsonnant car il évoque un mouvement
qui sous prétexte « d’adapter » ’Eglise au monde moderne aboutissait en fait
chez un Loisy, un Tyrell ou chez les modernistes italiens a évacuer le dogme
de tout contenu positif invariable. Le cheikh Mostafa n’était pas du tout
« moderniste » dans ce sens-1a. Il restait trés attaché au point de vue doctrinal
A ce que, aprés le cheikh Mohammad ‘Abduh, il considére comme essentiel
a I'Islam. C’est, en fait, ce qu’exprime la Risalat al-tawhid de Mohammad
‘Abdub qu’il a traduite et qu’il a prise entiérement 4 son compte. A aucun
moment en effet, il n’exprime au cours du livre une réserve quelconque sur
un des points de la doctrine exprimée par son maitre.

Cet essentiel affirmé, il ne se sent que plus libre a 1’égard du monde mo-
derne. Son intelligence, son esprit critique, son séjour en Europe lui ont fait
comprendre que si I’Islam veut survivre, il faut qu’il s’adapte : qu’il élimine
tout ce qui est coutumes superstitieuses, ignorance, étroitesse d’esprit, qu’il
libére 1a femme de servitudes tyranniques qui n’ont rien & faire avec le

dogme musulman ), qu’il dégage la religion de ses compromissions poli-
) q gag g P P

1) Syr son attitude nettement favorable trois questions étaient : 1° que pensez-vous

au mouvement féministe, cf. les réponses
qu’il donne aux trois questions que lui pose
le journal L’Egyptienne (1934, 10¢ année

] 8YyP s

de 1évolution de la femme égyptienne?
20 quelles doivent étre ses revendications les
plus urgentes? 3° quelle est 'influence de la

n° 105), reproduit par Doria Ragai (Shafik),
La femme et le droit religieux de UEgypte
contemporaine, Paris 1940, p. 140-143. Les

femme dans la vie sociale et familiale égyp-
tienne?

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e 122 Yoese-

tiques. Si c’est avant tout son frére qui a soutenu la thése de la distinction
des pouvoirs dans 'Islam, on peut cependant supposer, étant donné la grande
amitié et I'identité de vue qui existaient entre eux, qu’il n’était pas étranger
a ses idées.

Progressif également sur le plan social : il ne boudait pas la société sous
prétexte qu’il était « un homme de religion ». Il savait se méler aux mani-
festations littéraires ou artistiques, fréquentaient certains salons, avait des
contacts fructueux avec 1’élite étrangére établie en Egypte, savait se montrer
galant avec courtoisie et dignité a I’égard du sexe faible, donnant ainsi, d’une
maniére concréte, de « ’homme de religion » une image attrayante qui ne
pouvait, en définitive, que rejaillir sur la religion elle-méme.

Cette tendance réformiste n’allait pas d’ailleurs sans un respect de la
tradition dans ce qu’elle a de plus essentiel 4 la stabilité de la personne et de
la société. Il a toujours montré un grand sens de la famille, il a préné, pour
I’éducation, le respect mutuel des parents et des enfants, il a défendu avec
force les droits de la courtoisie et du savoir-vivre dans une société qui risque
de les oublier. Lui qui avait passé plusieurs années en Europe, il restait, une
fois rentré en Egypte; fidéle & sa robe de cheikh et & son turban. Il y voyait
le témoignage d’une fidélité a un corps social qui joue un réle essentiel pour
la stabilité de la société, et ce libéral-démocrate gardait le sens de la hiérarchie
des valeurs, le respect spontané des cadres sociaux naturels avec ses élites,
persuadé qu’il était que sans eux la société sombrerait dans ’anarchie.

I1 a toujours aimé 1’Azhar qui ’avait formé et son réve était de lui insuffler
une nouvelle vie, d’en faire le centre intellectuel et spirituel de ’Islam, le
cerveau et la conscience de I’Egypte. On peut dire qu’il est mort a la tache,
au soir d’une journée de travail, en luttant jusqu’au bout pour la réalisation
de son réve.

En second lieu, le cheikh Mostafa était un homme d’étude, un vrai ‘alim
qui savait que l'intelligence est faite pour connaltre, qu'on n’a jamais fini
d’apprendre et qu’il faut savoir puiser a toutes les sources susceptibles de
nous livrer leur secret. Dans la biographie qu’il donne de lui, son frére
Me ‘Ali signale comme un des traits dominants de son caractére sa passion
de P’étude : « Il ne cessait de lire dans quelque état qu’il fut. Je ne pouvais

m’empécher de 'admirer en le voyant lire dés qu’il en avait les moyens, qu’il

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 128 Jec1.-

ful joyeux ou triste, en colére ou en paix, malade ou bien portant» (p. 66).
Il ne perdait pas une minute : tout jeune étudiant & 1’Azhar, il lisait ou étu-
diait en cours de route en se rendant a ses classes. Comme beaucoup d’Azha-
riens, il cultivait avec soin sa mémoire. Il connaissait par cceur outre des
textes classiques de figh, une grande partie des ceuvres poétiques de Mota-
nabbi, de Bohtori, d’Abi Tammaim, des Magamar de llariri, de Hama-
dhani, ete.

Mais on aurait tort de croire que cette activité de la mémoire portait préju-
dice chez lui — comme, hélas, chez beaucoup d’Azhariens moins doués que
lui intellectuellement — au travail de l’intelligence. Ses relations avec le
cheikh ‘Abduh nous ont révélé un jeune homme inquiet, qu'un enseignement
désuet et inadapté ne satisfaisait pas et qui éprouvait un besoin inextinguible
de chercher une voie nouvelle, plus féconde. Cette soif ne devait pas le quitter.
Sa bibliothéque, patiemment montée et constamment enrichie, montre assez
le souci qu’il avait de se renouveler, de rester au courant des idées et des doc-
trines nouvelles. Quand on le compare & certains Azhariens de son époque,
contempteurs inlassables de leur temps, et de toute tentative de réforme,
on peut se rendre compte de la personnalité du cheikh Mostafa qui a su résister
i cette atmosphére dissolvante.

En Europe, il saisit trés vite ce que signifiait le travail scientifique et cri-
tique au contact de maltres devenus ses amis dont il appréciait 4 1a fois 'amour
de la science et les qualités de coeur. Tl rapporta en Egypte, 4 son retour — et
en fit profiter ses nombreux éléves — les exigences de 1a probité intellectuelle,
le respect de Iopinion d’autrui, la nécessité de la discuter avec calme et non
de laisser libre cours A ses passions. Il n’est que de feuilleter son livre sur
« Pintroduction & T’histoire de la philosophie musulmane » pour constater
P’étendue de son érudition, la rigueur de sa méthode, la courtoisie de ses
discussions, la modestie de ses conclusions.

Son enseignement a d’ailleurs été fécond. Beaucoup de ses étudiants ont
acquis & son contact ’amour du travail scientifique et il est incontestable que
si la philosophie musulmane en Egypte connait depuis un certain nombre
d’années un regain de vie, c’est en grande part grice au cheikh Mostafa
‘Abd el-Razeq.

Cet homme fonciérement religieux, ce savant probe et patient était en

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e 124 Joer—

méme temps un patriote sincére, un fils de la terre égyptienne & laquelle il
restait attaché de toutes les fibres de son 4me et pour laquelle il avait le plus
grand amour. On le sent & mille traits, 4 sa maniére de décrire la campagne
égyptienne, de se pencher sur ses compatriotes, de s’émouvoir sur les difh-
cultés qu’éprouve une revue menacée de disparaitre. Il sent profondément
les besoins de son pays, les espoirs d’une jeunesse encore mal dirigée. Tout
ce qui se rapporte & I’Egypte Pintéresse, fut-ce les manifestations joyeuses
d’une compagnie en liesse (cf. p. 228). « Nous aimons le Nil parce que nous
sommes fid¢les et que nous sommes les enfants du Nil », écrit-il en conclu-
sion 4 un article sur la féte du Nil.

Cet intellectuel et cet homme religieux ne déserte pas la cité. Au contraire,
il s’y engage, pourrait-on dire, jusqu’au cou. Ancestralement, il a dans le sang
P’amour de la liberté et il veut lutter pour que ses compatriotes et son pays
en jouissent le plus tét possible. Dés le début du mouvement en faveur de
I'indépendance, il est aux premiers rangs de ceux qui veulent demander le
départ des Anglais et il était question, comme nous 1’avons montré au début
dans sa biographie qu’il accompagnit le Wafd aux négociations de Londres.
Il fut constamment en contact avec ceux qui consacrérent leur vie & libérer
I’Egypte et quand 1’occasion se présenta, il accepta, en renoncant & son cher
enseignement & 1’Université, de participer activement, comme ministre des
waqfs, & la politique. Mais en ce faisant, il n’oubliait jamais qu’il s’était voué,
dés son jeune dge aux choses de Dieu, qu’il était « un homme de religion »
et qu'il se devait de donner I’exemple d’un patriotisme éclairé, fervent mais
sans tomber dans les excés d’un chauvinisme étroit, destructeur de toute
entente entre les peuples. Si ’'amour du cheikh Mostafa pour son pays était
d’une pureté et d’une ferveur sans égale, il s’accompagnait cependant d’un
merveilleux sens de la solidarité des peuples et des devoirs de tout homme
éclairé et généreux a I’égard de ses fréres les hommes. Un de ses plus fidéles
disciples, le professeur Osman Amin écrivait a ce sujet : « Avec tous les grands
philosophes, le Maitre disait que nous sommes une partie d’'un tout et que
le devoir de la partie est de travailler en vue de tout. Le tout dont nous faisons
partie, c¢’est ’humanité ». Aussi aurait-il voulu que tout notre systéme d’éduca-
tion tendit 4 laisser son libre essor au sentiment de la générosité. I disait que

le reméde & nos maux sociaux doit &tre cherché essentiellement dans une

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—to( 125 Jeez—

réforme morale qui établisse entre les classes I’harmonie et la sympathie
réciproques, qui dirige les A&mes vers le bien, qui est inné en elles. En fin de
compte, il espérait voir se maintenir une éducation universelle vraiment libé-
rale, c’est-a-dire destinée & développer entre les peuples les liens de solidarité,
a affranchir les 4mes de toutes les servitudes surtout de I’égoisme, qui est la
pire d’entre elles. «La société, disait-il encore, doit reposer sur la paix et la
générosité, c’est-a-dire sur la conscience que nous avons de former une méme

famille, qui a la mé&me origine et la méme destinée» (1’

Cette attitude lui était d’autant plus facile qu’elle correspondait chez lui
4 une noblesse de caractére et 4 un sens de la mesure qui étaient peut-étre
les aspects les plus caractéristiques de sa personnalité. Sa famille, 1’éducation
regue, ses premiéres fréquentations développérent en lui ce que la Providence
lui avait déja donné comme fond de sa nature : une vision généreuse des
hommes et des choses, un amour de I'idéal, une répulsion instinctive pour
tout ce qui pouvait abaisser le caractére ou compromettre la pureté de ligne
d’une d4me fidéle & sa vocation. On a vu plus haut son terrible jugement sur
le milieu de I’Azhar o1 étouffaient les généreux élans de sa jeunesse. Il aurait
pu y ternir sa confiance en ’homme ou en son idéal, se laisser emporter,
comme tant d’autres, dans une vulgaire « lutte pour la vie » ot la dignité
perd ses droits et 1’arrivisme impose les siens. Il a préféré rester fidéle a
ses principes, savoir céder de ses droits quand il ne portait atteinte qu’a
lui-méme, &tre victime de 'injustice plutét que de la commettre.

Cette noblesse de caractére se manifestait également dans la bienveillance
soutenue qu’il montrait autour de lui, particuliérement a 1’égard de ses
amis et des éléves. Il encourageait les initiatives hésitantes, lancait sur de
nouvelles pistes de recherches des étudiants en quéte de nouveau, défendait
avec vigueur des droits méconnus. Son attitude a I’égard de la femme est
caractéristique a ce sujet. Trés tot, il a pris position pour un féminisme éclairé-
Il a compris que la femme est un élément essentiel d’une société qui se veut
stable et élevée et que pour une Egypte qui s’ouvre au monde moderne avec

toute I’ardeur d’une jeunesse jusqu’ici bridée, le rdle de la femme est capital.

() Dans Cinguante ans de littérature égypiienne, numéro spécial de la Revue du Caire,
février 1953, p. 124-125.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 126 Joer—

11 se réjouit de la voir assister aux cours de 1’Université, s’engager dans le
travail social. Quand il remarquait ce qui & ses yeux paraissait une déviation,
il ne manquait pas de rappeler discrétement mais fermement les coupables
a Pordre.

En politique, il a montré la méme fidélité & ses amis et & ses principes,
ce qui est, & coup siir, une des marques les plus évidentes de sa noblesse de
caractére. Il a mené le bon combat pour les idées qu’il pensait &tre, en poli-
tique, la vérité pour son pays, tout en gardant pour ses adversaires le respect
qu’il ne refusait jamais a quelqu’un qui le méritait.

Noblesse de caractére dans son attitude 4 1’égard des humbles et des vaincus
de la vie. I1 savait secourir discrétement ceux qui étaient dans le besoin, qui

étaient siirs qu’ils ne s’adresseraient jamais en vain 4 sa générosité.

Enfin noblesse de caractére dans le respect de la croyance des autres et
Pesprit de profonde tolérance qu’il montrait & ceux qui ne partageaient pas
sa foi. Ecrivant un article sur al-Rabita I-shargiyya, il disait : « L’Association
al-Rabita l-shargiyya («Le lien oriental») a une tendance religieuse mais elle
ne se propose pas de travailler 4 propager ’'une ou ’autre religion. Cela ne
veut pas dire que nous méconnaissions la place des religions en Orient en
tant que 1'un des facteurs les plus puissants de la vie sociale et pour la disci-
pline des mceurs mais méme pour la formation du gofit, P’excitation & la
réflexion et pour les affaires économiques. Nous sommes persuadés que nous
ne pouvons connaitre un peuple, surtout un peuple oriental, que si nous
connaissons son tempérament religieux... La différence des religions a souvent
divisé les peuples en Orient, a semé les germes des inimitiés, empéché la
compréhension mutuelle et la coopération et stérilisé les facteurs de la renais-
sance. Et cela parce que les divers groupes ignorent les religions les uns des
autres : ils se regardent mutuellement avec les yeux réprobateurs de celui
qui ignore. Lorsque la lumiére de la science dissipe les ténébres qui voilent
les doctrines religieuses les unes aux autres, la bonne entente prend la place
de 1a répulsion, ce qui est un grand bien et une bénédiction. Certains réfor-
mateurs religieux ont pensé par ce moyen unifier les religions. Quant a nous,

nous ne voulons pas pousser trop loin un tel espoir. Il nous suffit que les

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—erao{ 127 jeea-o-

religions se connaissent au lieu de s’ignorer mutuellement et qu’elles coo-
peérent & conduire I’homme & un bien plus haut » (p. 492).

Au fond, le cheikh Mostafa est un doux et un pacifique. Son frére 1’a trés
bien remarqué et il a tracé de lui, & ce sujet, un portrait qui semble bien
fidéle. Lui-mé&me d’ailleurs nous .parle de son amour de la solitude, de sa
sensibilité, d’une légére tendance a la mélancolie ot Lacordaire aimait voir
la marque distinctive d’un grand cceur. Voici ce que note par exemple le
cheikh Mostafa dans un de ses carnets : « J’éprouve ce soir une tendance 4 la
tristesse avec le désir de fuir la société des hommes et leurs discours. C’est
pourquoi je me suis réfugié dans ma chambre dés la fin du diner. Je n’éprouve
aucune souffrance déterminée mais je sens une sourde tristesse comme si
la vie entiére qui s’écoule n’a pour moi aucun goiit » (p. 324). Et il y a tout
Particle sur la tristesse paru dans al-Sofiir du 4 mai 1917. I1 commence ainsi :
« Je vols dans la tristesse un des aspects du sentiment délicat qui va au fond
de I’dme, 1a ou la joie ne pénétre pas. Je vois dans la tristesse une perfection
parce qu’elle détourne I’4me des apparences futiles et la méne aux sentiments
profonds et délicats... La tristesse est 'occupation de ’Ame : ceux qui ne la
connaissent pas ont 1’dme vide. La tristesse est entiérement bonne, c’est la
compagne inséparable de I’amour... Celui qui n’a pas connu le gofit de la
tristesse ignore le gotit d’un sentiment fort » (p. 336). Ce sont 13 des accents
qui ne trompent pas. Chez un Manfaliiti on aurait pu croire & un pur dévelop-
pement littéraire, ici c’est la discréte allusion & une expérience vécue, expé-
rience aimée A cause de sa valeur enrichissante, et & cause des horizons qu’elle
ouvre sur la vie intérieure des autres et sur leur mysteére.

Car le cheikh Mostafa sait se pencher avec délicatesse sur le ceeur de ceux
qui 1’entourent et y découvrir la naissance d’un amour qui s’ébauche, la
profondeur d’un sentiment maternel, la poignante souffrance d’une pauvre
paysanne qui pleure son mari mort dans un incendie. Il montre une rare
sensibilité quand il s’agit de deviner ce que manifeste un visage ouvert, des
yeux étonnés ou la spontanéité d’une jeunesse qui essaie ses premiers pas
dans la vie. Dans un article intitulé : « Souvenirs du passé », il égréne certaines
pages du passé lointain : «Elle n’était pas belle comme on entend généralement
la beauté. Elle était petite, un peu forte, n’accordant aucun soin i sa toilette,
ne cherchant pas, dans ses habits, P’éclat des couleurs.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2o 128 jes—

« Son abondante chevelure, aux ondulations brunes, couronnait un visage
plein, au front haut... Elle avait des yeux calmes qui vous regardaient lente-
ment et qui regardaient loin. Ils laissaient paraitre les traits d’une intelli-
gence non pas sous la forme de cette mobilité d’esprit qui jaillit comme un
éclair dans les yeux mais manifestait une élévation morale qui semblait venir
du ciel. Son regard attachant éveillait dans ’dme des sentiments de révérence,
de majesté et de miséricorde comme le font les images de Jésus et de sa Mére.

« Je rencontrai la jeune fille & la table de la pension de famille ot nous
habitions. Nous avions fait connaissance comme le feraient des voisins, échan-
geant nos propos chaque fois que nous nous retrouvions & table pour les
repas. Elle était adonnée & 1’étude des beaux-arts et elle y montrait déja
les signes de son génie. Elle commenca 4 me parler de son art qu’elle aimait
passionnément au point que je commengais moi-méme & m’y intéresser et
a en gofiter la beauté. Mon admiration pour la jeune fille ne fit que croitre
ainsi que mon respect pour sa valeur morale. Et depuis ce temps-1a nous
devinmes des amis... » (p. 216).

Une autre fois, il décrit avec délicatesse 1’état d’dme d’un jeune licencié
égyptien qui pour la premiére fois quitte son pays pour se rendre en France
y préparer son doctorat. Le cheikh Mostafa nous montre comment le timide

‘jeune homme fait, peu & peu connaissance, i bord, avec une jeune fille et

sa jeune meére, que par respect et selon la coutume de son village il appelle
maladroitement « Ma Mére »!... Peu 4 peu cependant se noue entre eux trois
une amitié. Le jeune homme découvre avec émoi la joie de parler, en toute
innocence et confiance, i la jeune fille qui lui montre de 1a sympathie et de la
compréhension. Arrive le moment de la séparation : « Au moment ot “Abd
el-‘Alim montait sur le pont ol se réunissaient les voyageurs pour débarquer,
il rencontre la jeune fille qui portait déja son chapeau et son manteau et
s’apprétait 4 descendre. Quand il s’approcha d’elle, elle lui dit : « Au revoir,
cher ami... Mais, au juste, qui sait si nous allons jamais nous revoir? » Ce
mot que la jeune fille prononga d’une fagon plus douce encore que de coutume
remua profondément le jeune homme. Ses yeux se remplirent de larmes en
ne cessant de la regarder. Elle lui tendit la main qu’il baisa en s’inclinant. Eile
se hita alors de le quitter comme si elle craignait d’éclater, elle aussi, en larmes

ou de ne pouvoir supporter de voir les siennes couler.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—3¢( 129 Jres—

« Abd El-“Alim quitta le navire les yeux en larmes comme le jour ou il
g’était embarqué mais quelle différence entre les larmes d’aujourd’hui et
celles du jour de son embarquement!» (p. 248).

A cette seusibilité délicate se joignait un sens poétique de la vie qui don-
nait & beaucoup de ses articles, quand il ne traitait pas de sujets techniques,
une certaine résonance d’dme enjouée, pleine de charme.

En méme temps, il avait un gofit prononcé pour le fini, la perfection de la
chose faite. Si le style est vraiment 1’homme, le sien peut donner & merveille
une idée de la distinction de son caractére et de 1’élégance de sa pensée et
de ses maniéres. Nous avons vu comment, trés jeune, il avait montré déja
un réel talent poétique. Il ne cessa de travailler 4 la rhaitrise de la langue et
4 acquérir un style personnel. Dans un de ses articles, il cite, & ce propos,
Topinion du cheikh Mohamma d*Abduh:«... Il est faux de dire, assurait I'imam,
qu’il est facile d’acquérir I’art d’écrire... Par Dieu, non!... J’ai passé quinze
ans de ma vie A travailler mon style et je ne pense pas que 1’art d’écrire puisse
miirir en moins de temps, cela en supposant qu’on ait des dispositions natu-
relles, qu’on travaille avec constance en employant les moyens pour y par-
venir » (p. 83). Et il conseillait a ses éléves de lire beaucoup de livres de litté-
rature, d’apprendre par cceur de longs textes en vers et en prose, de tenir un
journal quotidien afin de s’entralner réguliérement i développer 1’imagina-
tion et a écrire avec facilité (1),

Le cheikh Mostafa a mis en pratique les conseils de son maltre et il faut
convenir qu’il y a pleinement réussi. Il n’y a pas dans son style de trace de
saj’, la pensée est exprimée avec clarté dans des phrases courtes, en un style
nerveux et en termes choisis, avec certaines expressions classiques qui,
sans &tre recherchées, dénotent un vieil habitué des auteurs anciens.

Enfin, malgré une note de mélancolie qui affleure quelquefois dans ses

1} La question du style est capitale pour Bishr Farés, Des difficultés d’ordre linguis-
le public arabe. On est d’ailleurs loin de s’en- tique, culturel et social que rencontre un écri-
tendre sur le critére d’un « bon » style — et la vain arabe moderne spécialement en Egypte,
querelle des anciens et des modernes sur ce in REI, 1936, p. 221-241.
chapitre a fait couler beaucoup d’encre, cf.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—too{ 130 Joes-—

articles, ce qui prédomine, c’est un fond de caractére gai, enjoué, qui fuse
souvent en traits pleins de finesse, en remarques pittoresques. De ce point
de vue encore, le cheikh Mostafa est bien le fils de ce peuple d’Egypte ot
la nokta, le trait d’esprit, le mot fin, font, pourrait-on dire, partie intégrante
de sa maniére de penser et de s’exprimer. Donnons-en quelques exemples.

Dans une page de son diaire intitulée « Réception chez une dame », il
commence par décrire sa visite en disant : « Je commencais & &ire rempli de
révérence car j'ai été élevé dans la crainte de deux choses : les démons et
les femmes!... Bien que la crainte que j’éprouve pour les premiers ne soit
pas de la méme sorte que celle que j’ai pour les autres... » (p. 430).

Une autre fois, aprés avoir rapporté de la fagon la plus sérieuse du monde
comment un « barbarin » s’était établi & Aix-les-Bains et y gagnait largement
sa vie, il louait I’esprit d’initiative de sa race mais ajoutait aussitdt : « Mais
il y a une chose que je n’aime pas chez nos fréres les barbarins : ce sont leurs
scouts!... Je ne suis pas partisan de ces troupes qui vont et viennent avec
leurs culottes courtes et leurs longs batons, se promenant nonchalamment
dans les rues au son des fifres et des tambours!...» (p. 392).

Et cette page ou il raconte comment, arrivant & Marseille, il commence
éprouver une certaine inquiétude quand il apprend que le prince Sayf el-
Din s’était enfui de prison et que les gouvernements francais, anglais et égyp-
tien le recherchaient partout. La photographie du fugitif avait paru dans les
journaux et le cheikh Mostafa, avec sa barbe, pouvait, a 1a rigueur, lui ressem-
bler : « Partout ou j’allais j’étais assailli par cette idée qu’ils allaient peut-étre
trouver que je lui ressemblais et qu’ils mettraient la main sur moil... Et si
le prince avait été impuissant pendant vingt-sept ans a les convaincre qu’il
avait toute sa raison, comment pourrai-je moi-méme établir, en moins de
temps, mon identité? La différence entre la folie et la raison n’est guére plus
cachée que celle qu’il y a entre le portrait d’un prince riche et celui du pauvre

démocrate que j’étais!... » (p. 441).

Tels sont a grands traits quelques aspects de ’attachante personnalité du
cheikh Mostafa ‘Abd el-Razeq. Quand on a fini de lire le livre ol se trouve
le recueil de ses articles, on s’apergoit que I’on est devenu ’ami de cet homme

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—3¢( 131 Jeez—

si simple, si bienveillant, de ce sage souriant chez qui la foi robuste assure

une sérénité réconfortante et qui ouvre tout grand son cceur aux besoins

de son époque (1.

Le Caire, juillet 1957.

(1) Cet article a été rédigé, comme nous
Pavons dit plus haut, en utilisant les «bonnes
du volume sur le cheikh ‘Abd
el-Razeq — grice a I'obligeance de M. Kho-
deiri et de la Maison d’éditions al-Ma'aref
— avant la rédaction de la longue préface

feuilles »

écrite par M. Taha Hussein. Nous avons

été heureux de constater, par la suite, en
lisant cette émouvante préface que le por-
trait que nous donnons du cheikh ‘Abd
el-Razeq recouvre, pour 1’essentiel, celui que
brosse de 1ui son éminent ami. Nous publierons
dans MIDEOQO 4 (1957) la traduction de cette
préface.

BIFAO 59 (1960), p. 81-131 Georges C. Anawati
Une figure de proue : le cheikh Mostafa 'Abd el-Razeq.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

