MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN
DE L'INSTITUT FRANCAIS
D’ARCHEOLOGIE ORIENTALE

0
=
VL

0
W
)

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

BIFAO 58 (1959), p. 195-202
Gaston Wiet

[Recension]. Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960 Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans ' Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech, xxvi-296 pages et XXV
planches, Rabat, 1956.

Le recueil des Inscripsions arabes de Marrakech forme le tome LX des Publications de
Institut des Hautes Etudes marocaines. Un avant-propos (p. v-vi1) et une liste des prin-
cipales abréviations (p. vir) précédent une introduction (p. 1x-xxv1). Le volume se termine
par deux tableaux des sultans saadiens et alaouites, 'index chronologique des inscriptions,
Pindex des citations coraniques, puis 'index général. La bibliographie (p. 273-287) serble
disproportionnée avec les citations d’ouvrages réellement utilisés. Les vingt-cing planches
sont d’une trés belle venue.

Avec les numéros bis et ter le livre contient 261 textes, dont 114 appartiennent aux x1x°
et xx® siécles, ce qui, dans mon esprit, ne signifie pas que ces derniers manquent tous
d’intérét.

« Pour des raisons pratiques, les inscriptions ont été classées par monument ou lieu public,
selon {’ordre chronologique, et 1a plus vieille de chaque ensemble a déterminé le classement
des ensembles entre eux » (p. X1) : ainsi toules ces inscriptions sont faciles A retrouver sur
le terrain.

Sur e total de ces inscriptions, « une date du 1ve siécle de I’hégire et vient d’Espagne,
une dizaine de 1’époque almoravide (1067-1147), cinqg des Almohades (uniquement reli-
gieuses évidemment, 1147-1269), une douzaine des Mérinides (1269-1525), quatre-vingis
environ relévent de la dynastie saadienne (1525-1659) et le reste, soit prés de cent quarante,
de la dynastie actuelle » (p. x11). Ce résumé est parfait, sauf qu’il laisse supposer que nous
ne possédons aucun texte historique almohade, ce qui n’est pas complétement exact (Réper-
toire d’épigraphie arabe X, n° 3964).

«5i Ton classe ces inscriptions par nature, on constate que les épitaphes forment plus
des trois cinquiémes des textes, dont un cinquiéme est aux noms de personnes du sexe
féminin » (p. x111).

Complétons ces renseignements en ajoutant que cent cinquante-quatre épigraphes étaient
inédits.

Dans les commentaires qui vont suivre, nous négligerons les textes poétiques, s’il est

BIFAO 58 (1959), p. 195-202 Gaston Wiet
[Recension]. Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2( 196 Joez-—

permis de donner cette appellation aux élucubrations rimées qui « n’apportent pas de grandes
surprises au lecteur, car les mémes thémes, les mémes clichés reparaissent d’année en année
dans le méme ordre » (p. x1X).

11 convient de nous montrer sévére sur les insuffisances de 'index général : au lieu d’une
concordance rigoureuse, si nécessaire en matiére d’épigraphie, on est en présence d’un échan-
tillonnage doublement discret, car non seulement un nombre considérable de vocables
en est absent, mais un choix arbitraire a été fait en ce qui concerne les renvois. Cette maniére
de procéder a fait de 'auteur sa premiére victime, et j’en veux citer au moins un exemple :
les citations des syndics des chérifs, tantdt appelés selon la terminologie arabe nakib (nos 41,
58, 178), tantdt par le mot berbére mazwar (n°s 56, 115, 174), n’apparaissent pas au complet
et, dans sa préface (p. xvi), M. Deverdun parle d’un seul mazwar.

Certaines dénominations de la ville de Marrakech sont curieuses : 1a fontaine « Bois et
vois!» plutdt que « Bois et admire! » proposée par M. Deverdun (p. 162; voir Marcais,
L architecture religieuse en Occident, p. 413) ; —ainsi que « Monte et descends!» donné 3 une
porte de la cité. Précisément on pourrait ne pas s’en étonner & Marrakech, si I'on pouvait
ajouter foi & une étymologie du nom méme de la ville, qui ne serait qu’un calembour;
«le sens de ce mot dans la langue des Masmouda serait : Va-t’en vite! » (Encyclopédie de
UIslam, 111, p. 346). On connait d’autres cas : dans la région du lac Mariout, prés d’Alexan-
drie, « Regarde et admire!» (Abu Salih, fol. 1075), ce que le traducteur n’a pas compris
en rendant en note I’expression par « Most remarkable and most wonderful »). Une forteresse
d’Arménie, selon Nasir-i-Khusrau (p. 23), était appelée « Arréte-toi et regarde! ». Ces sortes
de dénominations sont aussi appliquées A des plantes ou & des douceurs (Magrizi, II,
p. 453; Dozy, Supplément, 11, p. 384; Rodinson, Documents relatifs & la cuisine,
Revue des études islamiques, 1949, p, 140).

La ville de Marrakech est une fondation almoravide et M. Gaston Deverdun en a rédigé
Phistoire : nous voulons espérer que son ouvrage, capital pour nos études, verra bientbt
le jour.

Aussi bien, les inscriptions historiques les plus anciennes, en coufique, ne pouvaient
donc concerner que des objets importés, et, de fait, il s’agit avec le plus vieux (n°1) d’une
cuve de marbre au nom du fameux chambellan omeyyade ‘Abd al-Malik ibn Abi Mansur.
Un chapiteau portant deux mots d’eulogie en coufique (n® 13) parait également provenir
d’Espagne, et il convient d’y ajouter une chaire confectionnée & Cordoue (n° 18) et une stéle
d’origine almérienne (n° 14).

La plus ancienne inscription en cursive est un texte almoravide jusqu’ici inconnu, dont
le déchiffrement fait honneur & la patience et & la sagacité de M. Deverdun (n°28); il s’ajoute
dT’inscription restituée magistralement par Jean Sauvaget sur la chaire de 1a Kutubiya (n° 19).

11 n’y a done pas beaucoup d’inscriptions de la primitive époque & Marrakech, et il aurait
été bon de rappeler, dans le présent ouvrage méme, qu’un fabricant d’astrolabes, Abu
Bakr ibn Yusuf, exerga son activité & Marrakech au début du vire-xiire sigcle (Répertoire X,
n% 3636, 3813). De méme la stéle du Musée de Tlemcen, dont M. Deverdun a communiqué

BIFAO 58 (1959), p. 195-202 Gaston Wiet
[Recension]. Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

etoe( 197 Joes. -

le texte pour le Répertoire (XV, n°® 5820) aurait mérité une mention : elle précise qu'un
seulpteur sur bois ayant collaboré & la fabrication d’un certain nombre de chaires, Yusuf
ibn Muhammad Ansari, habitait Marrakech (voir Mayer, Islamic Woodcarvers, p. 67).

On note en plusieurs détails Pinfluence de I’Espagne, et tout d’abord la mode des chapi-
teaux 4 inscriptions. Kt je ne fais pas allusion au chapiteau omeyyade importé (n® 13), mais
bien & ceux des Saadiens (nos 4-7). En effet, il est inutile d’insister sur les textes souverains
des chapiteaux de Séville et de Cordoue (Répertoire 111, n® 1140 bis; IV, nos 1463, 1500,
1502, 1510-1513, 1562; V, n°s 1828, 1859-1862, 1903), et ’on trouvera les mémes habitudes
sous les Mérinides (Répertoire XV, n% 5765, 5975).

L’emploi de la stéle prismatique est peut-étre aussi d’origine espagnole, et 1a encore nous
constatons I'importation d’une stéle d’Almeria (n° 14). Sans doute cette forme, la mkabriya,
comme on la nomme, nous est bien connue par des documents tunisiens anciens (Roy et
Poinssot, Iscr. arabes de Kairouan, n°® 169 bis; Zbiss, Corpus des Inscr. arabes de Tunisie,
p- 46, 49, nos 3, 6; Répertoire VIII, n° 2877), mais nous pensons que le Maroc a subi moins
les usages tunisiens que les coutumes andalouses, et ’on connait une mkabriya d’Almeria de
Pannée 452 (Répertoire VII, n° 2631). Les siéles prismatiques de Marrakech sont beaucoup
plus tardives puisqu’elles sont contemporaines de la dynastie saadienne. M. Deverdun
cite (p. xv1) les considérations de Lévi-Provengal sur les mkabriyvas (Inscr. arabes d’Espagne,
p- Xxv), et il convient d’y ajouter les développements fournis dans Roy et Poinssot, op.
cit., p. 294-295.

Sur le fond méme des épitaphes, on enregistre encore une habitude espagnole. Cest
dans les inscriptions funéraires de la dynastie nasride de Grenade qu’on trouve la mention
de la date de naissance des souverains (par exemple : Répertoire XII, nos 4500, 4658).
C’est plus tard que les sultans saadiens et certains personnages contemporains éprouveront
le besoin de faire graver sur des stéles une date de naissance, (n% 82, 85, 90, 94, 117, 121,
131), ce dont les musulmans se préoccupent fort peu en d’autres parties du monde isla-
mique, et van Berchem en a souligné la rareté (Répertoire I, n® 255; V, n° 1825).

Les remarques si nuancées, développées par le fondateur de I'épigraphie arabe, ont
& peine vieilli et, en tout cas, subsistent en leurs parties essentielles, relatives au protocole
et & la titulature (L’épigraphie musulmane en Algérie, in Revue africaine, 1905, p. 160-
191; Titres califiens d’Occident, in Journal asiatique, 1907, 1, p. 245-335).

C’est ainsi qu’on reléve dans un texte almohade (n° 28) et dans une épitaphe mérinide
(n° 81) le titre amir al-muslimin, « émir des musulmans ». Les épigraphes attestent ce qua-
lificatif subcalifien chez les Mérinides (Répertoire XIII, n° 4952; XV, n® 5975), les Nasrides
(Répertoire XI1I, n° 5175; Lévi-Provencal, Inscr. d’Espagne, n° 185), les Abdelwadides
(Répertoire, XIV, n° 5481).

Les Almohades tinrent les premiers en Occident, — car les califes omeyyades de Cordoue
ne nous occupent pas ici — 2 s’intituler « califes » et « émirs des croyants » (Répertoire X,
n° 3964), et les Hafsides les imiteront (Répertoire XIII, n° 4969; XV, n° 5646; Roy et

Poinssot, Inscr. de Kairouan, n% 18, 22). Abu ‘Inan Faris est le premier souverain de la

BIFAO 58 (1959), p. 195-202 Gaston Wiet
[Recension]. Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—et3¢ 198 Jees-—

lignée mérinide & porter le titre d’« émir des croyants» (Van Berchem, Titres califiens,
p. 255-256; Bel, Inscr. arabes de Fés, in Journal astatique, 1918, 11, p. 339), ce qui n’avait
pas empéché cerlains de ses prédécesseurs a s’intituler fhalifa, «calife» et imam (Réperioire
X1V, nos 5302, 5441), voire imam a’zam, le «trés grand imam » (Répertoire XV, n® 5941).

Logiquement, cette titulature devait appartenir aux Chérifs saadiens (n°s 85, 124).
La présence d’amir al-muslimin, aprés le nom du sultan ‘Abd-Allah (n° 49), est naturelle,
parce que cette inscription est une réplique archaique de formules alors périmées (voir des
exemples mérinides : Répertoire XV, n° 5767; Bel, Inscr. de Fés, 1918, 11, p. 268). Les
Chérifs Alaouites, méme ceux dont le pouvoir fut précaire, ne pouvaient a leur tour que
revendiquer la qualité d’«émirs des croyants » (n° 70, 106). Au fond personne ne s’in-
téressait de savoir que le sultan “Abd al-Rahman était appelé émir des croyants dans une
épitaphe datée de 1911 (n° 179), de méme que personne ne savait qu’une eulogie autrefois
réservée au calife seul suivait, en 1924, le nom du Pacha de Taroudant : « que Dien pro-
longe sa durée!» (n° 253).

Il y a parfois des synchronismes bien étranges, et je ne résiste pas au plaisir d’en signaler
un dans 1'ordre de ’épigraphie. Au moment ol le fondateur de la dynastie saadienne, le
sultan Muhammad al-Shaikh, s’intitulait fitrement «’héritier du califat », warith al-khilafa
(n° 85), le sultan ottoman Sulaiman Ier n’hésitait pas, dans un texte de Jérusalem, & se pro-
clamer, par une expression mystérieuse, que van Berchem a tenté de commenter, ie « pos-
sesseur du tréne du califat par dévolution » (CIA, Jérusalem 1, n° 48).

Le titre imam al-sadjdjada wal-mihkrab, «'imam du tapis de priére et du mihrab »,
qualifiant un sultan saadien, est inédit en épigraphie et ne reparait pas ailleurs (n° 82).
11 semble n’avoir aucun rapport avec sahib al-harb wal-mihrab, qu’on rencontre en d’autres
épigraphes d’Occident (CI4, Egypte 11, p. 212; Répertoire XIV, no 5498).

En ce qui concerne la maniére d’indiquer la date, il y a cent quinze exemples de ‘am,
contre vingt-et-un de sana (voir CI4, Egypte 11, p. 121). Je me suis occupé autrefois des
épitheétes honorifiques qui, dans les inscriptions, accompagnent les noms des mois (CI4,
Egypte 11, p. 35-40, 226), et il n’est pas sans intérét de voir ce que les textes de Marrakech
procurent de mnouveau.

Rabi® Ier sera suivi de nabawi, «prophétique», pour rappeler que 1’anniversaire de la
naissance de Mahomet tombe dans ce mois (n° 23), et parfois le numéro d’ordre du mois
disparaitra comme inutile (nos 27, 74, 155, 218, 222, 238, 244). C’est également le mois
pour lequel le plus grand nombre de qualificatifs sera utilisé : anwar, « iHuminé » (nos 23,
74, 218, 222, 224); azhar, « brillant » (n° 27) et abrak, «irés béni» (n° 218). — Abrak
se retrouve derriére sha‘ban (n% 45, 148). — Pour ramadan, notons le rappel d’une notion
coranique (II, 181) qui situe en ce mois la révélation du Saint Livre (n° 82). — Shawwal
(suivi aussi d’abrak, n°s 75, 179) est précédé de shahr Allah, «1e mois de Dieu» (n° 52),
plus courant pour d’autres mois, et il en sera de méme pour dhul-hidjdja (n° 71); et ce
dernier sera aussi affecté de mutimm ‘am, « qui termine P'année » (nos 77, 113, 145, 213)

ou encore de khatam, «sceau» (n® 85).

BIFAO 58 (1959), p. 195-202 Gaston Wiet
[Recension]. Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~e3{ 199 Joer-

Un certain nombre d’épitaphes de saints personnages, au style ampoulé, ont été rédigées
postérieurement a leur date, perdant ainsi toute valeur paléographique. C’est le cas pour
le mystique Ibn al-“Arif (n° 22), le cadi Iyad (n° 38) et Abu Usfur (n° 48).

Il faut d’ailleurs s’arréter sur ces textes pleins d’expressions mystiques : I'un d’eux
précise que le défunt est chef de confrérie (n° 22), un autre signale son appartenance i un
ordre religieux (n® 71); «I’initiateur des novices, le modéle & imiter par ceux qui s’engagent
dans la voie mystique », lisons-nous dans 1’épitaphe de Sidi Abu ‘Amr (n°® 165). Enfin,
celle de Sidi Ahmad al-Susi ne nous épargne le nom d’aucun des membres de 1a chaine
des chefs de confrérie qui se sont passé les principes de la vie contemplative, en remontant
jusqu’au Prophéte lui-méme (n° 183).

I n’est pas jusqu’a certains sultans saadiens qui ne soient fiers d’insister sur leur piété
particuliére, & cdté de leurs faits méritoires dans 1’ordre des combats contre les chrétiens
(nos 77, 136).

M. Deverdun a fait le partage chronologique entre les xvi¢ et xviie siécle (p. xvir) des
expressions pour désigner la tombe, kabr (64 fois) et darth (52 fois). Plus rarement on lira
rauda ou riyad (n° 82, 83, 93, 133, 208), et rappelons i ce sujet que les épitaphes fourni-
ront trés tot le souhait : « Que Dieu fasse de la tombe du défunt un des jardins du paradis! »
(Répertoire 1, n° 82). De fait, avant le xve siécle, rauda désignera la sépulture en Perse
(Répertoire X, n° 3784), a Bolghari (XII, n° 4645), en Mésopotamie (XIV, n® 5220).

Le terme markad se trouve en Arménie (Répertoire IX, n® 3265), en Perse (X1, n° 4318},
a Pékin (XIII, n° 4833), a Bolghari (XIV, n° 5371), en Mésopotamie (XV, n° 5676). A Mar-
rakech, on rencontre markad dans 1’épitaphe la plus récente, d’un accent pathétique, d’onn
il faut pourtant exclure toute idée de propagande (n® 255), dans un pays ol on lit peu les
inscriptions (p. XIx) :

« Ceci est la derniére demeure d’un des martyrs de la cause marocaine et I’'un des héros
du Bloc National, puis du Parti Nationaliste, puis du Parti de I'Indépendance. Muhammad
al-Mallakh, 1330-1365 (1911-1946), fut un des tout premiers dans la voie du sacrifice
pour la libération du Pays. Emprisonné plusieurs fois, il fut maltraité et tourmenté. Il
sacrifia tout ce qu’il possédait. Il continua & lutter et & combattre dans son lit de souffrance
jusqu’a la mort inévitable, qui survint le samedi 16 dhul-ka‘da 1365, correspondant au
13 octobre 1946. »

Quelquefois Ie nom du défunt est précédé de sahib al-kabr, «1’occupant de cette tombe »
(n°s 103, 122, 146), qu’on peut meitre en paralléle avec le sakin hadh al-kabr, «’habitant
de cette tombe », qui se trouve dans un périmetre bien déterminé du monde musulman,
a Tarsus (Répertoire 111, n® 953), & Baiburt (XIII, n® 4950), & Akhlat (XIII, n° 5119), &
Erzéroum (XIV, n° 5297); et & ce coin d’Asie mineure il faut ajouter Magadoxo (IX,
n° 3562).

L’expression « eulogie & report» fut créée par van Berchem (CI4, Jérusalem I, p. 34),
ce qui n’apparait pas dans les citations de M. Deverdun (p. 9, n. 3, 141). Cette rectification
n’est pas seulement un geste affectueux envers la mémoire de van Berchem, mais il pourrait

BIFAO 58 (1959), p. 195-202 Gaston Wiet
[Recension]. Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~t2e( 200 Jeez-

ressortir des termes employés par M. Deverdun que ces sortes d’eulogies n’étaient fréquentes
qu'en Espagne, ce qui est manifestement erroné.

Rencontrant expression barrada darihahu, « que Dieu rafraichisse sa tombe! » (nos 77,
120), M. Deverdun répéte aprés Lévi-Provencal, lequel citait un article de van Berchem
datant de 1905, que cette eulogie semblait inconnue en Orient. Pour ne rappeler que des
exemples anciens, signalons, en dehors de I'épitaphe de Murcie que connait M. Deverdun
(Répertoire IX, n° 3288), des inscriptions funéraires d’Egypte (VI, n° 2350), de la Mecque
(VIII, ne 2972), de Mashhad (n° 2978), de Samarcande (n° 3008), de Konia (XI,
n® 4161), de Jaen (XII, n® 4500), de Cambay (XIV, n° 5379), de Grenade (XV,
n°® 5625).

Ainsi certaines formules conventionnelles se retrouvent en plusieurs points du monde
islamique, et il est de méme pour 'expression coranique fi a‘la Illiyun, <« que Dieu le
fasse habiter dans I'lIlliyun!» (Coran, txxxm1, 18-19). A Vépitaphe de Marrakech (n° 244),
il faut ajouter au moins un exemple égyptien, et j’avoue ne pas en avoir vu origine cora-
nique (Répertoire 11, n® 485). Il est donc normal qu’on souhaite au défunt les places les
plus élevées du paradis (Deverdun, nos 120, 229; voir aussi rafarif dans Répertoire XI,
n° 4383), mais on désire lui voir réserver la place d’honneur, bakbuha (n°s 74, 103), et cette
expression choisie se rencontre ailleurs (Répertoire IX, n® 3492; X, n° 3895; XII,
nos 4528, 4558; XIV, n°s 5518, 5573; Herzfeld, Inscr. d’Alep, n° 149).

Le fait de souhaiter dans I’Au-deld, en faveur du défunt, la société « des prophétes, des
justes, des martyrs et des saints », suivant une formule coranique (IV, 71), qu’on voit dans
le n° 93 (et non 96, comme on le lit dans P'index), est assez fréquent en Orient et depuis les
premiers temps (Catalogue général des siéles du Musée arabe 1, p. 243; 11, p. 209; VII,
p- 181; VIII, p. 187; IX, p. 241; X, p. 209).

Dans le méme ordre d’idées, il faut noter ’emploi de kaddasa, «sanctifier », sous la
forme absolue, kaddasahu, « que Dieu le sanctifie! » qui semble ne pas se retrouver ailleurs
(nos 93, 126, 144); et il en est de méme pour kaddasa nafsahu, « que Dieu sanctifie son
dme!» (n° 127). L’expression la plus universelle est construite avec ruh, qui offre le méme
sens (n° 69, 82, 113, 169), puisqu’on la rencontre dans des épitaphes d’Espagne (Répertoire
VII, ne 2631), d’Egypte (VIIT, no 2879), de Perse (VIII, nos 2982-2983), de Dahlak (VIII,
n® 3133), de la Mecque (VIIL, n° 3156), de Syrie (IX, no 3367), de Mésopotamie (XIII,
n° 4891), de Bolghari (XI1I, n° 5184) et on I’avait employée déja au Maroc (XIV, n° 5201). On
peut lire une fois kaddasa sirrahu, « que Dieu sanctifie sa conscience!» (n® 169), assez
rare (dans I'Inde en 702 : Répertoire XIII, n® 5158). On convie également la Divinité a
« sanctifier le sol » dans lequel repose le défunt, thara (n°s 53, 131) : sous cette forme, 1’eulo-
gie est rare, et le mot thara ne servira guére, mais avec d’autres formules, que dans le
Turkestan (Répertoire X, n° 3742), en Turquie (XII, n° 4669), & Bolghari (XIII, n° 4963),
en Indonésie (XIII, n® 5040) et en Perse septentrionale (XIV, n° 5299). Enfin Allah est
invité & « sanctifier la sépulture, » mulhad (n° 124); le mot lahd lui-méme est d’un empici
peu courant (Constantine, Répertoire XIII, n°® 4968; Turquie, XIV, n° 5462). On trouve,

BIFAO 58 (1959), p. 195-202 Gaston Wiet
[Recension]. Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 201 Yooz~

avec le méme souhait, dans un texte de Grenade, ’expression maddja‘, « couche funébre »
(XIV, no 5423).

Dans les épitaphes de deux enfants, probablement morts trés jeunes, du sultan Muhammad
al-Shaikh (n°¢ 83, 133), nous lisons que leur tombe est « un parterre des jardins de la faveur
divine entouré du souflle de notre Seigneur et de myrte ». Il faut se demander si 'évocation
du myrte pour le décés des enfants n’était pas devenue un poncif, et je songe & une émou-
vante épitaphe égyptienne (Répertoire 11, n° 631).

« Ceci est le jardin du tout petit enfant, gentil, beau, joli, martyr bienheureux, que son
Seigneur a donné i ses pére et mére par sentence écrite et qu’ll leur a repris comme épreuve
évidente. Il n’avait pas commis de faute ni de crime au moment ol son Seigneur 1’a noyé. »

Et sur cette stéle, datée de ’année 259, suivaient des vers du poéte ‘Utbi, mort en 228
(Madjanil-adab, 111, p. 44, ce qui n’est pas indiqué dans le Répertoire) :

«Si tu es mort petit, la désolation n’est pas petite. Tu étais mon myrte odorant, et tu
es devenu le myrte des tombes. »

Les femmes sont presque toujours nommées dans les inscriptions de Marrakech, con-
trairement A ce qui se passe en Orient (CI4, Egypte II, p. 202-203), mais aussi il s’agit le
plus souvent de femmes libres et non d’origine servile. Certaines portent le titre de lalla,
« madame », lallatna « notre dame » (n° 41, 45, 94, 102, 152, 178, 237, 239, 240), et le
nom de certaines d’entre elles est amené par 1’épithéte harra, la « femme libre» (n°s 77,
88, 94, 114, 120, 130-132, 245, 246), ou saiyida, la princesse » (n° 254). D’autres femmes
portent leur nom, car il est évident qu’elles ne sont pas esclaves (nos 84, 90, 103, 127, 155,
175, 181). Dans des conditions que nous percevons mal, quelques esclaves ont le privilége
de leur nom sculpté (n° 52). Néanmoins I’anonymat peut jouer (n°s 119, 122, 126, 171, 172,
189).

Les textes de construction, nous I’avons dit, sont assez peu nombreux, et il sera facile
d’énumeérer les batiments érigés par les pouvoirs publics ou dus & des initiatives privées
dans 1a cité de Marrakech (beaucoup de ces mots manquent a lindex).

Nous trouvons : — djami‘ (n° 18) et masdjid djami‘ (n°s 85, 127), « mosquée cathédrale »;
— zawiya, « chapelle » (n° 135}; — sikaya, qui est une « fontaine » au Maroc (n°s 194, 196);
— djisr, «pont» (n® 127); — kubba, que M. Deverdun rend normalement par « coupole »
{n° 65), lorsqu’il ne se borne pas & le transcrire (n° 77, 198, 253), & moins qu’il ne préfére
« mausolée » (n°® 169); — bahu, traduit par « alcdve » (n° 127); — minbar, « chaire » (n° 18).

On a constaté que le minaret élait souvent appelé sauma‘a au Maghreb (n°® 66), ce qui
n’interdit pas P'emploi de manar (n° 36). Outre les textes cités sur cette dénomination
(CIA, Egypte 11, p. 4-5, voir le Répertoire 1V, n° 1478; X1, n° 4048). L’épigraphie de la
Perse a révélé un exemple oriental de sauma‘a (Répertoire XIII, n® 5155).

M. Deverdun est scandalisé de trouver dans une inscription, apres le rappel de paroles
textuelles du mari d’une défunte, ces mots : « Citation terminée et suffisante.» C’est,
nous dit-il, «une formule judiciaire banale qu’on s’étonne et qu’on regrette de trouver

dans une épitaphe. » Je crois qu’il s’agit d’un fait encore plus ordinaire (n° 120). On peut

BIFAO 58 (1959), p. 195-202 Gaston Wiet
[Recension]. Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

o0 202 ez

songer & la dictée faite par 'intéressé ou son fondé de pouvoir & un lapicide, auquel on a
remis 1’énoncé, probablement plus long, en ajoutant cette mention, simple ordre de travail,
que le lapidice inintelligent n’a pas compris. C’est ainsi que dans une inscription de Jéru-
salem, aprés quelques mots d’un verset coranique, on trouve al-dya, le « verset », signifiant
que la commande voulait que I"on sculptét tout le verset, ce que le sculpteur précisément
n’a pas fait (Répertoire IX, n° 3514). Un autre exemple est encore plus concluant : le gra-
veur ignorant avait eu en main un papier, en téte duquel se trouvait I'indication : « Ce qui
sera gravé sur le tombeau », et il est tout fier de commencer ainsi son inscription funéraire
(Répertoire XV, n° 5629).

Jai désiré, au cours de cette notice, combler quelques lacunes, discuter certains points
de vue et surtout, envisager les rapports ou les désaccords entre I’Orient et 1"Occident de
I'Islam arabe. Puissent ces quelques lignes témoigner de I'intérét trés vif que j’ai pris aux
inscriptions arabes de Marrakech!

Gaston WIET.

BIFAO 58 (1959), p. 195-202 Gaston Wiet
[Recension]. Gaston Deverdun, Inscriptions arabes de Marrakech.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

