MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN
DE L'INSTITUT FRANCAIS
D’ARCHEOLOGIE ORIENTALE

0
=
VL

0
W
)

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

BIFAO 47 (1948), p. 59-150
Raymond Weill

Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707 2?2?77 2222722727272 2200000 272 0 777777 Omar Jama Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif
PP 2777 P2 2777777 2777777 27 22777777 207077777 277777777777

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans ' Alexandrie Jean-Charles Ducéne
médiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

NOTES SUR L’HISTOIRE PRIMITIVE

DES
GRANDES RELIGIONS EGYPTIENNES
PAR

RAYMOND WEILL.

Les présentes Notes comportent le principal de la contribution en matériaux
que nous croyons étre en mesure de donner pour une ¢ histoire primitive»
encore a construire, dont on peut énoncer toutefois que ses tendances sont
extrémement éloignées de celles de 1’Urgeschichte qui fut, en 1930, le résumé
des longues recherches de Sethe, plus proches de 1’esprit et des travaux de
Kees, assez nettement en désaccord avec nombre d’autres éminentes tentatives.
Nos vues se sont élaborées et affermies lentement, au long de 1’évolution des
recherches; nous en avons donné des apercus, & diverses reprises, au cours
de travaux antérieurs. Quant aux exposés plus suivis qu’on trouvera ici, ils
furent commencés d’écrire a propos de I'important Gitterglaube de H. Kees
en 19/i1, pour servir a la critique de 1'ouvrage, et cela expliquera que nos
discussions prennent fréquemment leur. départ sur les considérations, plus
ou moins certaines ou plus ou moins erronées, que le livre de Kees nous
apporte. Toutefois, il apparut vite que notre travail serait de portée et d’é-
tendue trop générales, sur tous les points, pour qu’on le piit maintenir dans
le cadre de la discussion bibliographique, s’agit-il d’un seul ouvrage, ou
d’ouvrages divers dont nous voyions paraltre et intervenir les successifs
apports, ceux de Junker en 1942, de Vandier dans son livre de 1944, de
Gardiner dans un mémoire de la méme année. Nous flimes conduit bientdt

8.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3s( 60 )oes—

a traiter de toutes situations, élaborations et développements dans I’esprit de
I’étude au jond, autant qu’il nous semblait en avoir les moyens. H en est
résulté, en fin de compte, les débats et propositions qu’on suivra ci-apres,
et & quol nous ne saurions, pour I’heure présente et quant a 1’essentiel,
ajouter beaucoup de choses.

Le dernier traité de la religion de Kees a été 1’occasion premiére, -disions-
nous, des mises au point présentes. Apreés les multiples études d’histoire reli-
gieuse que Kees nous a données dans le passé, et surtout son Totenglauben
und Jenseitsvorstellungen de 1926, nous pouvions en confiance attendre le traité
général de Ja religion égyptienne ou ses vues et ses conclusions seraient pré-
sentées en ordonnance. Dans l’ordre de pareils exposés d’ensemble, Kees
produisit d’abord, en 1933, le substantiel manuel Ag’ypten que 1’on connait,
digne congénére du Wiedemann de 1920, Das alte Agypten, et de 1’Aegypten
und aegyptisches Leben refait par Erman et Ranke en 1g23. Ensuite seulement
il vint & ’ouvrage qui devait sortir en 1941, Der Gitterglaube im alten Aegypten.
C’est un traité d’ensemble dans toute 1’amplitude de 1'objet, le successeur
direct de la Religion qu’Erman avait recommencée et produite en 1934, et,
dans l'intention de Kees lui-méme, son prolongement et sa continuation;
s’agissant, comme il nous '’explique (p. mr), de poursuivre au deld du seuil
ou toujours Erman avait voulu s’arréter, dans le domaine de I’explication de
la construction spirituelle du systéme religieux depuis le début des temps histo-
riques et de 1’explication de la doctrine divine elle-méme : remettant en chantier,
en somme, I’étude de la théologie égyptienne, au point ot les chercheurs de la
génération de Brugsch et de Maspero 1’avaient laissée. Plus précisément aussi,
dans le cadre de telles in*entions générales, Kees s’est attaché & présenter
dans les lignes de 1’accomplissement historique les élaborations et constructions
premiéres, et toutes évolutions ensuite. 11 rappelle & ce propos, dans son
exposé préambulaire (p. 1v), la tentative longuement poursuivie et si malheu-
reusement ilusoire dont Sethe fut le grand artisan, de 1905 a 1930, de
considérer les attestations religieuses les plus anciennes et, les interprétant
par projection sur le plan historique, d’en tirer un tableau de I’histoire pri-
mitive en méme temps que de la religion primitive : erreur totale a laquelle
adhérérent Ed. Meyer et Moret, tant avant qu’aprés la célébre Urgeschichte
de 1930, et contre laquelle Kees lui-méme s’était dressé, auparavant, a di-

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 61 Jees

verses reprises (1); il évoque ce surprenant édifice historique que construisaient
Sethe et les adeptes de son école, cette superposition, dans le temps de la
préhistoire, de changeants «royaumes» accompagnés et caractérisés chacun
par son influx religieux, et en opposition avec cette fantasmagorie, énonce
un principe fondamental de la méthode historique que lui-méme entend suivre,
consistant & « toujours situer les évolutions religieuses & la place ou, le plus
convenablement et sans effort, elles entrent dans le cadre de I’image histo-
rique d’ensemble de 1’Egypte, et quant & ce qui concerne toutes formations
préhistoriques, qui sont purement hypothétiques, ne les reléguer si haut que
dans le cas oti I"assignation d’une position vraisemblable aux temps historiques
ne parait pas possibley.

G’est une théorie; et ¢’est une méthode, bien éloignée cependant d’étre
stire par elle-méme, comme on verra ci-apreés 4 la rencontre des faits, et comme
il se comprend lorsqu’on pése combien elle dépend, dans 1’application, de la
justesse de 1’observation et du raisonnement, et méme de Ia qualité d’intuition
du chercheur qui s’y adonne. Qui donc, en pareilles conditions de liberté,
serait certain de ne pas errer, et lorsque les enchainements de Kees le con-
duisent & considérer comme phénoménes « historiques» bien .des accomplis-
sements que Sethe rejetait bien haut en des « préhistoires» de date inconnue,
comment décidera-t-on entre eux, a moins qu’il se découvre des faits positifs
qui nous y aident, ou qu’il paraisse possible d’invoquer — critique « interne»
de I'histoire — la nature méme des choses?

J’ai maintes fois, & propos d’Agypten principalement, rendu hommage 4 la
justesse et & la force du sentiment historique chez Kees, presque jamais en
défaut, disais-je; et cependant je signalais d’expresses réserves a faire contre
ses vues et ses conclusions, touchant 1’histoire des constructions, notamment,
et d’autres poinis divers de I'histoire et de la culture. Le jugement qu’on
porterait sur la nouvelle ceuvre, aujourd’hui, serait généralement le méme,
et ferait ressortir 1’excellence du travail historique, ¢ partir du moment ot les
faits religieux, dans leur accomplissement historique, sont directement accessibles, soit
a dater de ce temps de 1’Ancien Empire ol les grands systémes divins, bien

M 1’histoire de cette longue erreur ét des d’un compte rendu de l’zigypten de Kees de
discussions autour d’elle est résumée par nous 1933, ‘

dans Rev. critique, 1934, p. 20-26, au cours
Bulletin, t. XLVII, 9

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t30( (2 Yoes—

constitués, tombent sous 'empire des politiques et des théologies, ou diver-
sement les commandent, et ot il n’est plus que d’éclaircir leur carriére dans
le grand courant de 1’histoire. Et au fil de cette histoire, nombre d’analyses et
d’exposés seraient a citer, telle cette lumineuse mise au point des prodromes
de la « révolution solaire» d’Aménophis IV, de son accomplissement et de ses
suites durables (p. 366-384). Mais dans le domaine de 1’ Aufbauzest, 1a sécurité
de la recherche et des résultats n’est point partout aussi bonne. Plus souvent
peut-tre et plus gravement qu’aprés 1933, nous trouverons a nous mettre
en défense contre un travail admirablement servi par Ja connaissance des
faits documentaires et dont la ligne souvent est juste, mais auquel il arrive,
sans nul doute, de verser dans le «systéme», assez singuliérement, dans le

cas d’'un certain nombre d’explications importantes.

I. — OSIRIS ET I’HISTOIRE DE LA LEGENDE OSIRIENNE.
ISIS, HORUS DE BUTO, SET.

Toutes les bonnes positions prises, chez Kees, et gardées en 1933, sont
maintenues en 19/41. En thése générale, quant aux grandes constructions
religieuses des origines, il est insisté sur le danger d’un mirage de transposition
des transmissions ou emprunts de figures divines et d’éléments dogmatiques,
en témoignages de quelque situation politique ou d’évolutions politiques,
voire d’un transfert de culte positivement effectué de son centre a une autre
place héritiere. C’est ce qu’on trouvera exposé a propos des cycles divins,
constitués, quant aux premiers en date, sous l'influence des nécessités du
monde humain réel, mais ces systémes du Delta et d’Héliopolis, transmis
ensuite a tous les sanctuaires d’un bout & 'autre de 1’Egypte, sans qu’on
doive induire de la I'mdication d’accomplissements historiques quelconques
(p. 148-155). On notera aussi qu’en confirmation de ses études de 1924,
1927, 1933, et de maniére particulierement nette, Kees reprend I’histoire
du mythe des Suwants d’Horus, qui réellement avaient été les collaborateurs,
Etats et puissances religieuses, de 1’unification sous la main du conquérant
horien, et qu’un seul d’entre eux, le Chacal de Siut, devait supplanter comme
Ouvreur des chemins du Pharaon, en attendant qu’il fat fait chel des Swuwants

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0( 03 )egs—

d’Horus dans la légende ultérieure (p. 188-194). Moins positivement, sans
recul cependant dans les termes, il se tient & I’histoire de la construction de
la formule pharaonique de Buto-Hierakonpolis, bien expliquée surtout en
1927 (1), créée apres la conquéte par nécessité de symétrie et de mise en
équivalence du Nord soumis avec le Sud vainqueur, mettant en place un
Horus royal de Buto en correspondance avec le primitif Horus royal d’Hiera-
konpolis qui commandait aux confédérés de la veille; de telle maniére en
outre que 1’image ainsi établie du double trone pharaonique, dans les capi-
tales horiennes des Denx Royaumes, se trouvait exprimer comme un souvenir
symbolique, en forme simpliﬁée a Vextréme, de 1’état de division du pays
4 la période antérieure @,

Mais Horus de Buto est aussi, en essentielle qualité, Horus fils d'Isis, fils
d’Osiris de Busiris, position qui entraine, pour le Pharaon identique a Iorus
de Buto par 1'une des moitiés de sa personne horienne, de se trouver vis-a-vis
d’Osiris en ligne directement filiale. Cette situation est si admirablement dans
le sens de Ia religion de la personne royale et des titres de 1égitimité du nouveau
régime dans la Basse Egypte soumise, que de toute évidence il faut croire
qu’elle a été construite pour servir & ces importants objets. Mais quel fut le
processus de cette construction? Pourquoi Bufo, comment et pourquoi la filia-
tion de cette place de 1’Ouest, par les divinités, avec le Busiris du Delta oriental?
Ici encore, Kees poursuit les vues de ses précédents ouvrages, et il parait
bien que ces vues ne sont pas satisfaisantes.

La formule de double royauté horienne de Buto-Hierakonpolis n’a de signi-
fication, en effet, que si Bufo, pour représenter la Basse Egypte, et le dieu
de Buto, pour qu'Horus pharaonique s’identifidt & lui, avaient la qualité de
prééminence nécessaire a déterminer 1’élection de leurs figures; ce qui nous
conduit & penser qu’au temps de ’instauration pharaonique : 1. la divinité

) Kees dans Nachr. Ges. Wiss. Gottingen,  mythologiques de situations des temps pri-

1927, p. 196-207. mitifs, comme des traductions de faits histo-

® Dans cette explication lucide et si satis-  riques préeis. Voir en dernier lieu, par exemple,
faisante, 4 laquelle Kees s’est tenu depuis une  pour Buto-Hierakonpolis ¢t 1’historicité sup-
vingtaine d’années, il n’est point suivi parla  posée du dualisme national et royal que la

généralité des historiens, enclins souvent formule exprime, Visvier, La religion égyp-
encore (persistante influence des propositions  tienne (1944), p. 15.
de Sethe en 1930) & interpréter les formules

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 64 )oar—

de Buto était d’ores et déja un Horus; 2. cet Horus de Buto était déja, et en
conditions trés solides, le fils d’Osiris de la grande religion de I’Est. Or les
explications constructives de Kees sont telles, que ces conditions n’y sont pas
remplies, en partie méme y sont nettement contredites. Qutre quoi, la re-
construction de Kees présente nombre de situations ou d’épisodes inexpli-
cables, soit illogiques, soit inutiles dans ’esprit général et le sens des accom-
plissements. Voyons cela point par point.

Les rarrs p’arrks Kegs.

Que le nouveau Pharaon horien ait
fait choix de Buto pour étre son siége
représentatif en Basse Egypte, cela
démontre qu’d ce moment la ville
¢tait en téte de 1’organisation poli-
tique du Delta, et ’on doit y voir la
manifestation que la confédération
antérieure de Busiris, sous Osiris
« chef des nomes de 1’Orient», avait
di accepter la suprématie des Occi-
dentaux de Buto-Sais (p. 117, 203
et swiv., 256) (a). Pareille situation
explique aussi que la coiffure de Neit
de Sais ait été adoptée pour étre la
couronne royale de Basse Egypte, la
couronne rouge (p. 211-212) (b).

Le dieu local, & Buto, n’était pas
un Horus, mais certain héron, tou-
jours conservé ensuite dans la place,
a c6té d’une vipére W 3d-t également
indigéne et primitive (destinée, elle,
aux grandes fonctions de figure re-
présentative du Nord). A coté d’elle
survint et s’installa Isis, transférée de

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

OsiEcTioNs.

(a) — Le raisonnement vaudrait,
s’il n’était concevable aussi bien que
le Pharaon du nouveau régime avait
trouvé expédient de recourir & un
Buto déja relié & Busiris par une filia-
tion divine, pour rattacher sa per-
sonne & Osiris de Busiris, toujours
resté, lui, dans la méme position de
prédominance dans le Nord.

(b) — Il est certain qu’au moment
de cette construction Neit de Sais re-
présentait une puissance éminente;
mais cela n’entraine pas nécessaire-
ment que le Delta oriental fit tombé
sous sa dépendance.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 65 Joer—

son siége primitif de Pr-hbt (non loin
du Busiris d’Osiris), qui par Ja suite
devait toujours rester sa résidence
capitale. Sans lien encore avec Osi-
ris (¢), elle apportait avec elle la nais-
sance d'un fils, indépendant d’Osiris
(p- 257-259), qu’on asseyait a coté
du vieux héron local (d); ce fils divin
était un Horus, non par hasard, mais
parce qu’au stade de la construction,
tous les grands dieux du pays, pour
«prendre appui sur le prototype du
dieu royal victarieux», s’identifiaient
a cet Horus (cf. p. 205-206, et d¢ja
Totenglauben, p. 194 et suiv.) : «par
le fait de quelle identification, 1’étage
chronologique de cette formation my-
thique est fixé sans incertitude»
(p- 257) (o).

Quant a Osiris, il avait pour patrie
ce Busiris nommé d’aprés lui, primi-
tivement ‘nd, ot il se juxtaposait & un
dieu ‘nd-fj primitif, les deux noms
pouvant avoir désigné la méme figure
(p. 114) (f). Ces divinités ont les
caractéres de la royauté humaine, et
Osiris est avant toute chose le roi
mort. G'est en stade ultérieur que
pour exprimer et mettre en valeur son
activité miraculeuse, on 1'identifia a
toutes sortes de puissances naturelles,
notamment celle de la végétation et
de la vie (p. 110-115, cf. 264, et
déja Totenglauben, p. 211 et suiv. ).

(¢) — Si voisine d’Osiris en do-
maine géographique, et ainsi projetée
dans I’ouest a grande distance, sans
qu’Osiris y fit intéressé en quelque
maniére ?

Et pourquoi cette intronisation &
Buto? Faudrait-il penser que les gens
de Buto, victorieux de la confédéra-
tion de I’Est, emmenérent chez eux,
d’office, 1a déesse de Pr-hbt? Kees ne
P'indique pas. Un impératif hommage
de cette sorte & la divinité conquise
ne serait ni invraisemblable ni sans
autre exemple, mais le supposer n’est
pas extrémement simple.

(d) — Pourquoi ce fils, ce Seigneur
de Buto amené de I’extérieur? A
quelles nécessités de liaison religieuse
ou d’organisation légendaire répon-
dait-i1? On ne voit pas du tout.

() — Soit, comme on voit, au
temps de la conquéte unificatrice
effectuée. Le mariage d’Isis avec
Osiris, postérieur encore & ce stade
d’élaboration légendaire, serait donc
de pleine époque pharaonique
assignation tardive et peu compré-
hensible, voir ci-apres, note 1.

(f) — Kees, on le sait, ne veut
rien entendre d’une provenance asia-
tique d’Osiris, fortement indiquée
cependant et mise en lumiére.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 66 Joes—

La théorie qui a voulu voir en lui,
dans le principe, une divinité de la
nature, effacait ou reléguait au second
plan son caractére véritable : « Ce
n’est qu’eh reconnaissant a Osiris la
valeur de ro1 mort, qu’on arrive a
comprendre que la royauté du temps
de 1'unification du pays ait emprunté
Osiris, exclusivement, comme préfi-
guration de la vie aprés la mort. . .»
(p- 114) (g), faute de quelle inter-
prétation il arrivera qu’«on sous-
évalue -la fondamentale position de
préfigure de la pensée royale et divine
sur la représentation divine égyp-
tienne» (p. 115) (h).

Le cycle divin de Busiris se consti-
tua, en premier acte, par le mariage
d’Osiris-nd~fj avec 1'lsis voisine de
Pr-hbt, déja meére de cet Horus
de 1'Ouest indépendant d’Osiris
(p. 256) (1). L’'incorporation de Set
dans la famille se produisit ensuite,
moins facilement compréhensible, le
choix du nom, cependant, s’expli-
quant assez bien pour désigner «le
meurtrier d’Osiris dans la légende

) Malgré 1’évidence des attestations docu-
mentaires, et malgré des efforts de critique
dont 1’histoire est déja longue, qu’Osiris n’ait
pas été funéraire en condition primitive, cela
commence seulement d’apparaitre aux histo-
riens, tel VANDIER, La religion égyptienne (1944),
chez qui 1’interprétation de la légende osi-
rienne est tout a fait, assurément, dans la

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

(g) — Kees reste exactement fi-
dele a4 ses vues anclennes sur une
primitive nature funéraire d’Osiris

'('Totenglauben, p. 190-227, passim;

Agypten, p. 15, 327-3 28). Nest-l
point patent, cependant, que.le dieu
n’est pas rencontré en fonction funé-
raire avant la fin de la IV® dynastie 2

(h) — Je m’efforce de traduire
exactement, sans étre certain d’y arri-
ver; la pensée de Kees est parfois
difficile A saisir et & suivre.

(1) — L’association des deux divi-
nités aurait done, comme on 1’a noté
ci-dessus note e, été élaborée apres
’instauration pharaonique. Mais &
quoi donc, dans cette vue, reste utile
le mariage, & ce stade de l’Egypte
unifiée? Et n’est-il pas plus probable
que la mise en liaison d’Osiris
et Isis des deux cantons voisins a
été 1’acte initial de 1’organisation

~ confédérale du Delta oriental, & une

époque considérablement antérieure?

ligne traditionnelle (p. 43-45), mais qui voit
bien et souligne le processus, & partir de la
Ve dynastie, de I'installation d’Osiris & cdté
d’Anubis dans la religion funéraire des parti-
culiers, et de l'intervention d’'une doctrine
osirienne en concurrence avec la doctrine so-
laire dans la religion funéraire du roi (p. 75-

77, p- 87 et suiv.).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0 67 Yooz

proprement dite d’Osiris & Busiris» (j) — Kees, ace qu’il semble, n’a
(p. 257-259) (). pas le sentiment que dans la «lé-
gende proprement dite d’Osirisy,
Isis et Set sont fondamentaux et de

toute premiére heure.

En résumé 1'histoire de Kees, qui d’abord n’admet pas la provenance
asiatique d’Osiris et se tient & croire qu’une représentation de mort et de vie
persistante, en figure royale, a été sa fonction primitive, est telle en outre
qu’on n’y voit pas : — pourquoi Isis a été introduite a Buto; — pourquoi
le fils divin intronisé & Buto; — pourquoi I'alliance avec Osiris, & un stade
historique ol ce mariage n’aurait plus d’autre sens que celui de la constitution
d’un banal cycle divin de voisinage.

En place de cette construction difficilement admissible, on croit pouvoir
proposer la restitution du développement légendaire, en liaison avec les faits
de la trés ancienne histoire, dans le sens des directions suivantes.

Le plus ancien fait d’agrégation politique dans le Delta dont nous arrivons
a toucher le témoignage, est sans doute celui de la confédération groupée
autour du dieu du district de ‘nd-t, le futur Busiris d’Osiris, la ville et le dieu
encore indemnes de toute contamination osirienne, d’aprés les vieilles for-
mules désignant le dieu comme « Celui qui est dans ‘nd-t, Chef de ses nomes»
(Pyr. 182), ou «Celui de ‘nd-t (“nd-t-fy), a la téte des nomes de 1’Orient»
(Pyr. 220, 1833). De ces puissances associées, nous connaissons positive-
ment une seule, du fait qu’au stade osirien consécutif, le dieu local recouvert
par 1'Osiris d’une religion venue de 1’extérieur, la ville devenue «maison
d’Osiris», le cadre religieux nous y fait voir Osiris en association de mariage
avec une Isis qui, bien clairement, est celle de Pr-4b (Behbit el-Hagar), a une
quinzaine de kilométres au nord du Busiris (Abousir d’aujourd’hui) de son
époux. Passée dans la théologie du Busiris osirien dés les premiers jours,
cette Isis ne cessa plus jamais d’étre la grande protagoniste que 1’on sait
du mythe dont Osiris est le centre, mais il y a tout lieu de croire que son
installation dans la ville était pré-osirienne, qu’on 1’avait mariée déja avec
“ndt-t) en sa primitive figure, en traduction religieuse de 1'incorporation de la

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9( 68 )oes—

ville d’Isis parmi ces «districts de 1'Orient» dont le vieux dieu présidait
1’association,

L’Osiris intronisé en ces lieux ensuite n’a pas commencé par étre funéraire.
Comme on sait trés bien, ¢’est seulement & partir du milieu de la IV dynastie
qu’on le voit envahir, progressivement, le domaine des formules funéraires,
a c0té d’Anubis qu’il devait supplanter complétement avant la fin de 1’Ancien
Empire, mais qui est le seul dieu dont les noms et figures diverses ont place
dans les formules du tombeau depuis les origines archaiques jusque passée
la III* dynastie. La figure originale d’Osiris, toute autre, est celle qui lui est
imposée par le drame de la mort et de la renaissance dans lequel Osiris et
Isis se présentent & nous dans les textes de la couche osirienne des Pyramides,
dont la substance remonte certainement, nous y reviendront plus loin, & une
date trés ancienne de 1’Ancien Empire. C’était cet Osiris du mythe agraire,
avec toute sa religion, qui fut accueilli dans la vieille place de la Basse Egypte,
le Busiris ultérieur. Accueilli comment? Subi, revendiqué, annexé triompha-
lement? D’aprés ce qui préceéde, lors de 1’événement, la ville était déja le
centre des «nomes de 1’Orient», un péle et une capita{le. Il est & croire que
pour un canton et un temple en pareille position religieuse et politique,
’acquisition, la domiciliation d’une grande religion naturelle n’a pas été néces-
sité, mais conquéte, bénéfice et grande fortune.

On sait également d’ol étaient venues la religion agraire et sa mythologie
ainsi acclimatées chez le vieux dieu local. La question, apres de nombreux
apercus antérieurs, a été définitivement éclaircie par Sethe en son étude connue
de 1922, montrant (malgré d’inadmissibles erreurs que Scharff, notamment,
devait réfuter) qu’Osiris était venu d’Asie avec la grande arrivée sémitique
qui a fourni & 1’Egypte ultérieure 1’élément linguistique que 1’on sait et bien
d’autres éléments culturels, ceux de la deuxiéme cimlisation de nos nomencla-
tures (Scharff depuis 1927, et tous autres). Rappelons seulement que la
provenance asiatique de la légende osirienne est démontrée par les similitudes
étroites qu’elle présente (dans les versions tardives par lesquelles nous la
connaissons le mieux) avec la 1égende syrienne d’Adonis, et par la conserva-
tion, dans la forme égyptienne, d’épisodes asiatiques qui seraient inexplicables
4 moins de la provenance phénicienne.

Quant A la confédération groupée sous ’autorité du dieu de Busiris, “nd-ff

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3:( 69 Jogr—

d’abord, son héritier Osiris ensuite, I’emplacement de ses centres de Busiris-
Abousir et Behbit el-Hagar donne 1'impression qu’il s’agirait du pays du
Delta centrai, ou du centre-nord, plutdt que de «nomes de 1’Orient» en
quelque maniére. Nous ne pouvons, toutefois, qu’enregistrer les termes de la
vieille formule, observant aussi que les écrivains qui 1’ont mise en ®uvre
anciennement paraissent avoir éprouvé le besoin de I’expliquer en balancant,
dans la composition, cette société ortentale par. un groupement occudental symé-
trique; ce qui donna effectivement, en Pyr. 220 (cf. le dérivé de 1833) :
«... comme Anubis Chef des Occidentaux, comme ‘ndt-tj Chef des nomes de
1’Orient.» 11 est remarquable que le rédacteur,  la recherche d’une corres-
pondance occidentale, n’a rien trouvé de mieux que 1’Occident funéraire et son
habituel Anubis, ce qui est pauvre du point de vue de la géographie politique,
et parait bien impliquer que ce compositeur manquait de toute information
sur quelque confédération de 1’Occident au stade historique des origines. Un
tel groupement de 1’Ouest, vraisemblablement, n’a jamais existé, bien que les
égyptologues de la période récente, influencés par la multiplicité des dieux
Horus tout au long de la marge occidentale du Delta, aient cru, bien souvent,
pouvoir accuser la fonction d’un Delta ouest horien, vis-a-vis de 1'association
osirienne de la moitié orientale. Mais ces chercheurs sont gravement en désac-
cord quant & 1’organisation de la confédération horienne supposée W, ce qui
manifeste bien que 1’objet lui-méme n’est pas attesté; observant a I’appui
le fait historique de 1’avance de la confédération de Busiris vers ouest,
dont 1’accomplissement, nous allons le voir, peut étre mis hors de doute,
et qui semble s’étre effectuée en mouvement continu et sans rencontrer de
résistance.

Sur le fait d’ensemble de cette unification de la Basse Egypte, les chercheurs
sont d’accord généralement, moyennant des interprétations de détail

® Scthe, en 1922, apercevait générale-
ment que la confédération horienne avait pour
centre la région de Sais-Xois-Buto, compre-
nant aussi le 11[* nome (le Libyque) sur le bord
de 1’ouest, avec son étendard Faucon; Kees,
en 192/, précisait que le chef de 1’association
était ce viell Horus méme du III® nome, et
que d’ailleurs ¢’était cette méme divinité que

nous trouvons appelée Horus de Libye & 1’An-
cien Empire; tandis que Moret, en 1926,
préférait croire que le centre confédéral avait
6té chez 1'Horus de Létopolis, et que Scharfl
en 1927 attribuait cette fonction directrice 4
1’'Horus de Damanhour, ce que Sethe en 1930
devait accepter.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9n( 70 Yoz

diverses ), Il semble qu’en réalité 1’expansion de 1’organisation de Busiris
a gagné les districts de 1’ouest progressivement, comme nous en avons la
manifestation, en premier lieu, dans 1’annexion de ce Buto d’Horus qu’on
rencontre au-deld de Xois, & 25 kilométres plus & 1'ouest encore sur la
bordure maritime. La main-mise busirienne sur la place est traduite par la
position subalterne, filiale, qui fut imposée & 1’'Horus du lieu () en rattachement
au couple Osiris-Isis qui régnait sur 1’Orient. Il ne fait point de doute que
lors de cette annexion familiale le drame d’Osiris de la légende agraire, localisé
a Busiris ot il avait trouvé et incorporé Isis, était déja parfaitement adapte,
fixé avec ses protagonistes du cadre primitif, Osiris et Set, Isis et Nephthys
(cette derniére aussi ancienne qu’lsis méme dans 1'affabulation, comme il
ressort, on y reviendra ci-aprés, des évocations de toute premiére forme de la
famille, et de nombreux groupements de divinités féminines aux Pyramides).
I’Horus occidental, agrégé politiquement et nommé fils d’Osiris et d’Isis, fut
contraint d’entrer dans la composition, ol il se vit imposer un personnage
de «vengeur de son pére» annuellement meurtri par la puissance mauvaise
et ressuscité, qui impliquait, pour cet Horus fils, 1a fonction éminente du répa-
rateur permanent, de la force qui maintient 'univers et la vie dans leurs voies.
Peut-étre fut-il besoin d’un certain temps pour que cette figure se trouvat com-
plétement élaborée et en place. Plus immédiatement, cependant, & la demande
pressante des mises en scéne de la grande légende et pour le plus grand bénéfice
des liens confédéraux, Isis mére du nouveau fils du pays de Xois s’était vue tenue
d’avoir été présente, en ces marécages occidentaux, pour mettre au monde
1’Horus de Buto en sa place méme; et c’est ainsi, en toute probabilité, que la
grande Isis de Busiris arriva a étre intronisée dans cette ville du nord-ouest,
a une cinquantaine de kilométres de son siége et de son Pr-hb primitif, &
c6té de la vieille vipere W3d-t qui était la dame de Buto immémorialement.

™ On voit par exemple Sethe, dans sa
grande construction de 1930, comprendre
qu'un Delta oriental de Busiris et un Delta
occidental de Damanhour ont été réunis sous
’autorité de Neit de Sais : ce dont la Couronne
du Nord adoptée par le Pharaon ensuite, et
qui appartenait en propre a la déesse de Sais,
serait le témoignage ; et Kees en dernier lieu,

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

comme nous 1’avons noté ci-avant, et pour les
mémes raisons, indiquer que Busirls, 4 un
moment donné, est tombé sous I’empire d’une
confédération occidentale de Sais-Buto.

@ Horus de Db3-wt en désignation primi-
tive : le nom d’Horus de Buto (de P-), inconnu
aux Pyr. et généralement aux textes de 1’An-
cien Empire, apparait seulement ensuite.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e T Joer—

Au méme stade historique que Buto, bien probablement, la confédération
busirienne était arrivée & englober Sais, & peu pres a la méme distance dans
I'ouest, a trente kilomeétres droit au sud de Buto, & trente kilomatres au sud-
ouest de Xois. Il parait bien que les gens de Busiris avaient fait entrer Sais
dans leur systéme religieux et politique, d’aprés de nombreuses formules
conservées aux Pyr. et qui nous font voir, outre Nephthys réguliérement en
symétrie avec Isis, dans ces compositions du stade osirien le plus ancien, la
Newt de Sais en assemblée avec les déesses osiriennes, en méme temps et tout
pareillement que la déesse scorpion Srkt, dont nous voudrions bien connaitre
la résidence. Ces textes, dont nous ne ferons pas ici la citation compléte, se
trouveront en Pyr. 606, 1375, 183, 1273, 1427, 1314, 1546-1547.
On notera particuliérement, en 606 et 1375, Isis, Nephthys, Neit et Srk-t
ensemble comme protectrices du tréne ou du défunt royal; et la manifestation
de relations étroites entre Srk-t et Osiris dans 183, de méme qu’entre Nephthys
et Osiris dans 1273, entre Srk-t et Nephthys dans 1427 (ot les deux noms sont
en variante), entre Neit et Srf-t dans 1314 et dans le tableau de 1546-1547.

Touchant particuliérement Isis et Nephthys, il ressort des formules ainsi
construites que le couple des deux sceurs est en place dans la famille osirienne
a un stade trés ancien de 1’organisation légendaire; et cela comporte une
espece d’énigme difficile, le personnage de Nephthys tellement inutile dans
I’histoire qu’on le croirait inséré dans un cadre primitif plus sobre, surajouté
artificiellement et pour la symétrie. Car les seuls protagonistes essentiels du
drame sont, autour d’Osiris, Set le meurtrier et Isis la salvatrice, en corres-
pondance exacte avec les figures d’action meurtriére et de résurrection qui sont
en scéne avec le dieu de la 1égende syrienne. (est dire que Set est tout a fait
primitif dans I’affabulation : en adaptation égyptienne du moins, car il est
fort probable que le génié meurtrier ne portait pas le nom de Set dans la
légende telle qu’on P'apporta en Egypte tout d’abord; Set est une figure
proprement égyptienne, aussi complétement ndigéne, dans ses nombreux
sanctuaires du pays, qu’il nous est possible de saisir un caractére de cet ordre.
Mais Isis n’est-elle pas, elle aussi, une figure locale du Delta, sortie d’une
primitive résidence des environs de Busiris? Ces divinités en scéne dans la
¢ version» égyptienne y furent introduites par substitution de leurs personnes
& celles de la 1é6gende arrivée d’Asie, étrangéres et incompréhensibles.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e 72 Yot

Pour Isis, nous savons ou elle fut prise et comment introduite, le plus pro-
bablement, nous ’avons vu, unie a 1’ “ndt-tj avant méme L'arrivée d’Osiris.
Pour Set, il est plus difficile de découvrir la place ol I’ «arrangeur» alla le
chercher, et dans quel esprit exactement son nom fut emprunté. Mais au fond
il importe assez peu. Le personnage de destructeur, dans la légende, se re-
couvre trés bien avec la figure du Set trés fort, tumultueux et redoutable,
qui est celle courante en Egypte 4 toute époque et depuis le stade des plus
anciennes formules ; pour la construction de la 1égende osirienne, "utilisation
d’un dieu semblable se présentait si naturellement qu’elle est toute expliquée.
D’ailleurs aussi, les compositeurs d’un trés vieux temps, a Busiris, avalent a
portée de la main, sans nul doute, 1a figure séthienne nécessaire. Kees, posant
cette derniére question, y a répondu (Totenglauben, p. 20l; Gotterglaube,
p. 257-258) en rappelant le siége séthien connu du nome Pharboetite (XI° de
la Basse Egypte), contigu & 'est a celui de Busiris, et il sera convenable
d’ajouter & cela que nous avons d’amples indications d’autres places de Set
dans le Delta, au Nouvel Empire et & toutes les époques antérieures depuis
le début de 1’Ancien Empire memphite ().

Sans doute convient-il de considérer également que Set figure en prota-
goniste dans une autre construction légendaire de signification générale, celle
d’Horus et Set, dieux fréres, collaborateurs et complémentaires, mals rivaux
et en lutte; de sorte que dans celle-ci comme dans la légende osirienne en
son développement complet, on frouve en scene Horus et Set s’affrontant.
Ne serait-ce point que 1’'une des deux compositions a fourni des matériaux a
’autre, la plus ancienne ayant consacré le personnage d’un Set du mal et du
meurtre, susceptible d’étre emprunté ensuite pour dtre 1’adversaire d’Horus,
ou bien d’Osiris, dans un autre cadre? Ici encore, Kees a répondu a la ques-
tion (Gotterglaube, p. 258-2 59), posant que le mythe du couple fraternel
Horus-Set a été le premier, «venu de Haute Egypte avec la royauté thinite»,
et que lors de la mise en place du fils d’Isis, qui devait s’appeler Horus, il fut

® Titulature de Phrafr de la HI° dynastie, «hyksbs» fait son apparition, & Tanis et en
voir Jusxer dans A. Z., 75 (1939), p. 63-  d’autres localités du Delta, le Set d’ Avaris bien
84 ; scarabée d’un officier d’Héliopolis dua ~connu, grand dieu de Tanis au temps des
temps d’Amenemhat TII, voir Newserry dans ~ Ramessides.
J.E. A.,XVIII (1932), p. 142. Sous les rois

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 13 )oea—

naturel qu’on reprit Set pour lui étre opposé. Nous avons déja fait toutes
réserves, plus haut, sur ce mode de datation tardive, « post-pharaonique»,
de la construction osirienne, qu’on va voir mettre en place en fermes plus
précis; nous établirons aussi, par la suite des présentes Notes, qu’en opposi-
tion & ce que Kees pense voir, c’est 1a 1égende osirienne qui fut élaborée et
parachevée d’abord, nettement antérieure a la légende d’Horus et Set fréres
qui, effectivement et tout différemment, est pharaonique, en relation de struc-
ture avec les images politique des premiers temps de 1'unification effectuée.

II. — ORIGINES PRIMITIVES D'HORUS.

Un autre point obscur, dans 1'histoire originelle des matériaux que la légende
osirienne a mis en ceuvre, est celui de la provenance de 1’Horus de Buto.
Car on sait trés bien que le dieu primitif du lieu, « Celui de Dbs-wt» est un
héron qui toujours garda sa figure et ses caractéres, méme sous le nom d’Horus
lorsque le Faucon Horus fut venu se juxtaposer et se surimposer a lui. D’ou
donc était venu cet étranger? H parait bien que le cas de Buto ne doit pas étre
considéré isolément, et qu’ainsi que Kees 1’a exposé (en dernier lieu dans
Pouvrage de 1941, p. 205-206, voir ci-avant), tous les Horus en figure de
Faucon, en des points nombreux du Delta et dans 1’Egypte entiére, sont les
représentants d’'un méme courant d’arrivée, qui avait installé en une foule
de sanctuaires sa méme image dominante. Mais Kees, on 1’a vu, considére
que cet accomplissement a été une conséquence de la conquéte horienne uni-
ficatrice, tous les grands dieux du pays s’étant prétés, en signe d’hommage
et d’association, & une sorte d’identification avec le dieu pharaonique victo-
rieux. Cette théorie, dont nous avons accusé déja le caractére hasardeux, peut
&tre réfutée positivement dans le cas de Buto. Il est suffisant, pour cela,
d’observer que toute la construction dogmatique osirienne, jusques et y
compris, en parachévement de dernier stade, la mise en subordination filiale
du dieu de Buto, était effectuée avant la formule pharaonique de Buto-Hiera-
konpolis, faute de quoi (on 1’a déja noté ci-avant) la mise en ceuvre de
Buto dans cette derniére image serait dénuée de sens : ce qui fait voir
qu'Horus de Buto est en place antérieurement & la grande formule de double

Bulletin, t. XLVIL. 10

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0( T4 Jog3m

royauté, et, comme celle-ci parait deés les tout premiers temps des rois
unificateurs (plaquettes de “h; a Negadah), antérieurement & Uinstauration

pharaonique.

On voit tout de suite, cependant, que la théorie d’une multiple installation
horienne dans les localités, telle que Kees le formule, peut rester exacte en
partie, et qu'on 1’amendera dans toute la mesure nécessaire en déplacant
simplement 1’ordonnance des événements en chronologie relative. La chose
est d’autant plus facile que, bien forcément, la propagation de la culture
horienne, 1’élaboration, ou I'implantation et 1’adaptation de ses éléments d’un
bout & 1’autre du pays, ont eu besoin pour s’accomplir de quelque longue
durée antérieurement a I’époque ol les princes horiens du Sud menérent a
bien la conquéte définitive ; de telle maniére que st 1’on doit croire, avec Kees,
que les nombreuses figures d’Horus Faucon, dans le Delta et en Haute Egypte,
ont résulté en systéme général d’une surimposition a des divinités locales
quelconques, il est extrémement loisible d’admettre que cette dissémination
d’Horus, oblitérant les figures primitives dans leurs résidences, se sera effectuée
un temps plus ou moins long avant la conquéte unificatrice.

Mais cet Horus conquérant du pays entier, qui était-il et ol avait-il eu son
foyer de départ? Kees a cherché a serrer le probleme (p. 39-45). En oppo-
sition avec Meyer, Sethe, Junker, qui eux-mémes poursuivaient les vues
anciennes de Maspero, et aussi avec Erman et avec Scharf, il n’admet point que
I’'Horus Faucon, divin et princier, ait eu en Basse Egypte ses sieges primitifs,
dont ceux de ’historique royauté du Faucon, celle des conquérants unificateurs
partis d’Hierakonpolis, seraient en quelque sorte des transpositions filiales.
Il se tourne vers la carte cultuelle d’Horus d’un bout a 1’autre du pays, constate
notamment que la densité des lieux de culte du dieu est la plus grande,
justement, dans 1’extréme sud, et arrive & conclure que la théorie d’une colo-
nisation horienne venue du Nord, est invraisemblable. I pense que cet Horus,
dans le Sud comme dans le Nord, est un indigéne immémorial; dans le Sud
notamment, en continuation de ses vues plusieurs fois exposées antérieure-
ment, il montre les places d 'Horus et les places de Set entremélées, en rivalité
proche sur des points importants de la vallée, et plus nettement qu’auparavant,
considérant les deux dieux dans leurs grandes capitales de la Haute Egypte,
Set d’Ombos et Horus d’Edfou, il voit dans cette situation 1’origine et la clef

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~—t9( 75 Joer—
de la vieille histoire des deux dieux en lutte et d’Horus-Set pharaonique
(p- 194-199).

I parait incontestable que sur ces derniers points, les lignes des explications
de Kees sont les vraies (nous donnerons attention plus loin, & ’histoire du
mythe d’Horus et Set). On se rend compte, cependant, qu’elles nous font
seulement comprehdre le sens général des faits, dans 1’état de 1'installation
définitivement acquise des dieux dans leurs divers et respeétifs sanctuaires,
et touchant les questions d’origine premiére et de provenance, se bornent &
préjuger, en réalité sans preuve, que les diverses divinités dans leurs résidences
étaient autochtones partout et de la méme maniére. Ce sentiment, et la néga-
tion d’une expansion de la religion d’Horus Faucon partie du Nord et en-
vahissant la Haute Egypte, sont tout & fait d’accord avec la these, longuement
soutenue par-Kees dans le passé, que le développement de l’Egypte prédy-
nastique n’a jamais rien di a quelque élément arrivé d’Asie, principalement,
en opposition avec Sethe, Scharff et tous autres, que la deuziéme cwilisation
n’a pas été apportée par un peuple venu du Nord. Bien naturellement, nous
I’avons noté ci-avant, Kees en ces conditions ne peut admettre qu’Osiris et
sa religion soient arrivés d’Asie. Si la question se posait & lui pour Horus
— et Kees ne la pose méme pas — il y répondrait dans le méme sens.

Et pourtant, nous avons des indices de grand poids que I'image et le nom
d’Horus sont venus d’Asie. Rappelons, trés briévement, que Loret, en 1903,
a mis en évidence ) que le nom du dieu est exactement reproduit dans le
mot de 1’arabe moderne qui désigne le Faucon pélerin, et a induit de 1a que
le peuple des gens d’Horus était en provenance du monde oriental : consta-
tation et hypothése qui ont pris un singulier intérét depuis l’aéquisition a
Tanis de ce grand Horus faucon du temps de Ramseés II, figuré comme d’ha-
bitude mais nommé, dans les inscriptions, Hwrwn au lieu de Hwr, développe-
ment rencontré d’ailleurs en Egypte méme dans d’autres compositions @ mais
qui décéle une figure cananéenne; ce nom Hwr-n attesté, au surplus, dans la
toponymie et 1'onomastique sémitiques. Et rappelons encore qu’un remar-
quable témoignage de 1’asiatisme d’Horus nous est conservé par les figurations

M) Lorer dans B. I. F. 4. O, III (1903),  puisla publication initiale de Montet en 1935,
p. 10-21 (Horus-le-Faucon). chez nous dans Rev. d’Eg., TIT (1938),p.167-
@ Bibliographie de toute la question, de- 168,

10,

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—et90( 76 Yot

de la barque qu’on peut appeler horienne, celle de la Procession d’Horus des
représentations de 1’Ancien Empire, et surtout de la I*e dynastie, qui apparait
en Egypte aux temps prédynastiques et dont le dessin est identique, de la
plus surprenante maniére, & celui des barques mésopotamiennes de la méme
époque M,

La datation archéologique de ces représentations en Egypte et en Asie,
d’accord en outre avec la datation des figures d’Horus Faucon rencontrées
en Egypte, au long de la deuxiéme civilisation et point antérieurement, fixent
assez précisément le moment de 1’introduction dans le pays de la figure divine,
en concordance avec l’apparition de la deuxiéme civilisation, arrivée d’Asie,
comme on le rappelait en commencant, avec ce grand flot sémitique qui a
fourni & la structure égyptienne les importants éléments culturels que I’on
sait, dans le domaine de la langue notamment et dans le domaine des religions.
Osiris avec le mythe agraire, nous le rappelions aussi, a toutes chances d’étre
entré en Egypte dans le «trainy du méme ensemble.

Il serait important qu’ainsi qu’on arrive a Papercevoir, Horus et Osiris
eussent 6té apportés au méme stade d’une grande survenue de culture exté-
rieure. Non qu’il y ait quelque correspondance entre les fonctions originales
des deux figures. Osiris est le personnage central que 1’on sait d’un mythe
d’explication et de perpétuation de la vie. Horus, enseigne guerriére sur son
bateau des jours de ’arrivée d’Asie, installé dans ses places de toute 1’Egypte
ensuite, figurant en position de chef, en dernier lieu, parmi les confédérés
de Haute Egypte qui.parachevérent la conquéte du Nord, Horus en toute
cette histoire se présente a nous comme le dieu conquérant de cette popula-
tion et de cette civilisation intervenues aux temps de 1’énéolithique. Au stade
des palettes décorées de la confédération prédynastique, Horus semble se
maintenir dans Dattitude d’une sorte d’égalité avec ses associés de la grande
entreprise; tandis qu’il semble bien qu’aprés la victoire, devenu souverain

M Barque 4 fond plat horizontal portant
proue et poupe relevées verticalement et trés
hautes. Outre les figurations qui comportent,
en Egypte et en Mésopotamie, le Faucon
perché sur le bateau qu’il commande, rap-
procher surtout le bateau bien connu du

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

manche d’ivoire de G. El Araq (confins de Ia
deuziéme civilisation et du prédynastique propre)
et plusieurs bateaux mésopotamiens du stade
de Warka IV, soit, chronologiquement, du
début ou du cours méme de la deuxiéme civi-
Lisation.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 77 Y3

et incarné dans la personne du Roi unificateur, le dieu a repris exactement sa
haute signification d’enseigne, de chef et guide de son peuple a I’époque déja
trés ancienne de son entrée en Egypte.

Mais il se pourrait aussi que cet Horus du stade primordial, chez les Asia-
tiques, ait été, en méme temps, une autre figure que celle d’un antique
«totem» développé en dieu et chef guerrier d’un peuple. Identifié, au stade
des Pyr., avec le dieu Soleil, ou mis tout au moins en relation étroite avec
lui (Pyr. 348, 1026, 1027), Horus-faucon avait été mmaginé d’abord, sans
aucun doute, comme un Seigneur du ciel, proprement une figure de la voiite
céleste vue comme une Face dont les deux yeux sont le Soleil et la Lune .
On voit paraitre, ainsi conservé, un Horus-Crel qui bien évidemment n’est
point en provenance du dieu-enseigne des princes et des peuples de la période
prédynastique, qui pourrait étre antérieur a ce dernier, au contraire, figure
primitive dans laquelle les clans horiens seraient allés chercher, a 1’origine,
la personne de leur imposante divinité nationale. Il faudrait admettre, comme
on voit bien, que cette transmission et la parfaite élaboration de 1’'Horus des
conquérants asiatiques étaient déja consommées lors de leur arrivée en Egypte,
olt I’'Horus national et 1'Horus de la religion céleste sont entrés dans le méme
flot d’immigration et & la méme heure.

Le grand intérét de cette primitive conception d’Horus comme Face céleste
réside dans le fait de la religion de la nature universelle que nous y voyons
se manifester, au stade méme de cette autre religion « cosmique», beaucoup
plus souvent observée, qui est celle d’Osiris. Car cette concordance nous fait
entrevoir que les religions générales ou naturelles, en Egypte, pourraient étre
apparues toutes avec les Asiatiques et du fait des Asiatiques. Une pareille
attribution en these générale n’est pas démontrée a coup stir. Toutefois, une
différence fondamentale est patente entre les religions locales, installées chacune
dans sa maison depuis les origines, et les religions de ces grandes figures
naturelles dont la généralité intéresse tous les hommes et qui, en Egypte,
présentent ce caractére commun et trés frappant qu’elles n’ont pas de sanc-
tuaire, en institution primordiale, et point d’autre résidence, ensuite, que
celle d’une place importante ou elles furent reques et fixées. Tel Osiris, installé

M Voir, pour Horus céleste, Harakhte, etc., Erman, Rel. der Agypter (1934), p. 18, 21,
27, 28, 114, ‘

Bulletin, t. XLVIL. L 11

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t2e( 78 Joete

dans une ville du Delta centre-oriental et superposé & son ancien dieu, tel
Re-Soleil, installé avec tout son systétme — nous reviendrons attentivement,
ci-aprés, au fait le plus souvent méconnu de cette annexion — chez le vieil
Atum de la ville d’Iounou, convertie en Héliopolis. Tel aussi Horus-Ciel qui
nous occupe ici, accueilli & Létopolis comme seigneur local, nous le verrons
mieux au cours des observations sur le dieu de Létopolis qu’on trouvera par
la suite des présentes Notes. Il est encore d’autres figures caractéristiquement
naturelles, celles des personnes non-osiriennes de la Corporation solaire, & savoir
Shu et Tefnet, Geb et Nut, qui n’eurent jamais une demeure en propre, sauf
a quelque époque tardive. Et nous consignerons immédiatement, du dernier
de ces couples en dépendance du Soleil, celui de Geb-terre et de Nut-ciel,
qu’on arrive aisément A restituer que ces deux personnes Terre (méle) et Ciel
(femelle) avaient été, & une époque « présolaire», les protagonistes d’une
cosmogonie propre, comme dieux initiaux et créateurs du monde : nous
verrons cela en quelque détail, plus loin, lorsque nous discuterons de 1’histoire
de la construction cosmologique d’Héliopolis.

Voici donc en somme, & la plus ancienne époque que nous arrivions a
toucher, nombre de religions des images et des forces de la nature, extréme-
ment différentes des religions locales des villes et, d’ailleurs, trés indépen-
dantes les unes des autres : Osiris agraire, Horus-ciel, Geb-terre avec Nut-ciel,
enfin le grand Re-Soleil. Sont-elles généralement venues d’Asie, comme nous
en posions la question? Cela est démontré pour Osiris, démontré sans doute
aussi pour Horus. Pour le Soleil originel et créateur, pour Geb et Nut originels
et créateurs, cela est seulement possible (V, croyable d’aprés I'analogie des
conditions générales: '

I1I. — HORUS ET SET, LEGENDE PHARAONIQUE EXPLICATIVE.

Il est visible immédiatement que le mythe des deux dieux fréres en lutte,
d’une part, d’autre part la présence d’Horus et Set en équivalence aupres du
Roi ou dans la qualité royale, partout énoncée aux Pyr. et déja sur les monu-
ments de la [** dynastie, sont des faits en corrélation étroite; et il parait clair

) 11 est probable que le nom de Re est certainement du nom de Ptah : HawL, Anc.
sémitique, comme d’ailleurs cela est vrai plus History of the Near East, V, p. 85.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etpe( 79 Yoes—

en méme temps qu’avec les deux rivaux a son service ou unis dans sa personne,
le Pharaon veut faire entendre qu’il a mis en accord et en association des
forces auparavant opposées. Kees, qui depuis son étude connue de 1g23-
192/ est revenu plusieurs fois & Horus et Set als Gétterpaar, a toujours compris
les choses de cette maniére; il pense que la légende des deux dieux en combat
est I'expression d’une situation historique des temps prédynastiques, situa-
tion d’antagonisme qui a pris fin sous I’autorité du Roi unificateur. A regarder
de prés on se rend compte qu’il y aurait alors, a la base, un fait historique,
celui de la compétition horo-séthienne avant I’instauration pharaonique, ayant
entrainé en conséquence, dans deux domaines différents : sur le plan légen-
daire, sa propre projection sous la forme du mythe des dieux rivaux; dans
I'ordre des événements historiques, I'intervention du Pharaon du nouveau
régime, la réduction des puissances adverses et leur alignement dans les cadres
de Ja religion royale.

Le procédé d’un pareil accomplissement demande attention, nous obligeant
en outre a poser, d’entrée méme ou subsidiairement, plusieurs questions
précises : — ce qu’étaient au juste les forces ennemies, des temps prépharao-
nique‘s, que les figures d’Horus et Set représentent; — de quelle nature et
de quelle portée leur opposition, si dangereuse que le nouveau Roi pit trouver
nécessaire, pour noyer le débat, de 1’accueillir et enfermer dans sa divine
personne; — & quel moment de 1’histoire, enfin, la légende d’Horus et Set
fut posée et fixée. Voyons comment il est possible, avec Kees, d’y donmer
réponse.

Kees nous explique, en dernier lieu (Gétterglaube, p. 195-198), que les
Egyptiens des temps classiques ont fait un contre-sens complet en attribuant
aux deux adversaires la représentation respective des deux moitiés du pays,
tandis qu’en réalité, «tout & fait certainement, il y a au fond des choses une
compétition d’importance de Set et du dieu Faucon d’Hierakonpolis», obli-
térée ensuite par 1’illusion d’un parallélisme entre Horus et Set réunis et les
Deuw Setgneuries de la titulature rovale, ce qui fait qu’«il n’est point sur-
prenant que les Egyptiens des temps suivants aient entendu la mise de front
des deux dieux dans le méme sens que le titre des Deux Sergneuries, a savoir,
comme la représentation des Deux Terres, Haute et Basse Egypte. .. [La justi-
fication de cette interprétation] était trés difficile parce que Set, comme le

11,

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 80 ot

montre sa plus fréquente et certainement ancienne appellation de Seigneur
de la Haute E’gypte, se trouvait 1ié de la maniére la plus étroite a cette moitié
haute du pays», de sorte qu’alors restait disponible, pour Horus, la Basse
Egypte ce qui était en contradiction avec 1’accomplissement historique de la
conquéte par le dieu Faucon d’Hierakonpolis, et, aprés I’unification, avec la
position de ce Faucon comme dieu royal du nouvel Etat. Mais cela n’affai-
blissait en rien la position de Set en Haute Egypte avant 1’unification, si bien
que ¢la condition de rivalité de Set vis-a-vis d’Horus doit étre née des pré-
tentions que des deux cotés on élevait & la qualité de Seigneur de la Haute
Egypte : les deux dieux unis et réconciliés comme les Deux Sergneuries étaient,
de méme qu’elles encore, de provenance haute-égyptienne». Le dieu Set en
scene aux rituels royaux de 1’Ancien Empire est toujours, d’ailleurs, le grand
Set d’Ombos (Nb-tj) du pays de Negadah. Il semblerait, d’aprés les lignes
qu’on vient de citer, que dans 1’esprit de Kees, les deux grands concurrents
qu’'il évoque en Haute Egypte ont été ce Set d’Ombos et, avec lui, I’Horus
d’Hierakonpolis. Continuant de live, cependant, il faut comprendre autrement,
trouvant souligné (p. 197 et 198) qu’aux fétes Sed de 1’Ancien Empire, ¢’est
Horus d’Edfu qu’on trouve en équivalence symétrique avec Set d’Ombos, dans
la partie des cérémonies afférente & la Haute Egypte le méme Horus d’Edfu
en scéne déja comme représentant de la Haute Egypte dans les tableaux de
la ITI* dynastie & Sagqarah. .

Le lecteur est quelque peu troublé. Edfu, ou bien Hierakonpolis, comme
sitge de I’Horus de Haute Egypte en compétition avec Set d’Ombos aux
origines? Et 1’on peut hésiter. Kees lui-méme a balancé bien davantage; en
1933 ce n’était ni I'un ni I'autre de ces deux Horus, mais celui de Kus, face
a face proprement avec le dieu d’Ombos sur ’autre rive du fleuve, qu’il
voyait en opposition vis-d-vis de lui, écrivant (Agypten, p. 12, cf. p. 173) :
« Tous deux élevaient, comme Seigneur de la Haute E'gypte, les mémes préten-
tions & la suprématie sur cette partie du pays. G’est en cela que réside, le plus
vraisemblablement, 1’origine de fait de cette légende ultérieure des deux fréres
combattants Horus et Set. .. ».

Nous touchons du doigt le point faible de 1’exposé. S’il peut se manifester
pareille incertitude dans la détermination de 1’'Horus qui fut en concurrence
avec Set dans la réalité historique primitive, c’est que le choix de cet Horus

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etde( 81 Jeer—

est arbitraire; c’est que la rivalité dont la tradition gardait le souvenir s’est
exercée, non entre un grand Horus et un grand Set, importants mais parti-
culiers chacun dans sa place particuliére, plus largement sans doute entre
des forces et des éléments que les noms des deux dieux étaient venus & repré-
senter, ensembles religieux, ou ensembles ethniques, peut-étre formations
nationales ‘4 certain degré de développement. Ce sont deux grandes parties
juxtaposées ou mélangées en Kgypte, équivalentes d’importance, réellement
ou en convention, et dont la totalité constitue ou est censée constituer le
peuple égyptien, d’aprés la maniere dont la titulature royale premiére en
accouple les deux signes; et dés lors qu’il n’y a plus de raison de croire que
les figures divines étaient celles. de deux places déterminées de la Haute
Egypte, que «le couple divin d’Horus et Set était arrivé. .. de sa patrie de
Haute Egypte » (Gotterglaube, p. 259), on forme immédiatement 1’idée que
ces populations de Set et d’Horus couvraient, 1’'une comme 1’autre, le Delta
- en méme temps que toute la vallée supérieure. De ces deux éléments dans le
pays entier, aux temps prépharaoniques, nous connaissons déja celui d’Horus,
- évidemment constitué par cette population dont nous avons rappelé, ci-avant,
la provenance et les caractéres, immigrée d’Asie, porteuse, avec toute la
deuziéme cwilisation, d’Horus lui-méme, d’Osiris et de bien d’autres. Que Set,
& c6té de ces arrivés horiens, fiit, plus ou moins conventionnellement, 1’élément
indigéne ancien, cela est extrémement probable des lors, et dans 1’état du
mélange et des superpositions qu’on devine, avant I'instauration pharaonique,
on voit se dessiner les lignes de la situation, certainement complexe et grave,
& laquelle le Roi prétendit mettre fin, en méme temps qu’il arborait 1’étiq1'1etteb
horo-séthienne. Nous verrons un peu plus loin, d’ailleurs, qu’on peut préciser
assez bien, historiquement, les conditions dans lesquelles deux grands partis
s’affrontaient, sous les banniéres divines, au lendemain de 1’instauration pha-
raonique. Kt nous verrons aussi que la déclaration royale ne fut pas de pure
forme, mais notification d’une politique réelle, trés nécessaire et dont la
poursuite ne suffit point & obvier & de graves commotions, attestées par les
monuments écrits, jusqu’a la fin de la II° dynastie.
C’est ainsi que nous pensons pouvoir représenter la situation historique
des deux forces rivales, & 1’époque prédynastique, et comprendre le sens et
les mobiles de la formule royale de conciliation et d’association. Il ne se pose

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 82 Je3—

plus, aprés cela, que la seule question de la date de la construction de 1'tmage
légendaire des deux dieux inséparables, collaborateurs et combattants. Nous
arriverons a répondre, ici encore, dans de bonnes conditions de certitude.

Hors des religions locales et de leurs particuliéres légendes, dans le do-
maine tout autre des religions géne'mles ou naturelles, on peut poser en principe
— et ici nous nous rencontrerons presque avec une des formules directrices
que Kees a inscrites a ’entrée de son livre — que le mythe est la transposition,
pour explication ou pour action conservatrice et protectrice, d’une situation
en correspondance dans 1’univers réel, intéressant les choses de la nature ou.
celles de la société humaine. Il sera essentiel, & coup siir, de ne pas faire
erreur quant a la correspondance. Mais dans nombre de cas, on accusera sans
difficulté 1’objet réel avec lequel la figure religieuse est en parallélisme. Et 1
est bien clair que si cette manifestation dans-le monde réel est de 1'ordre
humain, la construction religieuse quila traduit ne peut pas étre plus ancienne
que les faits politiques et sociaux qu’elle aura eu dessein de représenter.

Ces régles d’évidence trouvent application dans le cas de la légende d’Horus
et Set ennemis et complémentaires, parce que le couple est aussl un organe
de la religion royale, et que les deux figures en association constituent la
qualité de la personne royale dans 1’une de ses formes. Cela démontre que
la 1égende en religion pure a été la projection des constructions en religion
et en rituel pharaoniques, en étroit rapport elles-mémes, forcément, avec les
circonstances de 1’histoire réelle de la royauté; de telle maniére que pour
expliquer 1’éclosion et la fixation de la 1égende en religion pure, il n’est pour
nous que d’interroger 1’histoire réelle d 'Horus et Set aupres du Roi, sous la
main du Roi et dans le formulaire royal. La question principale de datation
est celle de reconnaitre & quel moment le Pharaon se trouva investi de la
représentation d’Horus et Set, assez précisément et fermement pour que cette
qualité binaire efit besoin, désormais, d’étre commentée par les moyens de
la théologie.

Au Nouvel Empire, il arrive encore quelquefois que le Pharaon soit appelé
1’ Horus-Set, mais le titre tombe en désuétude, et le plus souvent, les deux
dieux eux-mémes sont auprés du Roi pour le servir. I recoit en don la « puis-

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 83 Jees—

sance d'Horus et de Set», il est «1’égal de coeur d'Horus et de Set», en des
formules qui attestent la confusion, réalisée au Nouvel Empire, d’Horus et Set
avec les Deux Horus (celui du Sud et celui du Nord), dont nous ne voulons
pas ici faire 1'histoire. Point davantage ne serait-il utile, pour la particuliére
recherche qui nous occupe, que nous citions ces textes trés nombreux du
Nouvel Empire d’aprés lesquels le Roi est doté des biens d’Horus et de Set,
de leur force, de leurs deux parts, ou recoit les hommages conjoints des deux
dieux, ou les voit prendre une part active aux cérémonies du couronnement,
encadrant le Pharaon, 1’assistant et I'instruisant aux gestes divers qui marquent
son accession, Dans les rares occasions ou la qualité méme d’Horus-Set est
encore attribuée au Roi, on se rend compte qu’il n’y a plus la que le souvenir,
peu compris, d’un usage ancien, dont les vrais témoignages sont & retrouver
aux temps antérieurs.

Le principal de ces témoignages consiste dans 1’expression bien connue
d’une dignité dont est revétue assez souvent 1’Epouse Royale, de la IV® &
la VI® dynastie, « Celle qui voit 1’'Horus-Set», 1a personne ainsi désignée ne
pouvant étre que le royal époux (V). Apreés 1’Ancien Empire, 1"appellation est
abandonnée, sans qu’on I’oublie complétement cependant, car on la rencontre,
quelque peu déformeée, chez la reine Abmeés du début de 1a XVIII® dynastie .
Circonstance remarquable, ce titre de la familiere d’Horus-Set, chez les Mem-
phites, est avoisiné et comme encadré par plusieurs expressions de dignité
expressément et exclusivement horiennes, « Amie d’Horus» ($mr-t Hr), « Com-
pagne d’Horus» (tjs-t Hr), enfin «Celle a la suite d "Horus» (h¢ Hr), cette
derniére assez rare ®). On croit bien comprendre que telles appellations ten-
daient, pour le Roi, & maintenir sa qualité hortenne fondamentale dans la posi-
tion de prééminence qu’il lui fallait garder, en face de cette autre condition
divine d’Horus-Set que le Pharaon acceptait aussi et qu’on pensait capable,
peut-ttre, d’arriver & concurrencer et menacer la premiére. Nous entrevoyons

@ Mariette et Rougé, jadis, puis Petrie, de Pepi L.

puis M. Murray en son Index, se sont occupés ® Naviiee dans A. Z., 36 (18¢8), p. 133.
du titre et des personnes qui le portérent ; ) Rouct, Recherches, p. 58-bg, 57, 45}
Gauthier, en dernier lieu -(Ann. du Service, Gavraier dans Rec. de travaux, ho (1923),
XXIV [1924], p. 198-209), a complété leur p- 195 et Ann. du Service, XXIV (1994),
liste, comportant une dizaine de reines en tout, p- 203.

échelonnées de 1'époque de Kheops au régne

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3s( Bh Yoes-—

ainsi le jeu d’une longue rivalité dont les effets ou le souvenir persistaient
en pleine époque memphite. Et nous avons la chance, grace aux tres positives
mentions des documents des époques antérieures, de voir ressortir les grandes
lignes de I’histoire de cette compétition, qui sans nul doute ne fut pas seule-
ment religieuse ou théologique, depuis 1’événement de 1'instauration pharao-
nique.

Au stade final de la période prédynastique, celui de la conquéte poursuivie
par les puissances du Sud, 1’extension de la confédération conquérante et ses
progrés militaires sont précisés, en quelques-uns de leurs états successifs,
par les tableaux connus des palettes de schiste de cette époque, qui nous font
voir, aux approches de 1’achévement, 1’association unificatrice arrivée & com-
prendre la totalité de la Haute Egypte, autour des états principaux d’Horus,
du Chacal, du Scorpion, de Min en ses diverses places, de Set dans plusieurs
principautés, s’étendant méme a certains cantons importants de la Basse
Egypte; la situation étant telle & peu prés au jour que certain prince du Scor-
pion, qui portait la couronne du Sud sans avoir encore celle du Nord, et se
tenait en amitié étroite avec les puissances d’Horus, instaura la royauté pha-
raonique, d’aprés ce que ses monuments nous laissent voir, en se déclarant
lui-méme Horus, et déclarant Horus identique & la personne royale. On peut
penser que ce fut, dans les rangs des alliés, une sorte de révolution qui fit
descendre tous autres au rang de sujets d’Horus royal et dieu, et dont nous
voyons la manifestation dans le fait que, passé le regne de Nar-Mer, premier
Pharaon en qualité totale et incontestée, la figuration des ensergnes allides en
procession, si importante dans les tableaux de victoire de 1’époque prédynas-
tique, disparait complétement, remplacée par la mise en scéne du seul Ouvreur
des Chemans, e grand Chacal désormais auxiliaire de 1’action royale. Sous la
primauté horienne ainsi instaurée, servie par la vice-royauté de cet Anubis,
nombre de grands intéréts furent lésés, qui réagirent et auxquels 1l dut étre
nécessaire de donner des garanties et de réserver quelque place. Parmi ces

~ égaux de la veille qui se dressaient et demandaient, sans nul doute, a rester

présents aux cdtés d'Horus, il se trouva que les puissances de Set prirent
une position conductrice et que la figure de Set devint représentative, en
somme, de certaine revendication que certains groupes d’opposants faisaient
valoir & ’encontre de la toute-puissance nouvelle. La preuve de cette attitude

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~t9s( 85 Jegr—

et de cette action de Set ressort du fait méme de 1’association horo-séthienne
acceptée par, la personne royale et le rituel royal aux temps immédiatement
suivants.

Nous ne savons point du tout, d’ailleurs, ce que les séthiens demandaient
au juste. De rares indices nous font entendre, seulement, que leurs exigences
se faisaient satisfaire dés le milieu de la I*® dynastie. Voici en effet, du temps
de 1’Horus Wdj-mw, deux petites stéles particulieres dont les propriétaires
se parent du titre de « Jambe d’Horus et bras de Set» ; au régne précédent
de I’Horus Dr, une stéle analogue sur laquelle le nom de la personne est
précédé d’une titulature plus complexe, en laquelle les appellations « Jambe
d’Horus» et «Bras de Set» encadrent celle d’« Aimé d’Horus» en mention
centrale ®. Le procédé de cette rédaction en balance, ou la qlialité horo-séthienne
du Roi, éventuellement dangereuse, est flanquée de 1’énoncé en bonne place
de sa qualité horienne fondamentale, est exactement celui que nous avons relevé
dans les compositions protocolaires usitées pour les reines de la IV® dynastie
4 la VI°. Voici d’ailleurs une stéle encore de la méme espéce dont le pro-
priétaire est honoré d’une appellation similaire mais purement horienne
«Aimé d’Horus, Bras d’Horus» ®).

Nous ne savons, non plus, quels dommages, quels reculs momentanés
purent é&tre imposés au horisme fondamental au cours des fluctuations dont
ces diverses formules témoignent. Est-ce par 1'effet d’une position prépon-
dérante de Set, a un moment donné, qu’un roi de la fin de la I** dynastie,
au témoignage des enregistrements des Annales de Palerme-Caire, s’abstint
durant tout son réegne de faire le smsw Hr, « Procession d’Horusy réguliére-
ment accomplie depuis les origines pharaoniques? Passée la I dynastie,
cependant, une nouvelle lueur parait dans la nuit de 1’histoire. Le premier
roi de la II° dynastie prend comme nom d’Horus celui de ——}} « Réunion
des Deux Sceptres» : cet Horus intact, comme tous ses prédécesseurs, s’exprime
sous le couvert méme de sa qualité horienne pour faire entendre que la puis-
sance des Deux dieux réums lui appartient aussi. Tout porte & croire qu'il
était besoin, pour les tenants de Set, d’une proclamation semblable, qui peut
avoir été satisfaction et injonction tout ensemble. Car il se passe, aprés cela,

M Royal tombs II, XXVII et XXX, steéles @ Ibid., XXVII, n" ¢6.
n* 128, 129. ® Ibid., XXVII, n° ¢5.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 86 Yoer—

la durée de trois ou quatre régnes, et nous voyons arriver un Pharaon dont
le nom divin EZ 1 Prén ), dans le cadre du $rh, est surmonté de 1’animal
de Set en place du faucon d’Horus de tous les prédécesseurs; et 1’on connait
aussi, du méme régne, un cylindre des services de Nbij-nb, ¢’est-d-dire Set
lui-méme @, qui a « conféré les Deux Terres & son fils, le Roi du Sud et du
Nord Prsn». On voit que chez ce roi, qui voulait étre fils de Set et tenir la
royauté de sa main, la qualité de Set en substitution a celle d’Horus exprimait
une situation réelle et effective, et la conviction s’impose qu’une si caracté-
ristique abjuration, aprés plusieurs siécles de fidélité au principe de 1'identité
horienne, a marqué le point culminant de violents épisodes et une victoire
éclatante du parti de Set dans 1’ordre des choses royales, c¢’est-a-dire du
commandement du pays. Ce régime séthien fut d’ailleurs de courte durée;
mais il faut bien admettre que la secousse politique avait été profonde et
qu’une réaction ne put étre menée a hien qu’avec prudence, puisque le suc-
cesseur du Séthien, un roi certainement incontesté et trés puissant, n’osa pas
revenir d’emblée a la qualité horienne pure. Sa titulature, on 1’a souvent
observé aussi, est extrémement significative. Il s’agissait, pour lui, d’ « unifier»
les deux partis. Il s’appela alors, en qualité divine, »}} «Lever des
Deux Sceptres», en rappel direct du nom d’Horus —«-4¢ qui avait été celui
du premier roi de la dynastie, mais ce nouveau nom de réunion surmonté,
non plus de la figure d’Horus, ni de celle de Set, mais des deux images en
association, et chacun des deux animaux divins coiffé de la double couronne,
¢’est-a-dire revétus, 1'un comme 1’autre et chacun pour son compte, de la
qualité de Roi du Sud et du Nord. Tout cela, qui marquait des précautions
admirables contre d’ultérieures discordes horo-séthiennes, ne fut pas jugé
suffisant encore; ou peut-étre que la chancellerie religieuse sentit la nécessité
qu’une mise en équivalence trop parfaite des deux dieux, dans la désignation
royale, fit tempérée par une insertion de sens et d’apparence purement
horienne. On imagina, pour cela, de recourir a la figure déja vieille des Deua
Horus, et 1’on prolongea le nom personnel, dans le cadre méme de I’appellation

) A lire ainsi, non Pr-ib-én comme il est ® Royal tombs, I, XXIX, II, XXII, em-
fait d’habitude : question de lecture dans la  preintes n™ 87 et 1go ; le nom divin, d’aprés
discussion de laquelle nous ne pouvons entrer  les particularités de 1’écriture, a analyser en
ici, et qui sera traitée en une autre étude. «Doré (ou Ombite) de la plante d’Or>».

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

2o 87 Jer—

divine, par 1’épithéte WMo 4 «dont 1’essence est constituée par les
Deua: Horus réunis». Titulature somptueuse, au total, et minutieusement, irré-
. prochablement dosée. :

La remarquable entreprise d’apaisement aboutit au retour en place d'Horus,
sans nouvelles convulsions a ce qu’il semble, et cette fois en acceptation défi-
nitive. Le successeur de 1’Horus-Set, son fils trés probable, le célebre Horus
Ntr-ht de la pyramide de Saqqarah, fut Horus sans partage, et ce titre fonda-
mental du Pharaon ne se vit plus jamais altéré ensuite. Quant a 1’entreprise
séthienne pour conquérir la personne royale, il ressort du déroulement des
épisodes qu’on vient de rappeler que, victorieuse durant un seul régne, elle
avait été annihilée ensuite, et dés avant la fin de la II° dynastie. Il en resta
quelque chose, cependant : une qualité nouvelle pour le Roi, celle d’Horus-
Set, peut-étre vraiment créée en dernier lieu, en tout cas régularisée et fixée
par le souverain qui en avait pris le titre, et destinée & n’étre jamais oubliée
aux temps ultérieurs. Il est tout & fait & penser, d’aprés la maniére dont le
probléme s’est posé & nous en nous engageant dans cette histoire, que c’est
a I’heure du réunisseur horo-séthien H'-shmwy, ou tout de suite apreés lui, a la
III* dynastie, que la théologie pharaonique prit souci d’ordonner et fixer,
sur le plan 1égendaire, une histoire de la compétition et de la mise en accord
des deux dieux qui fit 1’explication des événements politiques récents et des
arréts d’apaisement consignés dans 1’auguste titulature.

Cette histoire de compétition auprés du Pharaon de la I et de 1a II° dy-
nastie, jette un jour de grand intérét sur les forces qui s’exercaient autour
du Roi de cette premiere période. Nous entrevoyons dans le pays un systeme,
hérité des temps prédynastiques, de puissances auparavant indépendantes,
plus ou moins nettement soumises et ralliées & la royauté unifiée, vivaces
cependant et susceptibles de résistance sous le couvert des prétentions reli-
gieuses, réellement associées, peut-étre, avec les organisations religieuses qui
seules restaient debout en face de la puissance royale. Gette situation est con-
firmée et grandement éclairée par ce que nous savons de 1’action politique
d’une autre grande religion de l’Egypte qu’on ne voit entrer en scéne, vis-3-vis
du Pharaon horien, qu’a un stade ultérieur, & un moment ot les positions
respectives d’Horus et de Set sont depuis longtemps fixées : nous voulons
dire 1’organisation du Soleil d’Héliopolis. Nous allons étre conduits fout

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9s( 88 Joer—

naturellement & rappeler et considérer les grandes lignes du drame de la
religion solaire et de la religion pharaonique en présence, puis en contact,
arrivant & étre nouées ensemble au terme d’une longue et persévérante entre-
prise théologique dont le développement s’étend sur toute la durée de I;ros—
périté de 1’Ancien Empire mempbhite.

IV. — LA CONSTRUCGTION D'HELIOPOLIS.

Le systéme de la cosmologie solaire d’Héliopolis est commenté et expliqué
depuis bien longtemps, et 1’on serait surpris que chez Kees le mécanisme et
I’esprit de la construction, d’ailleurs extrémement clairs, ne fussent pas con-
sidérés généralement de maniére parfaitement saine. En fait, les derniers
exposés de Kees dans son Gdtterglaube n’appelleraient aucune observation, et
il n’y aurait point & revenir a 1’objet, s’il n’y avait la question du nom du diew
primordial & la base et & 1’origine du systéme — est-ce Atum, ou bien Re-Soleil,
qui fut le dieu originel tout d’abord? — et ’autre question, de position
nouvelle et de solution nouvelle sous la main de Kees, de la date historique
de tout le systéme. '

Kees pense (p. 230-233, cf. 215, 287) que dans sa ville primordialement,
le vieil Atum primordial, en tout premier lieu, fut 1étre original, le pére des
dieux et le créateur du monde. Le tableau cosmogonique et cosmologique bien
connu fut construit avec Atum a sa téte, et ce fut « un fort bouleversement du
systéme divin héliopolite d’Atum, lorsqu’intervint la préférence exclusive dont
bénéficia le Soleil. Les Héliopolitains ont justifié le renversement des positions
par le moyen d’une explication d’Atum comme Re-Atum», tandis qu’en réalité,
et ce doit étre pour nous le point de fait le plus important, « Re comme dieu
Soleil n’était point & sa place dans le systéme d’Héliopolis», ayant rang, au
titre astral, parmi les « enfants de Nut», par conséquent, dans Pesprit de la
généalogie d’Héliopolis, dans la troisiéme génération au-dessous d’Atum lui-
méme, et Nut devant rester & toute époque « Celle qui enfante Re» au matin
de chaque jour. Trés illogique donc, «la mise hors de pair du culte du Soleil

~ est sans nul doute une particularité héliopolitaine. . . ». Et plus loin : « Quelles

raisons internes ont conduit les Héliopolitains & la transposition au bénéfice
du Soleil, nous pouvons seulement le soupgonner», trouvant réponse décisive

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—53¢( 89 og3-—

a la question dans le fait que Heéliopolis est une ville de la lisiére orientale du pays,
et que le lever journalier du Soleil & 1’Orient est le phénomeéne «a cause de
quoi le culte solaire d’Héliopolis est organisé exclusivement d’aprés le Solel
du matin. . .».

Ces explications, qui donnent 1'impression d’étre pénibles, ne sont point
a discuter, aussi longtemps tout au moins qu’on n’a point abordé et réglé le
point de fait lui-méme, que Kees prend comme certain au départ, de la posi-
tion d’Atum, originalement, a la téte du systéme. Car il est extrémement
probable que les choses en réalité ont été toutes différentes, et qu’au premier
stade de la construction divine, ce n’est point Atum qui était dieu primordial
et chef de la grande lignée, mais bien Re-Soleil 1ui-méme. Cette situation, si
elle est la vraie, se trouve masquée par le fait que dans les tout premiers
en date des documents oil le tableau de la « grande Neuvaine d’Héliopolis»
est donné (voir surtout 1’énoncé fondamental et intact de Pyr. 1655, et,
par exemple, la compagnie déja altérée et enrichie qui figure en Pyr. 1660-
1671), le nom du dieu chel est déja celui d’Atum. Mais cette désignation
du pére originel n’est pas la primitive; des deux éléments soudés et identifiés
dans le binéme héliopolitain de Re-Atum, c’est Re qui a figuré, en premier
lieu, & la téte de la compagnie divine, tous les caracteres de la Neuvaine elle-
méme et de sa composition nous obligent a le reconnaitre.

Cette compagnie d’Héliopolis, en effet, arrangée suivant le tableau théo-
gonique qu’on sait bien et prétendant, visiblement, représenter une histoire
des jours initiaux du monde, est composée exclusivement de figures « cos-
miques», générales, images des grandes forces de la nature universelle et,
dans 1’état de la composition premiére, sans le concours de divinités du simple
caractére local. On y reconnait toutefois, au-dessous du pére originel, deux
groupes assez dissemblables, le supérieur, comprenant les enfants Shu-atmo-
sphére et Tefnut, puis leurs enfants Gebeb-terre et Nut-ciel, étant de texture
«naturelle» de toute évidence, tandis que la génération a 1. suite, celle
d’Osiris, Isis, Set et Nephthys, est de constitution moins simple, ses figures
étant celles du grand mythe osirien, donc « naturelles» aussi, mais participant
aussi & ce caractére d’étre des dieux de wlle, toujours présents par la suite
sur leurs siéges sacrés de la Basse Egypte. Cela ne fait point difficulté, cepen-
dant; nous avons complétement rappelé, plus haut, qu’Osiris et la légende

Bulletin, t. XLVIL 13

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3:( 90 )t

agraire, arrivés de 1'étranger tres anciennement, furent annexés par cette ville
qui devint le domaine central d’Osiris et ou se trouvérent installées avec lui,
en conséquence d’alliances politiques ou simplement requises pour la mise en
scene du drame, les autres figures qui étaient celles de vieux dieux locaux
du Delta oriental ; de telle maniére qu’on peut voir que lorsque les compo-
siteurs de la Neuvaine allérent chercher cette famille osirienne, toute constituée,
pour la coudre & la suite des générations hautes de leur tableau, ¢’est le groupe
¢naturel» du mythe agraire qu’ils mettaient ainsi en subordination, a sa
place chronologique dans I’histoire de la création et de 1’organisation de
1’univers (). La Neuvaine primitive se présente donc, au total, comme de cos-
mologie pure. Ainsi reconnue et regardée, elle ne peut avoir eu a sa téte,
en invention originale, que le Soleil créateur, Re lui-méme, non le vieil Atum
simple dieu de ville. Plus encore, tout se présente & nous comme si le mythe
solaire, avec son tableau complet de théogonie cosmologique, avait éte construit
d’abord sans liaison de la grande figure créatrice avec une localité quel-
conque, et que ce fit ensuite seulement que toute la légende arriva &
&tre installée, par accaparement et annexion le plus probablement, dans
cette ville de "Jwnw ot 1’on déclare que le dieu local Atum était identique &

@) Faute de voir ce caractére fondamental
de la compagnie solaire, de son objet et de la
méthode de sa construction, Kees rencontre
de réelles difficultés devant 1’opposition trés
forte qu'il y a entre les mythes naturels
attachés A la personne d’Osiris et les mythes
solaires de la doctrine héliopolitaine (p. 264-
265). Tl croit & vrai dire, nous le savons, que
Re-Soleil s’est surimposé en second stade
seulement 3 Atum primordial, et d’autre ¢6té,
qu'en stade ultérieur également Osiris est
venu & évoluer en dieu de la nature végétante ;
mais cela ne 1’aide point : a la rigueur, pense-
t-il, cet Osiris en ses fonctions complétes se
laisserait rattacher 3 Atum ou & Gebeb, mais
bien plus difficilement 4 Re lui-méme. Per-
sonne n’en disconviendra, d coup sir, mais
le sentiment de pareille opposition eut-il a se
faire jour, au stade des constructions? Dans

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

la composition d’Héliopolis, I’histoire osi-
rienne de la vie était cousue, fort logiquement,
4 1a suite des épisodes de la naissance origi-
nelle, celle du Soleil, et de la mise en ordre
«mécanique» du monde, génération et sépa-
ration du Ciel et de 1a Terre, et chacune de
ces grandes actions avait, en indépendance,
son caractére propre. Kees, assez loin de ces
points de vue, veut que certaines ¢ analyses
et arrangements (Auseinandersetzung) entre Re
et Osiris» aient été nécessaires, et il note que
«malgré cela, une mise en équivalence réelle
d’Osiris avec Re solaire, en tant qu’astre du
jour, n’a jamais été tentée qu’a peine, du
moins 4 la plus ancienne époque». On le croira
volontiers, d’autant qu’on ne voit pas du tout
pourquoi il aurait été question de telle mise
en équivalence, 4 la plus ancienne époque.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tp( 91 )ees—

Re-Soleil @ : tout cela, antérieurement aux plus anciennes des versions de la
Neuvaine que les textes nous conservent. Un tel processus, comme on voit,
serait exactement paralléle & celui de I'installation d’Osiris, avec 1’armature
essentielle de sa légende, dans la localité de ‘nd-t qui fut Busiris aprés cela
et en conséquence.

Je me suis élevé, anciennement déja, contre cette illusion d’un Atum dans
sa ville, primordialement démiurge et chef d'un systéme cosmique, dont Kees
est loin d’avoir été le premier défenseur. Les commentateurs différaient, a vrai
dire, dans le détail de I’explication d’Atum et Re-Soleil identifiés ensemble.
Erman pensait que le Soleil lui-méme était adoré et fixé originairement a
Héliopolis, ou on le représentait sous une forme humaine dééignée par le
nom de Atum ®. Ed. Meyer, bien plus prés de la vérité, énoncait que la théo-
logie d’Héliopolis « expliquait son dieu local Atumu comme une forme du
dieu Soleil Re, 1’adorait sous le nom d’Atum-Re et avait reporté tous les
mythes de Re au compte de ce dieu-1d», ce qui cdtoie de trés pres le mécanisme
d’absorption dont nous venons de rappeler 1’histoire; soulignant d’ailleurs
que Jes grands dieux « naturels », Nut, Gebeb, Hapi, etc., n’ont anciennement
ni culte ni siége propre, et que les faits de cet ordre, trop négligés, deman-
daient une enquéte spéciale ). Moret, plus insoucieux du caractére « naturel»
de la mythologie d’Héliopolis, expliquait qu’elle avait été construite a Hélio-
polis méme, ayant en protagoniste le vieil Atum local, avec lequel on iden-
tifia, ensuite seulement, la puissante figure extérieure et générale du Soleil @)
Peu d’années plus tard Sethe, mettant au point I’extraordinaire tableau
de reconstitution historique que 1’on sait, dans lequel une grande royauté
d’ Héliopolis, aux temps prépharaoniques, tient une place importante, attribuait
4 ce régime I'invention de la Neuvaine, dont Héliopolis régnante aurait imposé

@ (Vest le processus normal, dans I’histoire ® Erman, Die dgyptische Religion (1909),
des divinités cosmiques, que celui d’étre éla- p. to; Die Religion der Agypter (1934),
borées et développées d’abord en figures géné-  p. 18.
rales, sans attache & aucun sanctuaire particu- ¢ Ed. Mever, Gesch. d. Altertums, I, u
lier, pour se voir, ensuite seulement, assimilées (2¢ éd., 1909), S 188, 193.

a telles ou telles divinités locales. Les histo- ® Critiqué par nous, a propos de Morer,

riens en sont d’accord le plus souvent; voir  Le Nil, etc. (1926), voir Revue critique, 1927,
par exemple Vanbier, La religion égyptienne  p. 3¢6.
(1944), p. 18.

12,

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 92 Joat——

’adoption a l’Egypte entiére, le dieu Atum, bien entendu, inscrit en téte du
tableau divin dés le principe (). Kees, nous venons de le voir, se représente
la construction de 1’édifice théologique, & Héliopolis et sous la présidence
d’Atum, 3 la maniére de Moret, 1’intrusion de Re-Soleil et la substitution
de son image & celle du vieux dieu local ayant un caractére absurde dont les
Héliopolitains furent génés, et qu’au moyen de 1’identification Atum-Re, 1ls
amortirent comme ils purent. On croit pouvoir dire que ces derniéres vues
de Kees sont particuliérement aberrantes. Et voici Junker qui, parlant de la
Neuvaine @), trouve inévitable d’abord que le dieu local d’Héliopolis en fit
le chef dés 1origine : « La construction de la psd-t fut effectuée a Héliopolis,
et il est compréhensible que 1’on ne plt mettre & sa téte que Atum seul. . .
Plus tard on se risqua & mettre couramment Re & sa place, d’abord comme R*-
*[tmw, ensuite simplement aussi R', en qualité de chef de la Neuvaine...»
Suivent, touchant la texture essentielle de la Neuvaine, des vues plus singu-
lidres et déconcertantes encore, reproduisant fidélement d’ailleurs certaines
vues naguére développées par Sethe : « La Neuvaine consiste en cingq figures
cosmiques et quatre figures consécutives qui représentent le passé historique
du pays; vis-a-vis desquelles Horus, comme dieu de la royauté qui régit
le pays, appartient & un autre cycle, cet Horus représentant le présent
méme et par suite n’ayant point de place dans la Neuvaine...» Chez
Vandier, en dernier lieu @, 1histoire d’Atum-Re n’est guére meilleure, un
primitif Atum local «rapidement identifié au dieu soleil...». A tout cela
nous avons répondu aux pages qui précédent.

Passé, cependant, le point important du dieu qui fut le chef de 1a Neuvaine
dans sa composition primordiale, on trouve, chez Kees, que ’analyse de la
compagnie divine, ainsi que des constructions anciennes qu’elle a englobées,
est intéressante et touffue, parfois & compléter, ou bien dune complication
excessive, comme il arrive lorsqu’il étudie 1'encorporation du cercle divin de

® Semue, Urgeschichte (1930), $ 112-120.  loignent de la ligne naturelle des choses.
Pour Sethe, d’ailleurs, cet Atum n’était pas ® Junker, Der sehende und blinde Gott ete.
seulement une vieille divinité locale, mais déja  (dans Sitzber. Bay. Ak. Wiss., 1942, Heft 7),
le résultat de spéculations théologiques anté-  p. 29-30.
rieures (Atum = «le tout», etc.). On sent ® Vawoier, La religion égyptienne (1944),
vivement, ici, combien ces considérations s’é-  p. 32-33, 55.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—et2e( 93 Joerm

Busiris dans la Neuvaine (p. 254-25q), appelant en témoignage les formules
ou sont en balance Héliopolis et Buto, ou Héliopolis oriental et Létopolis occi-
dental, etc., et penchant & croire qu’Héliopolis, faisant fond sur sa situation
orentale, avait consciemment prétendu a 1’héritage du vieil empire sur les
«nomes de 1’Orient» que Busiris avait exercé a une époque antérieure. Bien
plus simplement, sans nul doute, les théologiens solaires, trouvant & leur
disposition la famille osirienne constituée, déja fixée solidement en sa forme
carrée & deux couples symétriques, I'empruntérent — sans Horus fils, qui
n’existait pas encore ou fut exclu délibérément — pour le caractére naturel
de la 1égende agraire que ses personnages représentent et qui faisait si bien
suite, dans cette histoire qu’ils construisaient des origines du monde et de
la vie, aux générations déja échelonnées du Soleil et de 1’atmosphére, de Terre
et Ciel séparés et en ordre (V).

Dans le groupe supérieur, immédiatement au-dessus des quatre figures du -
cercle de Busiris, le compositeur du tableau cosmologique avait placé le couple
de Gebeb-terre et Nut-ciel. Il venait de trés loin. Kees sait fort bien (p. 227,
251) que Gebeb et Nut avaient été les dieux primordiaux dans un systéme
de la création indépendant de celui d’Héliopolis et antérieur a lui, et dont
dépendent, sans doute, les images toiljours conservées ensuite du Soleil mis
au monde par Nut au matin de chaque jour (p. 230). Tout a fait de méme,
en dernier lieu, s’exprime Vandier (La rehigion égyptienne, 1944, p. 31-3 2,
38). Sethe, naguére, avait vu cela (Urgeschichte, S 71) plus nettement que
Kees, dont les indications quelque peu incomplétes nous déterminent a revenir
briévement a la question, en raison de I'importance de cette histoire présolaire
de Gebeb et Nut, tant pour elle-méme que pour la compréhension de 1’esprit
et des méthodes de la composition de la Neuvaine.

Gebeb est «prince des dieux» ou «p’-¢ des dieux» (Pyr. 2141, 895,
1645, 993, 1620, 1465), et couramment, dans le formulaire de 1’Ancien
Empire, comme il est dit d’autre coté de Re-Soleil, « Chef de la Neuvaine
divine» (1834, 2103, 895, 1645) ou « Chef de sa Neuvaine divine» (255,

M Cf. chez Vasnies, ibid., p. 32-33, 75, construction cosmique incorporant le tableau

I’analyse de 1'euvre d’Héliopolis et sa défi-  d'une théologie osirienne forcément anté-
nition assez frappante du systéme, vu «net-  tieure.
tement comme un compromis», la grande

Bulletin, t. XLVIL 13

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

— 3 94 Yo

1868) . 11 est pére du défunt royal trés souvent (une quarantaine de fois
aux Pyr.), évidlemment parce que ce défunt est identifié & Re et que Re est
fils de Gebeb, tout & fait comme Re est dit fils de Nut, «sorti de Nut, qui
enfante Re chaque jour» (Pyr. 1688); cette grande Nut d’ailleurs mére du
défunt royal directement et trés couramment (une quarantaine de fois aux Pyr.,
elle aussi), et jusqu’a la fin du Nouvel Empire, Re fils de Nut toujours de tra-
dition solide ®. Cette Mére divine est en outre, largement, « Reine de la
Basse Egypte, s’étant emparée des dieux... de leurs héritages, de leurs ali-
ments et de tous leurs biens...» (Pyr. 781, 824), maitresse de 1'univers,
comme on voit, plus primitivement et explicitement que Gebeb lui-méme. De
pareilles images suffiraient & témoigner d’une histoire oblitérée de la création
du monde par le couple originel Terre-Ciel. Mais cette histoire n’est pas
toute perdue. L’acte central de la légende cosmogonique de Gebeb et Nut,
celui du soulévement du ciel pour déterminer la séparation du chaos, est raconté
en tout détail en épisode final de la Destruction des hommes, le dieu Shu requis
de se tenir en soutien, reposant sur la terre et aidant la déesse a se garder
en sa hauteur : version tardivement incorporée, comme on sait, dans une
large 1égende des gestes de Re, tandis que nous rencontrons I’épisode, ailleurs,
en tableaux plus anciens et mieux dégagés, telle 1’allusion aux soulévements de
Shu comme a un moment décisif et primordial de la formation du monde
(Lsvre des Morts, chap. 17), tel surtout ce passage de Pyr. 784-785 ou 1'on
voit Shu effectuant le soulévement de la voite et la mettant en place avec les
astres. .

On admirera, d’ailleurs, 1’habileté des constructeurs du systéme du Soleil,
qui associérent et subordonnérent & leur figure dominante, en les incorporant
dans sa descendance, les divinités qui, antérieurement et d’autres cotés,
avaient été créatrices ou régentes du monde de maniéres diverses et auraient

M Expression qu’on développe, pour Gebeb
comme chef des dieux, au Moyen Empire, en
« Chef de la Corporation (:—I) de la Neu-
vaine divine» : exemples divers chez Lepsius,
Aelteste Texte, pl. 9, 39-ho ; Aeg. Insch. Berlin,
I, p. 217, 239, 152 Siut, tombe I, 1. 1;
Lacav, Sare. antéricurs au N. E., p. 108, 122,
116, ete.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

@ Aux Pyr. on trouve déja en scéne Nu,
le flot céleste, masculinisation artificielle de
Nut, et assez souvent ce Nu est pére du défunt :
Pyr. 132, 10ho, 1701,1173-1174. A par-
tir du M. E., comme on sait bien aussi, Nu
prend place comme « pére des dieux», et au
N. E. il devient entendu que Re est sorti de Nu.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—3o( 95 Joes—

pu, laissées indépendantes, exposer le Soleil et sa théologie au danger de
leurs concurrenges : le couple de Gebeb et Nut, 1’Osiris de la religion agraire
et toute sa famille. S’il est bien vrai, comme nous le croyons el dans le sens
de ce que nous avons exposé plus haut, que toute cette opération d’annexions .
divines fut effectuée au nom et au profit de Re-Soleil lui-méme, avant qu’on
lui edt juxtaposé Atum, c’est-d-dire & un stade antérieur i l'installation de
Re, avec sa descendance, dans la ville qui devait devenir Héliopolis, on voit
de plus que tout le travail a été exclusivement théologique, proprement religieux,
et que c’est une erreur qui est commise, derniére rémanence peut-étre de la
royauté d Héliopolis de Sethe et tous autres, lorsqu’on croit voir que chez
Atum-Re d’Héliopolis, la famille de Busiris fut requise et inscrite en sous-
ordre dans 1’intention d’une affirmation de prépondérance politique.

On n’oubliera point, au surplus, que la construction solaire a été faite en
dehors d’Osiris et de son église, qui bien probablement ne furent sollicités
ni consultés en quelque maniére. Mais Osiris prit-il jamais souci de son inscrip-
tion dans les cadres d’une autre religion, dans un autre et lointain sanctuaire ?
Il pouvait 'ignorer en toute indépendance, d’autant que sa puissance, trés
certainement, ne fut jamais en passe de s’amoindrir. Cela est manifesté trés
fortement par le fait qu’au moment ot la conquéte unificatrice fut accomplie et
que le Pharaon nouveau s’occupé de définir sa position divine et de préciser ses
titres dans la Basse Egypte soumise, c’est vers le dieu de Busiris qu’il se
tourna — nous avons expliqué, précédemment, cette situation et cette en-
treprise — pour chercher aupres de lui, par I'intermédiaire de Buto, I'appui
d’une 1égitimation paternelle : cela, bien longtemps avant que ses successeurs
fussent conduits & accepter, contrainte ou profit pour la royauteé memphite?
une nouvelle qualité de Fils du Soleil dont 1’histoire sera rappelée cl-apres.

Venons, auparavant, au dernier des points importants annoncés en com-
mencant, touchant le systéme d’Héliopolis, sur lesquels on est contraint de
serrer et discuter la pensée nouvelle de Kees : la question de 1’époque de la
construction du systéme ().

® Notons ici que S. Schott, en 1943, dans  p. 1-27), a suivi Kees de bout en bout, dans
un mémoire généralement discutable d’ailleurs  ce qu’il apportait de meilleur et de pire.
(Spuren der Mythenbildung, dans A. Z., 78,
13.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

s 96 Joer—

Dans le cadre du culte d’Héliopolis, expose Kees (p. 233-234), le dieu,
toyjours considéré comme Soleil du matin, est identifié avec Horus lumineux
(Re-Harakhte) et porte la téte de Faucon. « La prise d’appui sur la dénomi-
nation d’Horus et la figure de faucon décélent une formation de 1’époque
thinite, tout comme les épithétes du dieu Soleil qui paraissent occasionnel-
lement aux Pyramides : Horus de I’Orient, Ame de I’ Orient, ou bien Horus des
dieux. Le progrés et la propagation de la croyance solaire d’Héliopolis, sous
des noms semblables, ne peuvent s’étre accomplis qu’aprés la fondation de la
royauté par Menes. .. » Plus loin (p. 240-241) : « On peut dégager en outre,
trés caractéristique du monde spirituel d’Héliopolis, une maniére délibérément
bureaucratique (sic) qui fait contraste avec les histoires divines [celles d 'Horus
et Set, dont il vient d’étre question]| d’une ancienne époque toute pleine de
combats. A ne pas s’y méprendre, Héliopolis dans son monde divin avait une
représentation en projection de 1’organisation réelle de l’Egypte unifiée. On
pourrait croire que 1'organisation, a cette place, avait été 1’euvre d'un admi-
nistrateur et d’un homme d’état, plutét que celle d’un théologien inspiré par
de vraies forces de croyance; cette organisation, de ’esprit méme qui gouvernait
le gigantesque traval d’édification de UEtat de I’ Ancien Empire : le temple du dieu
supréme dans la fonction d’une cour de justice, son cercle de dieux comme
une assemblée de fonctionnaires statuant en droit; dieux en action vivante .
autrefois, venus & présent a patiemment accueilliv la décision du président
du tribunal, & la maniére d’un honnéte homme en fonction d’Etat! etc.». ..
«En tout ce qui précéde, cette systématique d’Héliopolis porte des signes
impossibles & méconnaitre de sa date d’origine. L’organisation de larges frag-
ments des textes des Pyramdes, faite en conséquence de cet esprit, me peut pas étre
antérieure & U'intervalle entre III° et Ve dynastie.»

Ici encore, on éprouve certaine difficulté a suivre la pensée de 1’auteur et
ses enchainements logiques jusqu’a la conclusion, dont la position surprend :
si de larges rédactions des Pyramides sont du temps méme des dynasties
memphites — et cela est vrai trés généralement, nous en sommes d’accord
et le croyons positivement démontrable — cela entraine-t-il que la construction
théologique d’Héliopolis n’est pas antérieure? De maniére générale d’ailleurs,
aux premiéres pages de cette étude, nous avons noté combien dangereuses
étaient les inductions de la forme de celles qu’on vient de voir, fondées sur

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0( 97 Yoes—

un parallélisme — ne peut-il dtre ilusoire, ou prétendu? — entre un grand
fait religieux et telle situation historique d’ensemble. Dans certains cas heureux,
la méthode fonctionnera excellemment, comme il parait s’étre produit chez
Kees, par exemple, dans ses considérations (p- 289-290) sur le célébre
monument de la théologie memphite que nous connaissons par une version tardive,
mais ol nous décelons les emprunts, faits & Hermopolis et & Héliopolis, de
mythes « qui paraissaient importants pour les images divines de la royauté»,
et dont on est & méme de reconnaitre que la langue du document es* contem-
poraine des textes des Pyramides : sur la foi de quol, ensuite, nous ne sommes
point surpris de voir juger que la composition, « d’aprés sa texture spirituelle
et le but qu’elle poursuit, se place, pour le mieux, vers ce point d’inflexion
décisive de 1’histoire, lorsque la royauté transféra sa résidence de la Haute
E‘gypte & Memphis», soit vers le début de 1a III° dynastie. En d’autres cas,
par contre, les faits démentiront 1’observation et ’intuition de 1’historien dans
’exercice de la méthode. Dans le cas du probieme de la date du systéme
d’Héliopolis, nous avons la chance de trouver que le sentiment et les con-
clusions de Kees sont, d’aprés les faits, attaquables directement. Ici encore,
comme nous avons fait en un précédent paragraphe touchant 1’histoire pri-
mitive de la légende osirienne, on peut essayer de raisonner en logique.
Il est accordé, pensons-nous, que la figure des Deux Royaumes, celle de
Buto-Hiérakonpolis, image dédoublée de 1a royauté conquérante du Sud par
projection, dans le Nord, d’une capitale horienne en symétrie avec la capitale
horienne originale de Haute Egypte, est afférente 4 la royauté horienne sur
l’Egypte unifiée, donc point antérieure & 1’unification : contemporaine des
premiers jours de 1’unification, cependant, ou aussi bien que contemporaine,
le titre de Seigneurie des deux déesses (2 L, nby, « Double Seigneur») déja
attesté au début de la I** dynastie (plaquettes de 1'Horus *%3). Or cette formule
de Buto-Hiérakonpols, manifestant que c¢’est 1" Horus de Buto qui fut choisi pour
représenter le dieu pharaonique dans la moitié nord du Nouvel Empire, im-
plique que cet Horus de Buto, au moment de 1’unification, était déja en place,
donc antérieur & 1’unification, et dans des conditions d’importance expliquant
son élection pour la place éminente ou le régime nouveau allait le mettre.
Considérant ces faits, au paragraphe initial de la présente étude, nous avons
proposé d’y wvoir la preuve qu’Horus de Buto était déja, vis-a-vis d’Isis et

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes. .
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3o( 98 Jeg3—

d’Osiris, dans la position d’Horus fils : situation sans aucun doute d’ailleurs
dans le sens des explications que nous avons développées, I'annexion familiale
de cet Horus occidental par Osiris n’exprimant point autre chose, au début,
que 1’extension dans ’ouest du Delta de la confédération dont Busiris exercait
’autorité centrale. D’ou il résulte qu’Horus fils était déja inventé et en place,
généralement donc que la légende osirienne dans sa forme compléte était déja
pérachevée, a un stade antérieur a 1’événement de I'instauration pharaonique.

Considérons comme accordée cette conséquence, et poursuivons. Les ordon-
nateurs de la mythologie d’Héliopolis étaient allés chercher, pour lui donner
place dans leur tableau théogonique, ce méme Osiris et sa famille, mais sans
Horus, ce qui parait déceler que dans ce groupe familial, tel qu’ils 1’auraient
recu et le mirent en euvre, Horus-fils n’était pas présent encore, qu’Isis n’était
pas encore & Buto, qu’Osiris et Isis en mariage restaient encore confinés dans
leur premier domaine de 1"« Orient». Est-il absolument démontré, par 1a,
que la construction de la Neuvaine est antérieure & 1’invention d’Horus fils?
Certes non ; car on peut se demander si les compositeurs du systéme solaire,
en présence d’Horus de Buto déja rattaché au cercle de Busiris, n’ont pas eu
de particuliéres raisons de regarder ce dieu du nord-ouest comme indésirable
et de 1’exclure. L’explication la plus simple, cependant, voudrait que ces
compositeurs n’eussent eu a leur disposition que la famille osirienne élémen-
taire aux deux couples; c’est une hypothése, I’hypotheése la plus probable.
Si on I’admet, il en résulte que la Neuvaine originale, antérieure & 1'installation
d’Horus fils dans le cercle osirien, est & plus forte raison antérieure & P'instau-
ration de la royauté dynastique.

En rigueur, il ne parait pas que la démonstration puisse étre poussée plus
loin. En simple considération historique, cependant, on croit voir aussi qu’une
datation ancienne des organisations religieuses d'Héliopolis est confirmée par
le fait que dés le début de la 1V® dynastie le Soleil est puissant auprés du Roi,
qui se laisse appeler « Fils du Soleil», et que les premiéres interventions du
Soleil dans la titulature royale se manifestent bien antérieurement encore, au
début de la II¢ dynastie ; on comprendrait mal, en ces conditions, que la théo-
logie solaire ne se fit construite et assise qu’au cours méme de la période
memphite. Il y a toutes chances au contraire pour que la puissance religieuse
dont 1’association, acceptée ou recherchée, était affichée par la royauté dans

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e0e( 99 deg3—

ces cadres, ctit tous les prestiges d’une institution antique et trés fixée, d’une
force redoutable parce qu’elle était indépendante de 1’édifice royal et en telle
position qu’il n’eit pas été opportun d’entrer en lutte avec elle. Et les faits
sont tels, en vérité, que si 1'organisation pharaonique et la religion solaire
avaient été conduites, lentement, & s’accommoder 1’'une de 1’autre et & con-
juguer leurs puissances. ‘ .

Lorsque nous voyons paraitre, au début de la IVe dynastie, une formule
de cette association, elle ressemble singuliérement & celle qui avait servi anté-
rieurement, par 1'intermédiaire d’Horus le Fils, & rattacher le Pharaon i la
filiation d’Osiris, car la nouvelle liaison est obtenue en posant, simplement
et directement, que le Rol est Fils du Soleil. La formule était habile et, vis-a-vis
d’Héliopolis, nécessaire. La premiére fois, pour entrer dans la famille osi-
rienne, le Roi avait eu la ressource de déclarer son identité, en tant qu’Horus,
avec le redoutable homonyme et concurrent de Buto, ce qui était un éminent
triomphe ; mais dans le cadre d’Héliopolis ce succes ancien se retournait, en
quelque sorte, contre le Pharaon, identique tout au plus & Horus fils d’Isis
et d’Osiris, lequel, en généalogie d’Héliopolis, était un Solaire de rang mo-
deste. En se déclarant Fils du Solerl sans intermédiaire, le Roi regagnait les
degrés perdus et prenait la premiére place auprés d’un dieu souverain ou en
passe de le devenir.

Quand au sacerdoce d’Héliopolis, bien probablement, il avait recherché
délibérément et longuement préparé cette situation de subordination filiale
du Pharaon au Soleil, conquise pas & pas et qui consacrait une sorte d’adhésion
docile de la personne royale a la grande religion. Au cours de la IV¢ et surtout
de la V° dynastie, comme on sait bien, le Soleil prend vis-a-vis du Roi la
position de patron unique et direct, comme il ressort, sur terre pour le Roi ‘
vivant, de la pratique du temple solaire de chaque souverain, dans la nécropole,
et dans I'autre monde, de toute cette religion funéraire construite pour la
seule personne du Roi mort, aux termes de laquelle il va rejoindre au ciel 1e
Soleil lui-méme, partage son destin et recoit accueil dans ses domaines. Mais
cette qualité solazre du Pharaon, qui est le principe des textes des Pyramides
de la couche la plus ancienne (), n’avait été élaborée que progressivement.

@ Voir pour tout cela,chez nous, Le Champ des Roseaus et le Champ des Offrandes (1936), passim.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 100 )oe3—

Assez longtemps avant 'appellation de Fils du Soleel on voit paraitre,
dang la titulature, ce nom solaire, expression d’une qualité ou d’une action
du Soleil, qui appartiendra obligatoirement au Pharaon des temps classiques;
et le nom solaire est déjd inventé sous la II° dynastie, d’aprés ceux de Neferkare,
qui est probablement 1'Horus-Set Khasekhmoui, et Nebkare, probablement
I’'Horus Sanekht du courant de la III°, avant la 1Ve dynastie ot le nom de
ce type est rare, Tetefre, Khafre (Khephrén), et la V¢ oti le méme nom, d’usage
tres établi, n’est pas encore obligatoire. Parallélement a cela on observe que
le titre Fils du Solesl, généralisé et en place fixe a partir de la VI dynastie,
était encore facultatif sous la Ve, apreés ses premiéres apparitions a la IVe,
chez Khephreén puis chez son successeur Mykerinos. Quelque temps auparavant,
cependant, dans les titulatures du grand Horus Neterkhet, roi Zeser, de la
ITI¢ dynastie, on rencontre 1’appellation remarquable de Soleil d’Or, premiére
expérience, sans doute, du titre régularisé en « Horus d’Or» dés le début de la
IVe dynastie, mais & laquelle un grand intérét s’attache a cause de I’audacieuse
tentative d’installation solaire dont elle est le témoignage. Et antérieurement
encore, plus haut que le solaire Neferkare précité, de la II* dynastie, on constate
que 1’un des premiers Pharaons de cette II° dynastie a jugé & propos de s’ap-
peler, dans le cadre méme de son nom d’Horus, Re neb, « Soleil Seigneur» @,

Coincidence remarquable des préoccupations, des concessions, des précau-
tions de la royauté horienne en directions diverses : ¢’est 1’Horus Hetepsekhmoui,
le premier de la II® dynastie, qui en ce nom d’Horus méme, « Réunion des
Deux Sceptres», affirme pour la premiére fois — sans doute était-ce tres
nécessaire — que les royautés d'Horus et de Set sont équivalentes et insépa-
rables; et c’est son successeur immédiat que nous voyons, pour la premiére
fois aussi, incliner son autorité en hommage au Soleil et prendre un nom
«solaire» sous le couvert de sa qualité horienne méme. Tout se présente
comme si le Pharaon du début de la II® dynastie avait vu se dresser contre lui,
en méme temps que 1’opposition séthienne de vieille date et toujours dangereuse,

® 11 ressort de ces précisions que la solari-  entraine avec elle que les plus anciennes com-
sation de la personne royale, entreprise versle  positions des Pyramides ne sauraient, elles non
début de la II° dynastie, est & peine achevée  plus, étre aniéricures de beaucoup & cette dernidre
encore au cours de la V° (cf. chez nous, Le  époque.
Champ des Roseaux, p. 141) : situalion qui

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etdn( 101 Yot

des prétentions solaires nouvelles ou grandies, en liaison de souvenir, peut-
étre aussi, avec les situations politiques d’indépendance des temps prépha-
raoniques. On croirait volontiers que 1’Horus pharaonique avait perdu son
prestige ou sa force, et que d’anciens alliés et d’anciens adversaires, a la
méme minute, prenaient courage, chacun de son coté, pour faire entendre
leurs revendications. A 1’encontre de la religion horienne proprement dite et
auprés du Roi, ce fut un drame long et complexe, dont nous savons qu’il ne
se dénoua pas de la méme maniére pour tous les partenaires. Set, victorieux
un instant au cours de la II* dynastie, recula devant une restauration horienne
habilement conduite, et pour toujours, ensuite, fut relégué au deuxiéme plan
des images et qualités royales. Mais le Soleil dans le méme temps poursuivait
son entreprise. Servie, sans nul doute, par le succes -de sa doctrine cosmo-
logique triomphalement propagée, la redoutable puissance spirituelle s'im-
posait au Roi peu & peu, et vers la fin de la Ve dynastie, -aupres du Roi Fils
du Soleil elle était devenue la force religieuse dominante et incontestée.

Le Pharaon n’en devait pas moins rester Horus, en titre divin fondamental,
jusqu’a la fin des temps pharaoniques, de méme que la 1égende spécifiquement
pharaonique des origines, celle des deux Horus royaux dans leurs respectives
capitales et leurs deux domaines, devait continuer d’étre enseignée trés long-
temps, gouvernant toujours, par exemple, les cérémonies du couronnement
et celles du Heb sed. Mais le Soleil d’Héliopolis était le dieu impérial. Il en
garda la position jusqu’a la ruine de 1’Ancien Empire, et plus tard, & son tour,
il recula dans ’ombre, substitué par le dieu de la région thébaine, cependant
que le Pharacn du Nouvel Empire continuait de se parer, dans la titulature,
des appellations rituelles solaires superposées aux appellations horiennes des
origines, cristallisées et toutes également indestructibles.

V. — L’HORUS ¢AUX DEUX YEUX» DE LETOPOLIS.

L’Horus-momie de Létopolis est désigné par une épithéte qui a 1’époque
ancienne — bornons-nous d’abord & la consultation des Pyr. — se présente
etc. bny iryf 1), fréquemment aussi

h 2=

le plus souvent sous la forme ff

@ Pyr. 17, 826,832, 771,1211,1270, 1367, 1547, 1670, 2015, 2086,

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ene 102 Yoot

WAt~ = ete. mpnt ir{i, 'identité du substantif mhnt bien assurée partout
parle contexte @), une fois seulement fnij n irfj et une fois, moins certainement,
mhut n iry @. Des deux formes prmmpales celle en mhnt iry signifie, de toute
évidence, «Face des deux yeux» @5 la forme sunpie bnyj iry), qu’Erman tra-
duisait «aux deux yeux devant» @, peut étre comprise aussi, a 1’actif, comme
« Chef des deux yeux». On arrive difficilement & saisir comment Kees, consi-
dérant toutes formes ensemble (Gditterglaube, p. 44, 235), peut obtenir la
traduction générale « Celui sans yeux», interprétation possible et soutenable
seulement pour les formes avec n intercalaire, compris comme le négatif, ainsi
que notamment faisait Sethe ®; ainsi que nous voyons faire en dernier lieu
par Junker, raisonnant spécialement sur la forme compléte mbny n iry, qui
peut signiﬁer, en rigueur grammaticale, « Celui & la face de qui 1 n’y a pas
d’yeux» ®. Junker, cependant, accuse nettement qu’a 1’époque ancienne, en
ces condltlons, nous devons étre en présence de deux noms différents et de
significations opposées, le nom aux yeuzx (sans le n intercalaire) et le nom
sans yeux 7).

N’y a-t-il pas, en ce mode d’interprét.tion, une erreur, consistant & pro-
jeter dans le passé une dualité de signification qui ne nous est attestée cer-
tainement qu’a 1’époque tardive? Le dédoublement, manifesté bien probable-
ment par 1’apparition d’une écriture empruntant le signe -, commence
d’étre perceptible au Moyen Empire en assez rares exemples comme celui de
Harhotep, 1. 525, W WA= =}, celui de L., D, II, 1hya, fiT T
ou encore, sur un sarcophage connu (Foutlles de Lwht, pl. XXIII), dih Oo']

a c0té d’exemples plus courants d’écritures avec le ~ simple; et 1a propor-

® Pyr. 601, 771, 826, 1265, 1431,
1864 : forme usitée chez P avec prédilection,
mais employée aussi par M et N.

® Pyr. 601 (chez T), 771 (chez P, peut-
dtre mhnt iryj simplement).

® Cf., pour ce mot «face», Pyr. 493, ct,
tout A fait probant, 148 : h[ﬁh;)\[ﬁh
=™ N «Ta face est la Face des deux yeux
( Torus de co nom)».

9 ErmaN, Ag Religion, 1909, p. 13; Rel.
der Agypter, 1934, p. 18, a1,

% Serme, Urgeschichte (1930), p. 117.

) Junker, Der sehende und blinde Gott etc.
(loc. cit., 19h2), p. 8, 12 '

7 De maniére analogue au total s’exprime,
en dernier lieu, Vanoter, La religion égyptienne
(1944),p. 29 et 3¢ :'Mekhentiirty « celui dont
le visage posséde deux yeux», nom « qui fait
clairement allusion au mythe primitif»; un
autre de ses noms étant Mekhenti-en-irty « celui
dont le visage est privé de ses yeux», & cause
« d’un célébre mythe astral», celui des « vicis-
situdes du soleil et de la lune».

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——etae 103 Joer-—

tion de ces emplois des deux types ne change guére encore au Nouvel Empire,
ou, pour mbptj n iry], on écrit couramment comme par exemple en W 30\ ik
"= 4 de Todt. Nawille, ch. 17, 1. A6-47, ch. 18, 1. 11. A 'époque
tardive, cependant, 1’écriture avec ’idéogramme du négatif devient tout a fait
réguliere, fih " oo, Ah oo, « oo ete. @, pour exprimer une qualification
«sans yeux» que rend indubitable la mise en opposition fréquente, dans les
formules religieuses, du dieu « sans yeux» et du dieu ¢aux yeux», = - g% &5
avec = &1 %3, qih 75 avec {ih &% £, ete. @. Junker, traitant de hutj n irt) dans
ces textes, y voit ® un « complet renversement de 1’écriture», en liaison avec
ce fait qu’on aurait pris I’habitude de considérer le dieu de Létopolis comme
aveugle. Certes, une i)areiﬂe image était venue A &tre acceptée; mais a partir
de quelle époque? Et ne pourrait-on comprendre qu’au Moyen Empire, au
Nouvel Empire méme encore, le vocable ~- dans le nom divin, de valeur n,
exprimait simplement la préposition génitive ou dative dans son ordinaire
usage? De maniére générale, il est compléetement noté et expliqué que le
signe ~ est employé dans 1’écriture comme phonétique n, cela deés le stade
~des Pyr. et A toute époque ensuite, et de maniére courante (),

11 est & penser, en ces conditions, que jusqu’au Nouvel Empire, et quel que
fiit le détail de 1’écriture, mhnyj n &rtj a continué d’avoir le méme sens que le
plus simple mhntj irtj ; ce sens, comme il ressort de la prévalence trés marquée
de la forme simple 4 1’époque ancienne, ne pouvant étre autre que celui de
« Face des deux yeux» ©).

" Par exemple Tod:. Lepsius, ch. 14s,
col. & Apophis, 27, 53 22, 20 efc.

® Une collection de ces formules chez
Junker, loc. cit., p. g-11.

® Ibid., p. 13-14.

® Gunn, Studies in Egyptian Syntax (1924),
p. 83-89.

© L’interprétation « sans yeux» est-elle an-
cienne, et a-t-elle des adeptes dans 1’égypto-
logie actuelle? Gunn (Studies, p. 8¢g), devant
ﬂih?wz en Pyr. 601 et aux sarco-
phages du M. E., s’exprime de telle sorte qu’il
semble admettre que sww est pour un -~
normal avec le sens du négatif. I est heureux,

pour la séeurité du sens, que la forme la plus
habituelle aux époques anciennes soit la forme
simple hngf iry, sans la particule ; d’aprés quoi
les traducteurs, le plus souvent, diront

¢« Horus aux deux yeux» (tel, par exemple,
Moner, Le Nil, 1926, p. 131 ; Histoire de
POrient, 1929, p. 174). Brugsech ancienne-
ment (Rel. und Myth., 1891, p. 532-533),
en tout dernie: lieu Erman, comme on 1’a vu
ci-dessus, n'interprétent pas trés différem-
ment. On notera, cependant, un curieux et
contradictoire désordre au Worterbuch, ot 1’on
trouve (I1I, 306, rubrique kngj-n-irgj) : «nom
d’un dieu sans veux (Haroeris) de Létopolis

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ette( 104 Yoes—

[Note intercalaire. — Le présent mémoire était écrit depuis plusieurs mois
lorsque nous est arrivée la recension (dans 0. L. Z., 46 [1943], col. Ao3-
405) de I’étude de Junker par Kees lui-méme, qui, tout en approuvant et
suivant volontiers Junker sur la dualité de sens, «trés significative dans
Pesprit de la théologie égyptienney», du nom du dieu auz yeuw et sans yeux,
estime cependant que Junker, en cette explication, a peché par exces, et
qu’aux temps anciens, pour le nom, le sens affirmatif «aux deux yeux» est
le seul attesté et admissible. S’agissant de Kees lui-méme, qui n’hésite point,
a la suite de Sethe, & admettre une dualité semblable dans le cas d’un autre
nom, celui d’Atum, qui signifierait a la fois «le Tout» et « Ge qui n’est pas
achevé encore», s’agissant de Kees, disons-nous, cette rencontre avec nos
conclusions qu’on vient de lire nous parait de valeur intéressante. |

Que d’ailleurs I'Horus « aux deux yeux», hnyf irtf, s’appelle mpntj irtj, « Face
des deux yeux», aussi bien et en parfaite équivalence — les deux formes sont
en variante en plusieurs places des Pyr. (601, 771, 826) — cela suffit &
démontrer que ce dieu de Létopolis est identique, dans le principe, a une autre
figure Faucon de situation et de fonction toutes différentes, celle de ce Seigneur
du ciel éployé sur la volite céleste, représentation, nom et image de la votte
céleste qu’on voit comme une Face dont les deux yeux sont le Soleil et la Lune @
Cette Face aux yeux est considérée d’ailleurs, et tout naturellement, depuis
les théologies les plus anciennes, comme identique & Nut-ciel elle-méme, a
moins que les formules ne recourent & la spécification du Faucon de Nut, maitre
des yeux et & qui le défunt royal est identique ). Ces yeux incandescents du
Faucon sont évoqués a toute époque, fréquemment surtout a 1’époque tardive,
comme dans 1'invocation de la stéle de Naples, ou Harsaphés d’Herakleopolis,
identifié avec Atum et avec Re-Harmakhis, est appelé «celui dont P'eeil

et Ombos», et (II, 132, rublique mhnt-irg,
mhnt-n-irty) : «nom d’un dieu en figure de
faucon ; plus tard épithéte d’Horus, en réfé-
rence au Soleil et 4 1a Lune, qui sont ses yeux.»

™ Voir Eruan, Rel. der Agypter (1934),

p- 18, 21, 27, 98, 11/, Cet Hoius-ciel est

identifié, au stade des Pyramides, avec le
Soleil, ou tout au moins considéré comme en

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

relation étroite avec lui, en tant que )\ %
?:]‘ (Harakhie) « Horus de 1'Horizon» ou
«de la Lumitre»; voir Pyr. 348, 1026,
1027.

® Pyr. 2034-2037; cf. 823 (les deux
yeux sont ceux de Nut elle-méme), 69-71,
1285-1287.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 105 )oes—

droit est le Soleil et dont I’@il gauche est la Lune» ); ou comme & Edfou,
ot ’on dit notamment & Horus : «Ta face est pourvue de ses yeux ®).»

Horus de Létopolis est donc, en méme femps, ce grand Horus-ciel, image
générale de la nature, divinité d’un tout autre ordre : les historiens ’observent
quelquefois et en sont frappés. Horus de Létopolis, écrit Moret @, «est tout
autre chose qu’un dieu local; il se nomme, comme Seth, Seigneur du Ciel;
sa face possede deux yeur qui sont le Soleil et la Lune. . . » Kees, en son ouvrage
de 1941 (p. 235, 44), exprime le sentiment que I'image cosmique pourrait
dtre sortie, par extension, de la divinité locale @, 1e Faucon aux deux yeux
étant « une image céleste étrangére & Héliopolis, qui, ou bien a pris naissance
dans la place d'un culte de faucon, ou tout au moins a été fortement influencée
par un culte semblable. .. », et pense de plus que dans 1’état de ce dévelop-
pement et de cette dualité de figure, on s’est avisé d’expliquer que le dieu de
Létopolis fat aveugle, par le don qu’il aurait fait de ses yeux pour étre les
yeux de la Face céleste . Mais laissons cela, qui est vain si1’on admet, comme

‘'

il faut faire sans doute d’apreés ce qui est exposé plus haut, qu’aux temps
classiques tout au moins, la composition hiéroglyphique n’a aucunement 1’in-
tention de désigner une figure sans yeur. Et portons notre attention sur le
fait lui-méme de la double position de 1’Horus aux yeux, local et cosmique.

Les grandes religions nous font connattre, ailleurs, plusieurs situations du
méme ordre, que nous avons déja débattues : celle de Re-Soleil, cosmique
caractéristique avec tout son systéme et installé & Héliopolis en superposition
4 Atum, celle d’Osiris a Busiris, ou sa religion cosmigue venue de loin avait

trouvé son siége, moyennant 1'identification du génie de la vie avec 1’ ‘nd-f

M Stele de Naples, 1. 43 voir B. I. F. 4. 0.,
30 (1930), p. 380.

@ Naviie, Tewtes relatifs au mythe d’Horus,
XXII, 1 ; Cuasswar, Edfou, VI, p. 213, Trés
nombreuses citations d’Edfou et du Mammisi,
touchant le Faucon qui «éclaire» ou «rayonne»
de ses deux yeux, chez Junker, Giza, 11 (1934),
p. 49-50.

® Morer, Histoire de I’Orient, 1929, p. 1 74.

® Kees est suivi, ici encore, par Vanpier,
La religion égyptienne (194k), p. 20-21, ran-
geant le Faucon-ciel aux deux yeux dans la

Bulletin,, t. XLVIL.

catégorie des divinités locales promues, en dé-
veloppement ultérieur, aux fonctions de dieux
cosmiques.

® L’image céleste fixée, & Létopolis, «en
une empreinte de tout spécial caractére, qui
a fourni an dieu faucon son épithéte Chentirti
« Gelui sans yeux». La légende expliquait cela
par le fait qu’il aurait donné ses ‘deux yeux
pour étre les yeux astraux du Giel...» Ou
sont les justifications? Kees se borne, & cette
place, & nous renvoyer & Serne, Dram. Texte,

p. 184.
1h

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tpe( 106 )ogs—

local de la vieille ville. Ce dernier cas surtout, dans lequel on a le bonheur
que 1'histoire des provenances et des installations soit positivement établie,
fait voir que si 1’on a le droit de raisonner par analogie — et sans doute
convient-il de le faire pour éclairer 1’évolution de ces images Faucon venues
d’Asie, au stade méme d’Osiris et de sa religion — ce n’est point quelque
dieu local, en Egypte, qui se développe, sur place, en grand dieu naturel,
mais bien une figure du monde naturel qui vient, escortée de sa mythologie
toute construite, & prendre place sur un siége ol elle recouvre la personne
de 1’ancien maitre. Nous avons expliqué tout cela, ci-avant, au paragraphe des
présentes Nofes consacré aux origines d’Horus; vu aussi, d’ailleurs, que de
ces deux variétés du Faucon prédynastique introduit d’Asie, le dieu-ciel auz
yeux et la dominante enseigne des princes et des peuples qui entrérent en
Egypte avec lui, c¢’est la premiére, sans nul doute, qui a été la plus ancienne,
image de cosmologie générale de laquelle la divinité nationale des conqué-
rants, de forme plus particuliére, avait été extraite en quelque sorte. Mais
I’Horus-Ciel était resté, d’autre coté, entier et intact, et c’est avec lui qu’on
considérait aux temps ultérieurs, dans 1’Egypte de toutes les époques, que le
dieu de Létopolis faisait une seule et méme personne. Nous sommes en mesure,
a présent, de poser clairement que 1’Horus Faucon de cette trés ancienne
explication du ciel, du soleil et de la lune, avait été adopté a Létopolis, c’est-
a-dire, le plus vraisemblablement, accaparé par Létopolis pour y exercer les
fonctions de divinité locale.

Il ressort de 1a que dés 1’époque ancienne, 1’Horus aux yeux a réuni, dans
sa figure, les deux personnages trés différents du grand Faucon-Ciel et de la
divinité locale de Létopolis. Il est remarquable que dans les nombreuses com-
positions des Pyramides ot intervient son nom, ¢’est toujours la grande divinité
naturelle qui est visée, rarement localisée & Létopolis et seulement par une
sorte d’artifice secondaire. En 826 (= 832), le défunt est en paralléle avec
Osiris, Set et Hny-irty; en 17, avec Horus, Set, Thot, le dieu (?), Osiris et
Hnt-irty 5 en 1431, le défunt est en paralléle avec le dieu auz yeuxr seulement.
En 601, notre divinité est en groupe de quatre avec Nephthys et deux autres
entités plus obscures, vis-a-vis d’un autre carré constitué par les quatre génies
enfants d’Horus. En 148-14¢, une litanie des parties du corps du défunt
assemble les mémes quatre génies avec Mpnij-irtj, le Chacal Wp-w:iw et nombre

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ts( 107 oerm

d’autres figures non localisées géographiquement. Dans des formules d’un
autre type, que nous citerons plus loin (1264-1273, 1546-1547, 1660-
1671), le dieu aux yeux est enr6lé dans des compagnies nettement osiriennes,
ou s’efforcant d’étre telles, empruntant d’ailleurs les formes et le cadre d’une
Neuvaine remaniée et enrichie; au chapitre 1264-1273, dans le cours duquel
on s’attache a localiser en domicile territorial réel les dieux nommeés d’abord,
Hntj irty est mis, naturellement, & Létopolis (1270), de méme que dans le
chapitre 1660-1671, o chacun des dieux évoqués est mis, autant que pos-
sible, sur un siége réel lui appartenant. Voici enfin une troisi¢eme famille de
formules, d’un haut intérét, dans lesquelles notre dieu apparait comme un
protecteur supréme du défunt, pere du défunt explicitement quelquefois,
c’est-d-dire dans les fonctions funéraires qui normalement sont celles de Re-
Soleil auprés du défunt royal : en 771, il protege le défunt; en 1864, il est
son frére; en 1211, en 1367-1368, en 2015, le défunt est installé «sur le
grand tréne. .. sur les genoux de Hntj-irtj» ou « de son peére Hntj-irty», images
enrobées dans des compositions d’ancienne armature solaire. Dans une der-
niére formule, solaire fortement retouchée (2078-2086), Horus pere des
quatre génies habituels est particularisé en Horus de Létopolis, lequel parait
aussi, & la fin, gouverner en primauté I’ascension du défunt vers Atum ). Les
compositions de cette troisiéme famille procédent de conceptions funéraires
étrangeéres & la religion funéraire de Re-Soleil, présolaires sans nul doute, dans
’ordre desquelles la fonction souveraine appartenait & 1’Horus-Ciel lui-méme.

A Létopolis, lorsque 1'intronisation de ce grand Horus-Ciel est intervenue,
elle a rejeté dans I'ombre, jusqu’a 1’effacer, I'image d’un dieu primitif de la
ville qui transparait encore, peut-étre, si c’est lui qu’on doit reconnaitre dans
cet obscur et mystérieux = Hrij, assez souvent rencontré dans les formules
des Pyramides et de toutes les époques suivantes, et qui nous est présenté,
deux fois au moins, comme « Chef de Létopolis» @ ; étant observé, en outre,
que Hny-irtj et Hrj sont attachés ensemble dans le tableau de cette famille

M Cf. Junker, loc. eit. (19h2), s’occupant ® Pyr.1308; L., D, III, 277 a, titulature
longuement (assez différemment de nousici) de d’un officier du Nouvel Empire. — Sur Hryj
classer, aux Pyramides, les fonctions du dieu,  comme dieu primitif de Létopolis, cf. Junker,

dans ses deux figures supposées différentes,  loc. eit. (19h2), p. 46-47, 55-56.
pour le service et la protection du Roi mort.
1h,

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e3( 108 )oes—

de dix divinités, alignées en cinq couples, qu’on trouve en Pyr. 1546-1547,
et que la forme ancienne de fry), bélier-momie dans les textes de la III* dynastie,
pourrait avoir entrainé que le grand Horus aux yeux, lors de son installation
a Létopolis, ait dd y prendre posture de faucon-momie, par similitude. Clest
que ce Hryj, dont nous avons étudié ailleurs la figure @, 1"« Inférieur» ou
I’ « Infernal » littéralement, est un génie funéraire souterrain, comme Osiris,
redoutable au défunt suivant la religion funéraire du Soleil et contre qui cette
religion céleste prétend défendre le défunt, en méme temps que d’Osiris
lui-méme (Pyr. 350, 1905, Neit 665) et pour les mémes raisons. Mais il
ne faudrait point croire que ce seul caractére chtonien, par similitude avec
celui d’Osiris, a déterminé 1'incorporation de Hry dans les compagnies osi-
riennes, celle précitée de Pyr. 1546-1547, celle des huit dieux de Pyr.
1264-1265 que la religion solaire prend & partie et veut tenir éloignés de la
pyramide royale. Hrtj n’est pas le seul, en effet, & qui 1’on ait donné place
dans ces ensembles; avec les osiriens authentiques ou supposés du rédacteur
(Horus et Set, Osiris, Isis et Nephthys) et les membres des générations hautes
de la Neuvaine (Shu et Tefnet, Gebeb et Nut), nous y trouvons Hnij-irty lui-méme,
aux deux chapitres précités (sans liaison particuliére avec Hrtjen 1264-1265)
ou1’on reléve aussiles noms de Thot, puis de Neut avec Serket que de nombreuses
formules des Pyr. mettent en attache directe, comme on sait, avec Isis et
Nephthys, et Hntj-irty encore, avec Horus de Buto, la W3d-t de Buto et d’autres
figures, dans la remarquable Grande Neuvaine & douze personnages de Pyr.
1660-1671. Ces divers textes des Pyr. manifestent clairement que dés cette
époque le grand Horus de Létopolis, et aussi ce Hrtj qui le plus probablement
est & c6té de lui & Létopolis méme, avaient été inféodés au cycle osirien, &
peu prés de méme que le Thot de Basse Egypte et sur le méme plan de dignité;
et nous avons noté, en notre antérieure étude, que cette position des dieux
se retrouvait dans les compositions religieuses du Nouvel Empire. Le probléme
de ces incorporations est, comme on voit, assez large; il demande a étre con-
sidéré d’ensemble, et de préférence et d’abord, en posant la question de la
fonction qui est attribuée & de grandes figures comme celles de Thot et du
dieu de Létopolis, dans ces cercles.

) Wens, Le diew Hryj, dans Miscellanea Gregoriana (1941), p. 381-391.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 109 )ees——

~Dans 1’état de 1'information que la présente étude nous a déja permis de
recueillir et de mettre en ordre, nous soupconnons tout de suite que telles
importantes puissances des villes du Delta n’ont pas sollicité d’étre accueillies
a 1a place ott nous les trouvons, & la suite de quelque compagnie osirienne de
composition mal précisée et en rang subalterne. Des situations similaires nous
sont connues. Lorsque les théologiens du Soleil, pour la construction de leur
Neuvaine délibérément cosmologique, emprunférent et mirent en cuvre, en
subordination ostensible, les représentations de plusieurs religions naturelles,
antérieurement constituées et indépendantes, le couple Terre-Ciel d’une image
primordiale de la création, fout ie groupe osirien du mythe agraire bien en
ordre, il est extrémement probable que les personnages ainsi enrdlés sous la
paternité solaire n’avaient point été consultés en vue de cette réquisition, qui
impliquerait, s'ils ’avaient acceptée, la reconnaissance d’une position sujette
et d’une véritable obédience dogmatique : aveu inexplicable, invraisemblable
en lui-méme, et qu’on voit bien n’avoir jamais été fait par 1'église osirienne,
toujours indépendante dans sa ville, en progrés d’influence et en continu
développement de ses capacités religieuses fondamentales tout au long de
1’Ancien Empire. Cela n’empéche point que la dogmatique d’Héliopolis, tout
unmilatérale qu’elle fit, conquit 1’assentiment de l’Egypte entiere, et qu’il se
produisit ainsi qu’Osiris lui-méme, par la force des choses, dit la reconnaitre
et s’en accommoder. Tout porte & croire, d’ailleurs, que la religion et les
actions de Busiris n’en souffrirent en aucune maniére. On a parfois le senti-
ment, aux formules de construction ou d’adaptation osirienne aux Pyramides,
qui empruntent, conservent, remanient la Newvaine aux fins des utilisations
les plus variées et les plus arbitraires, qu’Osiris tirait parti, plus souvent qu’il
n’en était-géné, du cadre d’Héliopolis dans lequel il avait place; bien mieux,
que les compositeurs osiriens savaient renverser les positions fondamentales
de 1a construction, mettant au service d’Osiris quelque Neuvaine fort compléte
de laquelle Re-Soleil était enlevé ou, plus audacieusement, relégué en position
subalterne. Nous rappellerons deux exemples de cette politique d’annexion
littéraire, opinidtre et astucieuse, dont les témoignages remplissent la masse
entiére des Pyramides.
Voici cette compagnie de dix dieux en cinq couples qu’on citait plus haut
(Pyr. 1546-1547), Neuvaine enrichie en queue mais privée de Atum-Re &
Bulletin , t. XLVIL. '5

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

wretde( 110 Jogree

sa téte, et aussi d’Osiris et de Set parce que le discours est adressé a Osiris
lui-méme et que son objet est le sacrifice et le morcellement expiatoires de
Set lui-méme qui avait tué Osiris. Les dieux, alors, regoivent en proie les
morceaux du criminel sacrifié. Et 1’énumération de ces dieux commence par
le tableau aux cinq couples, comprenant : — Shu avec Tefnet, — Gebeb avec
Nut, — Isis avec Nephthys, — Hntj-irtj avec Hrij, — Neit avec Serket. Un pareil
cercle n’est pas tant osirien par sa composition, comme on voit, qu’est osirien
’objet méme de tout le chapitre. Un peu différemment, voici une autre Neuvaine
enrichie (Pyr. 1660-1671), & douze personnages qui sont Atum, Shu, Tefnet,
Gebeb, Nut, Osiris d’Abydos et Osiris « Chef des Occidentaux», Set, Horus de
Buto, Re « de I’Horizon », Hntj-irtj et W3d-t. D’une couche relativement tardive
de I’histoire des textes, comme le manifestent le dédoublement d’Osiris, la
situation de 1'un des Osiris & Abydos et la qualité funéraire de I’autre, ce tableau
est nettement osirien, en outre, par toute sa deuxiéme moitié (les dieux de
Buto, Horus, la W3d-t), dans laquelle il est trés remarquable de voir rejeté
Re en sa fonction solaire, sil’on peut dire, détaché de 1’Atum qu’on a maintenu
a sa place réguliére en téte.

De pareils textes, gouvernés par la pensée et les méthodes osiriennes, font
ressortir en outre que la théologie de Busiris, dans sa maison, agissait & peu
prés exactement comme avait fait Ja théologie solaire antérieurement, pour
annexer telles ou telles des grandes divinités de la Basse Egypte ou marquer
leur subordination religieuse a Osiris, en les incorporant & la compagnie osi-
rienne en queue de liste. Cela est marquant surtout, on 1’observait plus haut,
pour ’imposante figure du dieu de Létopolis, dont nous pouvons éire assurés
qu’il n’avait point eu d’avis & émettre sur son introduction dans le cercle
d’Osiris, non plus qu’Osiris avait agi ou pu agir, lui-méme, lors de son inser-
tion dans le cadre de la composition solaire.

Qu’Osiris ait toujours, et assez facilement, résisté aux tentatives de I’emprise
solaire, cela ressort de 1’histoire des deux grandes religions générales 1'une
et 1’autre en Egypte pendant de longues durées. L'Horus aux yeux de Léto-
polis eut-il les moyens, contre la prétention osirienne, de réagir avec le méme
bonheur? Il y a lieu de le croire. Le dieu de Létopolis, qui de trés bonne
heure avait abdiqué les caractéres naturels, célestes, de sa figure primitive,
ne redevint jamais plus le protagoniste d’une religion générale; mais il sut

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 111 g3

s’attribuer et toujours garder la qualité d’ « Horus le Grand » (Hr wr, Haroéris),
qui mérite attention. D’autres, parmi les nombreux Horus-faucons dans leurs
siéges respectlfs en Egypte furent « Horus le Grand » aussi, cherchant visible-
ment, chacun de son c6té, a se différencier de la foule des congénéres et homo-
nymes et & prendre le pas sur eux : tels I’'Horus de Kus (Apollinopolis Parva),
I’Horus de Nubt (Ombos); mais il y eut toujours deux Haroéris principaux
éclipsant les autres, en Haute Egypte celui d’Edfu (Apollinopolis Magna), en
Basse Lgypte celui de Létopolis qui nous intéresse ici. Chez lui trés parti-
culiérement, 1’appellation de primauté répond au souci d’une permanente
proclamation d’indépendance, de primordialité dans sa ville M, donc de refus
d’allégeance vis-a-vis de toute autre autorité divine, et spécialement de diffé-
rentiation, d’opposition dans le nom méme a cet autre important Horus du
Delta qui était « Horus 1’Enfant », Harpokrates, « Horus fils d’Isisy, Harsiésis,
¢’est-d-dire 1’'Horus de Buto. Ne pas étre confondu avec le fils d’Osiris du
sanctuaire du nord-ouest, éviter d’ailleurs tout danger de contamination du
cOté des puissances osiriennes, le dieu de Létopolis voulut cela, bien proba-
hlement et anciennement, de maniére extrémement précise. Ne se souvenait-on
pas d’autre part, & Létopolis, d’une mythologie religieuse et funéraire de
I’Horus aux yeux dont les constructions solaires avaient oblitéré et absorbé
les lambeaux, que nous retrouvons, et dans le cadre de laquelle ¢’était cet
Horus-Ciel, figure souveraine, qui gouvernait le destin d’outre-tombe du
défunt royal, frére ou pére du défunt en quelques formules? Les textes précités
de Pyr. 771, 1211, 1367-1368, 1864, 2015, 2078-2086, en gardent

le témoignage.

Kees pense (Gétterglaube, p. 206, n. 4) que
«de maniére trés significative, 1'Horus de
Létopolis s’identifie, en tant qu’Haroéris, avec

O 1,'idée de primordialité est certainement
dans cette épithéte d’Horus le Grand, et 1’ap-
parente avec une autre appellatmn générale,

celle d’« Horus 1’Ainé», Hr smsw, qui d’aprés
Kees (A. Z., 64 [1929], p. 10h-107 et
Gitterglaube, p. 206-207) est «une figure
théologique pure de provenance cosmique,
créée dans une intention d’équivalence avec

cet Horus [Painé, pour manifester sa pri-
mauté. . .» Erreur sans doute, contre laquelle
nous défend Erman (Rel. der f'fgypter, 1934,
p. 3o et n. 1), distinguant avec soin les deux
figures de Hr wr et de Hr smsw.

Re, voire de portée encore plus grande». Et

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2( 112 Joer—

VI. — HORUS DU SUD ET HORUS DU NORD.

HORUS BHD-17, DANS LES DEUX BHD-T DU SUD ET DU NORD.

Il a été longuement expliqué, ci-avant, que la légende d’Horus et Set ¢ I’état
pur — c’est-a-dire indemne des contaminations ou dégagée des contaminations
intervenues de la légende osirienne — est I’histoire de deux dieux primor-
dialement égaux, rivaux et concurrents, complémentaires et nécessaires a
I’équilibre du monde : histoire construite en légende explicative de 1a qualité
horo-séthienne du Pharaon, qui s’était imposée & lui, & une époque ancienne
de la royauté, en conséquence d’une situation politique certainement impé-
rieuse. Dol il ressort cette certitude, que la 1égende des deux dieux a été
¢laborée & 1’époque pharaonique méme. De trés bonne heure elle eut tout
son développement, pour-lequel il importa, dans 'esprit de sa fonction, que
son cadre fit matérialisé, appliqué sur le sol du monde terrestre, dont les
dieux se disputaient la possession et qui leur fut partagé. Cette dualité horo-
séthienne de 'univers du temps des dieux fut sans difficulté dans ’ordre des
choses de la religion et de la mythologie royale, qui savait dés lors, I’ayant
amplement posé pour confirmations matérielles et spirituelles de 1’autorité
royale dans les diverses parties de la nouvelle Egypte, unifiée par la conquéte
des Méridionaux, que dans les bornes de cet empire il y avait deux Egyptes,
propriétés du Pharaon, chacune de son ¢6té, pour des raisons égales, réputées
indépendantes, et rigoureusement paralléles. A quoi nous allons revenir encore
une fois. Rappelons briévement, au préalable, touchant Horus et Set en
seigneurs respectifs de deux moitiés de 1’Egypte réelle, que le dogme généra-
lement et presque sans exceptions rencontré d’un bout & 1autre des temps
historiques, est celui de Vattribution du Nord & Horus et du Sud & Set (té-
moignages divers; exposé inséré dans le texte théologique de Shabaka; déve-

" loppements narratifs dans les corps de légendes d’Edfou); que fort souvent,

affrontés dans cette attitude de parité, les deux dieux sont particularisés, si
1’on peut dire, dans les figures locales de tel grand sanctuaire d’Horus de
Basse Egypte et de tel grand sanctuaire de Set de Haute Egypte, et que le
Set visé, dans ce cas, est invariablement le Nb-f, celui de Vb (qui est 1’Ombos

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—vene( 113 Jotre—

voisin de Negadah), tandis que pour I’Horus en vis-a-vis de lui, une tradition
moins assurée fait des choix différents d’une époque & une autre : 1’'Horus
de Buto (celui, donc, de la légende osirienne dans sa forme compléte) a
’époque ancienne (Pyr. 204-206, 734), au Moyen Empire certain Horus
Bhd-tj, explicitement en représentation de la Basse Egypte, en face de Set
Nb-t en fonction pour la Haute (tableaux de $m3 3wy des statues de Senousrit I
a Licht, scénes de féte sed de Senousrit III et d’Amenemhat-Sebekhotep &
Medamoud). Cette incertitude dans la localisation de 1’Horus qu’on trouve en
scéne dans le tableau de parité horo-séthienne, est bien plus grave encore que
d’aprés cela seulement on pourrait croire; car on a-des exemples, au Moyen
Empire, d’une formule aux deux dieux méridionauz 1'un et ’autre, « Horus et
Set, les deux Grands, les deux chefs du Pays du Sud ». En face de Set d’Ombos,
dans une pareille évocation, le grand Horus méridional dont on parle pourrait
étre tout aussi bien celui d’Hiérakonpolis, ou le Bhd-fj, celui de la grande
Bhd-t du Sud qui est Edfou @, ou tout autre Horus de Haute Egypte, sans
que le principe de la remarquable construction en fit touché d’aucune maniére.

Certains des faits précités rappellent notre attention, cependant, sur la
figure de cet Horus Bhd-yj de la Basse Egypte, trés certain (il est connu depuis
longtemps, nous allons le rappeler), et en curieuse situation d’homonymie,
quant & Iui-méme et quant & sa place, avec le Bhd-tj du Sud, 3 Edfou. Entre
les deux Horus ainsi désignés et situés, on pressent, aux origines tout au
moins, une relation de correspondance dogmatique trés voulue et parfaitement
précise.

Pour en éclairer les termes, il faut considérer les deux figures symétriques
dans le cadre général du phénoméne, manifesté plusieurs fois, de la consti-
tution d un couple de deux divinités équivalentes, répondant aux deux Egyptes,
la Haute et la Basse, dans 1’ensemble de 1’Egypte unifiée et de sa royauté
unique. La méthode d’une répartition semblable avait été appliquée, on vient
de le rappeler, au cas d’Horus et Set, et avait satisfait aux nécessités d’une
compétition réelle et difficile. Mais 1’élaboration théologique s’était exercée
de maniére semblable & d’autres constructions de bindmes, pour les besoins
d’autres problémes de la jeune royauté et de sa politique; mettant en place

) Sur cette formule des deux dieux en vis- - Kees, en dernier lieu Gé.terglaube (1941),
a-vis dans le' Sud, voir cependant les études de  p. 194-199.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e 114 Yeer

des couples divins constitués par deux Horus, un Horus pour e Sud et un
Horus pour le Nord. '

Il s’agissait toujours, il s’était agi dés le premier jour de la conquéte uni-
ficatrice, de consolider I’autorité du conquérant méridional sur les pays ci-
devant indépendants de la Basse Egypte, en 1égitimant cette autorité par le
systéme d’un réseau d’identifications ou d’associations mythiques qui enchai-
naient, d’une chaine d’or bien certainement, les sacerdoces et les organisations
locales. Le procédé variait suivant les possibilités particuliéres. Nous saurons
peut-étre un jour comment le nouveau maitre s’était comporté, d’entrée, a
I’égard de 1'état d’Héliopolis et de son Soleil avec lequel le Pharaon devait
venir, ultérieurement, & une alliance théologique étroite. Loin de 1d dans le
nord-ouest, & Sais, le conquérant avait simplement mis sur sa téte la couronne
de la Neit locale, puissance importante & n’en pas douter, décidant que cette
couronne serait celle royale pour la Basse Egypte, concurremment avec 1’autre
pour le Sud. Vis-a-vis de Ja confédération de Busiris dans Ie centre nord et
est du Delta, nous démélons assez nettement que pour donner couleur a
I’annexion d’Osiris et de ses puissances, le nouveau roi fit jouer, avec une
habileté surprenante, sa qualité horienne fondamentale.

Nous avons discuté cela en tout détail, déja, au § I des présentes Notes.
Rappelons que dans la confédération des Méridionaux de la conquéte unifi-
catrice, les puissances d’étiquette horienne étaient arrivées a faire prévaloir
I’hégémonie de leur étendard divin, en telle mesure que certain prince Scorpion,
qui le premier se coiffa de cette couronne blanche représentative de la royauté
du Sud désormais, fut aussi le premier & se déclarer Horus-faucon, dans la
forme de titulature qui ne devait plus étre abandonnée; bien probablement
en méme temps qu’il fixait le siége de cette divinité royale & Hierakonpolis,
décidant que cet Horus vivant sous la forme humaine, en la personne du Roi,
¢’était 1’'Horus d’Hierakonpolis lui-méme (on note, a I’appui, que les monu-
ments principaux du roi Scorpion viennent d’Hierakonpolis, et que dans cette
place, les figures du Scorpion et du Faucon étaient représentées ex association
étroite et victorieuse). Or, quand la conquéte du Delta fut effectuée et que
s’y posérent les problémes de 1'implantation de 1a nouvelle autorité royale,
et que pour faire pendant & la couronne blanche instaurée dans le Sud on alla
chercher celle de Neit de Sais pour étre désormais la couronne rouge représen-

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tne( 115 e

tative du Nord, égale en dignité & 1’autre, on s’avisa, dans le méme esprit,
que la qualité horienne du Pharaon devait étre explicitée pour le Nord comme
pour le Sud et qu’il était nécessaire, a cette fin, en contrepoids a 1’Horus
royal d'Hierakonpolis, d’instituer un Horus royal équivalent, dans une rési-
dence de Basse Egypte. Pour 1’exercice de cette fonction en liaison avec le
Pharaon, entre tant de dieux Horus sur leurs siéges divers, aux pays du Delta @,
on avait le choix surabondamment. La figure élue fut celle de 1’'Horus de
Buto, dont il faut bien croire que la position religieuse et politique était
grande ; escomptant d’ailleurs qu’en s’identifiant 4 lui, en personne ou comme
son successeur dans la royauté, le Pharaon avait principalement le dessein
de toucher, filialement, Osiris lui-méme, et qu’ainsi la construction théologique
de Buto nous apporte une sorte de démonstration qu’a 1’heure des origines
pharaoniques, la ldgende osirienne de Busiris et ses combinaisons religieuses
et politiques, impliquant Buto, étaient parachevées et fixées depuis long-
temps.

Ainsi prit naissance le tableau de Buto-Hierakonpolis, figure de signification
et d’élaboration pharaoniques & 1’égal de 1’autre figure Horus et Set, exprimée
dans la titulature royale, d’ailleurs, par le titre de Double Seigneurie, celle des
deux' déesses protectrices, le Vautour du sanctuaire du Sud et I’Ursus du
sanctuaire du Nord, titre que les premiers rois de la I dynastie ont déja
en usage. ,

Et ainsi le Pharaon, dés 1origine, avait été Double Horus, .}\% comme
on éerit dans une titulature trés employée du roi Miebis de la I** dynastie &
et certains titres de hauts officiers de la II* dynastie ®); comme on figurait
déja sur ces étranges jarres de poterie, décorées a la pointe, du début de la
I* dynastie, montrant les deux faucons affrontés, sur ie toit d’un serekh pareil
a celui du nom d’Horus, mais anonyme ; comme le consigne assez souvent

' On n’oublie pas que longtemps avant la
conquéte unificatrice, les religions d’Horus-
faucon avaient recouvert I’Egypte d’un bout i
Pautre, trés probablement apportées par1’im-
migration asiatique de la deuziéme civilisation
énéolithique, et que les sanctuaires d’Horus
étaient nombreux, entremélés avec ceux des
vieilles religions indigénes, dans toutes les

régions de la Basse et de la Haute Egypte.

@ Royal tombs 1,V, 12, et nombreux dutres
exemples.

® Voir II* et III° dynasties, p. 194.

@ Junker, Turah (1912), p. 47, fig. 57,
n° 5; Guépar, dans Ann. du Service, XIII
(1914), p. 115-121 et pl. XIII (Les vases
d’El-Béda).

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 116 )oer—

la titulature royale réguliére de 1’Ancien Empire, écrivant, au lieu de > ordi-
naire Horus d’Or, le Double Horus d’Or r}m% (cf. Pyr. 8), appellation que

commente de précieuse maniére une rédaction du début de la IVe dynastie

qui porte % ), «Horus de la couronne du Sud et Horus de la couronne
du Nord » ainsi couplés. Le méme bindme horien, Sud et Nord explicitement,
est connu plus tard; sous la IV¢ dynastie- on voit paraitre !‘\"f‘ 1"Horus du
Nord dans diverses titulatures sacerdotales, puis, au Moyen Empire, )hi
et §°° en paralléle dans les formules @. Au Moyen Empire reparait,
d’ailleurs, pour se maintenir ensuite, la forme en duel ordinaire, X!‘
(Harhotep, 1. 226), WW» 3} (Todt. Naville, ch. 172, 1. 17). Ce qui fait
'opportunité de cette écriture simple, au Nouvel Empire, c¢’est qu’on y peut
lire & volonté «les deux Horus» ou bien «les deux dieux», et qu’a cette
époque, entre les deux dieux et Horus et Set, les formules ne font plus aucune
différence. Mais les deux dieux n’ont-ils pas toujours été Horus et Set, toutes
les fois qu’on le voulait? Ainsi dans le nom personnel complet de I"'Horus-Set
Khasekhmoui, de la II° dynastie, le réconciliateur horo-séthien, « Lever des
Deux Sceptres», qui s’appelle en outre AMe + (Celui qui est les Deuw
dieux réunisy; ainsi dans la formule des « Egaux de ceur», si fréquente aux
Pyr. pour désigner Horus et Set, avec, en déterminatif, Adoud ¥, et
non moins facilement X et & en correspondance aux temps classiques .
Il est bien intéressant de constater, d’ailleurs, au stade méme des Pyr., qu’au
sein de certaines formules 1'image des deux Horus du Sud et du Nord et 1'image
d’Horus et Set, sont en train de venir en confusion ensemble; telle la formule
si fréquente des «i:tw d’Horus et istw de Set», dont 1’exprimé est remplace,
quelquefois, par « 6w du Sud et #3tw du Nord» (Pyr. 1364, 2011), lequel
est aussi, précisément (Pyr. 1295), «iaw de I’'Horus du Sud et itw de
1’Horus du Nord» ),

On remarque que dans le corps de cette information touffue sur les Horus
du Sud et du Nord, évoqués pour eux-mémes ou en représentation de la per-

M) Graffito d’El-Kab, P. §.B. 4., XXI, pl. L. pire) ; Hierat. Pap. Kon. Mus., 1, pl. 34,1. 4-5
® Voir Kees, Der nérdliche und stidliche Horus, (XX° dynastie).
dans A. Z., 64 (1929), p. 102-104; cf. ® Ce que Sethe a compris, jadis (A. Z., b4
Serae dans A. Z., 44 (1907), p. 7. [tgo7], p. 7-8), extrémement mal.
® 4. Z., 4q (1910), p.‘ 122 (Moyen Em-

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—to( 117 Yoo

sonne royale qui les implique réunis, nous ne voyons jamais paraitre mention
explicite des siéges d’Hierakonpolis et Buto, si bien que 1’idée se présente
4 nous qu’en méme temps que le Pharaon des premiers jours, Horus par
essence, se posait en représentation vivante, ou en fils, ou en successeur direct
des deux dieux, Horus dans les deux grandes places, il se formulait une théorie
plus large, sans localisations géographiques précises, du Pharaon maitre du
monde comme Horus du Sud et Horus du Nord ensemble. En réalité, peut-étre,
le travail théologique autour de la nouvelle royauté n’a-t-il pas eu la précision
systématique et la certitude que nous voudrions lui attribuer. On a peut-étre
cherché et construit de divers cotés & la méme minute. Et peut-étre aussi,
dans le cadre de la conception générale des deux Horus du Midi et du Nord,
est-on venu, & certains moments, & d’autres systémes de localisation de deux
grands sidges horiens complémentaires, en discordance avec le systéme de
Buto-Hierakonpolis, lequel était proprement pharaonique et forcément de la
toute premiére heure. Nous comprendrions ainsi, volontiers, 1’histoire origi-
nelle des deux Bhd-t, au fond de la Haute Egypte et dans le Delta, ol nous
trouvons Horus installé dés le début de 1’Ancien Empire.

T ) - Bhdw c’estle «trone», donc g etc. Bhd-t, la «ville du tréne»,
nom dont on sait unanimement qu’il désigne « plusieurs villes d’Egypte qui
possédaient des sanctuaires du dieu Horus; la plus importante de ces localités
était la métropole du II° nome de Haute Egypte. .. dont le nom profane était
Deb... argw... Edfou» d’aujourd’hui @. L’Horus de la Bhd-t s’appelait
=5 Bhd-tj « Celui de la Bhd-t», et d’innombrables représentations nous le
font voir sous la figure du disque, avec les ur®us et deux longues ailes droites
éployées symétriquement; sans qu’on puisse savoir absolument, d’aprés la
seule figure et le nom qui ’accompagne, s’il s’agit de I’'Horus d’Edfou ou
de celui d’une des places homonymes. La représentation, avec le nom Bhd-y
en symétrie & 'extrémité des ailes, est réguliére a partir du milieu de la
XII* dynastie ®; rare et encore incertaine auparavant, rencontrée, avec le
nom, 4 I’Ancien Empire (Sahoure, temple de la pyramide, voir J. E. 4., 30

[1944], pl. VI, 1; Pepi I¢*, Urk. I, g1; Pepi I, Urk. I, 114). Il mérite

M Gavruier, Dict. géopr., 11, p. a7. — @ Voir Worterbuch, I, p. hij0, et les références,
) geog p- 27 pP- 47

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9o( 118 Yotr—

d’8tre noté, d’ailleurs, que sur un monument trés remarqué de la I* dynastie,
un peigne de I’Horus D-t{!), on trouve le tableau d’Horus-faucon dans sa
barque, voguant sur des ondes célestes représentees par les deux ailes éployées
(sans le disque). :

Les Bhd-t qui ne sont pas Edfou sont relevées et considérées attentivement
depuis longtemps, notamment, autour de 1880, par Brugsch, qui connait
bhien une « Bhd-t du Nord », dans le Delta, en opposition avec la méridionale,
et certaine « Bhd-t de 1’Est» ainsi différenciée des deux autres. A quoi s’ajoute
quiau A |3 Db; qui est I'autre nom d’Edfou, correspond une place home-
'nyme dans le Nord, avec cette complication que le Db: du Nord semble ne
pas étre identique & la Bhd-t du Nord ; et qu’en plus de tout cela on rencontre
partout, dans la documentation, un nom apparemment composé T -
Sm;-Bhd-t, désignant deux places tres différentes dont I'une est identique &
la « Bhd-t de I’Est» ou trés voisine d’elle, et 1’autre probablement identique
a la « Bhd-t du Nord». C’est un ensemble complexe que celui de ces places
diverses et de leurs noms en liaison; 1’étude en est laborieuse, point défini-
tivement achevée peutéétre 4 1’heure présente @, assez avancée heureusement
pour que nous puissions résumer en un tableau succinet les conditions de la
recherche et la position des résultats probables, en vue de débattre des Bhd-t
diverses, ensuite, sur un terrain géographique relativement ferme.

Bhd-t du Nord et Db; du Nord.

Edfou, le grand siége méridional, est normalement appelé Bhd-t tout court
et Db (ou Dbw-t, Db, etc.) tout court, « Edfou», ce dernier nom faisant son
apparition au Moyen Empire. A I’époque tardive on rencontre, cependant,
—=1 ! explicitement ®. Quant & la place homonyme de Basse Egypte, elle

—— D ~»
est désignée réguliérement par 'appellation o5, ete. «du Nord», ainsi

que AJ;£, ATIT};, etc. @, ¢ Edfou du Nord».

™ Pgreie, Tombs of the Courtiers (1925), 1930. Toute la question reprise, en dernier
11, 6 =XII, 5; souvent discuté depuis. lieu, par Garviner, Horus the Behdetite, dans
@ La grande masse des informations chez J.E.A.,30 (19/h),p. 23-60,v0ir‘p. 33-46.
Brucscu, Dict. géogr., 521, Hho-5h2, 704, ) Guavruier, Dict. géogr., 11, 29.
ga2, 1366-1268, 1349, puis  Gavrsies, ® Gavrnier, thid., VI, 126-127; of. Semue

Dict. géogr, 1L, aq-29, V, 33-34, VI, 126-  dans A. Z., XLIV, p. 17.
127, & compléter pour la période ultérieure

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—-e3e( 119 Joes—

1l n’est pas admis sans contestation, aujourd’hui, que Bhd-t du Nord et
Db-t du Nord soient une seule et méme place. Brugsch ne le discutait point,
variant d’ailleurs, quant & la situation de la ville, de Damanhour a T;rw (Sile)
ou Tanis du XIV¢ nome. J de Rougé non plus ne séparait les deux noms,
mettant la place a Sile
Bhd-t du Nord, conjecturalement, a Diospolis du XVII® nome, au centre de la

. Pour la premiére fois Erman-Grapow ® situent la
bande littorale, pour des raisons certainement analogues a celles que devait
considérer 1’égyptologue de 1944, c’est-a-dire que Diospolis est en toute pro-
babilité la méme chose que | =, le XVII* nome et sa capitale, et que Sm3-
Bhd-t et Bhd-t simple doivent désigner un méme objet ou deux objets voisins
la ville de Diospolis, d’ailleurs et plus positivement, reconnue dans les ruines
du Tell el-Balamoun ®). Gauthier ensuite accepte cette localisation de la Bhd-t,
continuant d’ailleurs & considérer Bhd-t et Db; du Nord comme identiques @),
mais & une autre place il indique ® que Db3 du Nord serait Sile, ce qui marque
une certaine hésitation. A ce Sile-Kantarah retourne Kees, plus tard, mais
pour y mettre la Bhd-¢t du Nord méme ©. Quand vient enfin Gardiner, reprenant
récemment toute 1’étude des Bhd-t et des questions géographiques connexes,
il aboutit notamment a séparer deux places : la Bhd-t du Nord & Tell el-Bala-

moun (dans le XVII® nome, Sm3-Bhd-t), tandis que le Db3, 1"« Edfou» de Basse
Egypte, serait & Sile-Kantarah ™,

Bhd-t de 1’Est.

Question beaucoup mieux résolue que celle de la place ou des places du
Nord. Brugsch connaissait déja cette = de la région d’Abydos en tout cas
du nome Thinite (VIII° de la Haute Kgypte), "= 5% | == dans les listes
de villes et sanctuaire de la déesse Mehit de Thinis; Gauthier cite et suit
Brugsch®; Kees en 1937, étudiant les textes d 'une tombe du lieu connue depuis
longtemps (Marierre, Mon. divers, pl. 78, f ) et visée par lui antérieurement,

0} Géogr. de la Basse E'gypte (1891), p. 95.

® Adeg. Handwirterbuch (1921), p. 231.

® L’identité de Diospolis avec le lieu
nommé aujourd’hui Tell el-Balamoun est
attestée par la liste copte connue d’Oxford,
voir Gavrmier, Les nomes d’Egypte (1935),
p. 165-167.

“ Gavrnier, Dict. géogr., 11, 28-29.
© Tbid., VI, 127.
® Kggs dans 4. Z., 73 {1937), p. 78.
" Garoiner, Horus the Behdetite, dans J.E.A.,
30 (1944),p. 23 et suiv., voir résumé p. 5g.
® Guaurmier, Dict. géogr., 11, p. 28, V,
p. 33-34.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

s 120 s

consigne que la Bhd-t dont il s’agit est & Naga el-Meshékh, quelque peu
au sud de Naga el-Dér ().

Sm:-Bhd-t.

Le nom | =, est celui du XVII* nome de Basse Egypte et de sa ville,
et il est remarqué depuis longtemps que la qualification explicite de la ville
comme « Thebes du Nord», 15, 270, 57 |%%, est 1a meilleure vérifi-
cation de son identité avec la Diospolis du Nord localisée au Tell el-Bala-
moun comme on le rappelait tout 4 1’heure. Gardiner, révisant la question en
dernier lieu, est arrivé aux mémes conclusions @, croyant pouvoir considérer
en outre que Bhd-t et Sm;-Bhd-t étaient essentiellement le méme nom et le
méme objet ®), donc que la Bhd-t du Nord se trouvait localisée en méme temps.

Brugsch, jadis, avait cru comprendre ) qu’en correspondance avec le nom
de 1a Bhd-t de 1’Est, dont nous venons de parler, et dans son particulier do-
maine, il y avait une localité Sm;—Bhd—t, qu’on retrouvait dans la place dite,
au stade copte, cemawoyT, le Samhoud d’aujourd’hui, non loin de la
Bhd-t de Meshékh. Gauthier a accepté cela volontiers ®). Gardiner reste
sceptique devant cette proposition d’un Sm:-Bhd-t en Moyenne Egypte ®), dont
la situation serait intéressante, cependant, en raison de la correspondance tres
semblablement organisée du nom simple Bhd-t et du composé avec Sm;—, en
Moyenne Egypte et dans le Delta. Mais ce parallélisme méme dans le phéno-
méne toponymique, parce que rien ne le rend nécessaire, est de nature a

nous inspirer beaucoup de prudence.

Sans prétendre aller au fond de 1’ample discussion récemment reprise, nous
trouvons en ce qui précéde certains faits importants bien acquis, a c6té desquels
s'imposent des observations simples et nécessaires.

Paralt solidement établie 1’identité de Sm-Bhd-t du XVII® nome, «Theébes
du Nord», avec la Diospolis inférieure, laquelle, sur la base de 1’indication

M Kees, Horus und Seth, 11, p. 73; Die
Laufbahn etc., dans A.Z, 73 (1937), p- 77
et suiv. Cf., pour enregistrement de cette
Bhd-t orieniale bien localisée, Garoiner, loc. cit.
(J. E. A.; 30), p. 23.

® Loe. cit. dansJ. E. 4., 30 (1944),p. 41-
46.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

® Ibid., p. 33-h1, voir particuliérement
p. 37.

© Bruescr, Dict. géogr., 1267-1268,

® Gauvrmier, Dict. géogr., 11, p. 23, et V,
p. 33.

®) GampINER, loc. cit., dans J. E. 4., 3o
(1944), p. 4o et n. 6.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tpe( 121 Yoose

plusieurs fois relevée de la liste toponymique copto-arabe d’Oxford, a été
située, par Hogarth, au Tell el-Balamoun de 1’extréme nord, a I'ouest de la
branche de Damiette et & une quinzaine de kilométres de la mer V). Démontrée
aussi, peut-on croire (un peu moins positivement peut-étre), 1’identité du
Db: de Basse Egypte, «Edfou du Nord», avec Sile, pour quoi Gardiner nous
indique, en preuve particuliérement significative, une qualification d’Horus
W= =12 A5 T o ® : car en effet, la msn-t (orientale) des compositions
d’Horus d’Edfou est a T:rw-Sile. Par contre, on est heaucoup moins assuré
de 1'identité de la Bhd-t du Nord avec Sm:—Bbd—t, point trés vraisemblable
peut-étre, et & premiére vue, avant tout débat des données géographiques.

A vrai dire et d’abord, nous ne voyons point clairement ce que signifie le
nom Sm:-Bhd-t, par rapport & Bhd-t simple, mais quoi qu’il en soit, on ne
comprend pas bien comment et pourquoi cette derniére appellation aurait été
développée et dédoublée, surtout, pour la désignation d’une seule place @),
Ensuite, nous sommes frappés de ce qu’en Haute Egypte, bien clairement et

1

toujours, Bhd-t et Db-t « Edfou» sont des noms de la méme ville. Est-ce a

M AIOCMOAIC KATW = NOYNEMOY, deux noms comme représentant une seule et

arabe El-Falmoun, déja visé par J. de Rouck,
Géogr.dela B.E. (1891),p. 117-118;lelien
nécessaire « découverts et accusé par Hocanta,
Journal of Hellenic Studies, XXIV (1904),p. 11,
voir en dernier lieu Garoiner, loe. cit. (1944),
p. A1-42. Quelque attention est nécessaire,
cependant, car plusieurs autres Baramoun ou
Balamoun sont connus dans le Delta, & plus
ou moins grande distance au sud de 1’autre :
Kom :l-Baramoun du c6té est de la branche de
Damiette, a 15 kilométres au nord de Man-
sourah (J. de Rovek, loc. cit., p. 117, n. 3,
bibliogr. chez Garviner, loc. cit., p. &2, n. 4),
Balamoun quelque peu au sud de Sinbellawin
(GarpINER, bid., et les cartes). Par bonheur la
position du Diospolites inferior sur la rive
gauche de la branche de Damiette, en bordure
de la mer, est fixée sans doute possible.

® GaRDINER, loc. ¢it., p. 59, n. 2 ; pour le
texte visé, Edfou, VI, p. 51, n° XIV.

® Lorsque Gardiner noue ensemble les

Bulletin, t. XLVIL

méme ville, c¢’est, le plus positivement, en
considération de présentations connexes
comme dans certaine appellation d 'Horus, une
. pv— | S—
f01.s, x:"ea iy :T'ea (Edfou, VI, p. 234,
voir  Gawoiner, loc. cit., p. ho et n. 6),
ou dans une énumération de villes en féte nous
, . Mo
présentant la succession de 3‘ .2 du
nome Pharbaetite, | == !‘ j *Im-t de Tell
Nebesheh, :a: { © qu'on sait 4tre en

. s .= m
relation avee °Im-f, un certain i .
promory >

e B O

—o N 1t puis Tkh‘“"\:

-’
que suit -I—‘!{%; Sebennytos (Bruescm, Dict.
géogr., 1065 =pap. Louvre 3079; Gar-
DINER, loc. cit., p. 59 et n. 1) : villes de
régions du Delta oriental trés diverses, comme
on voit. Dans des rédactions semblables, ol
'on voit Bhd-t et Sm3-Bhd-t, sous la main de
I’écrivain, se mettre ensemble comme d’elles-
mémes, ¢’est par le simple effet, sans doute,
des noms qui s’appellent, peut-8tre aussi en

16

puis

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 122 Yees-—

dire que dans le Delta il devrait en étre de méme? Point forcément sans doute,
mais il ne reste pas moins qu’en parfait parallélisme, 1a Bhd-¢t du Nord répond
a celle du Sud comme Db: du Nord, 1’ « Edfou du Nord», répond & ’autre
Edfou, celui du Midi, c’est-a-dire que ces « trones» d’Horus se correspondent,
en capitales d’un méme empire divin. Et alors, n’y a-t-il point une particuliére
difficulté & ce que tel siége horien du Nord, «Edfou du Nord» méme au vo-
cable preés, soit identique & une ville qu'on appelle « Thébes du Nord»
explicitement ?

Beaucoup plus vraisemblable serait — a priors, continuons de le faire en-
tendre — que Bhd-t fit simplement, comme dans la place du Sud, le nom
proprement dit, le nom essentiel de la ville appelée aussi Edfou du Nord, donc
Sile-Kantarah des lignes de 1’isthme. Ce sentiment a été d’ailleurs, nous I’avons
vu, celul de la généralité des travailleurs jusqu’aux environs de 1g4o, et nous
nous sentirions satisfaits de pouvoir nous y tenir. On trouve a 1’encontre,
cependant, et Gardiner I’a fait valoir comme il convenait, que 'appellation
de S’mj—Bhd—tl comme nom du XVII® nome, est seulement de la derniere époque
(listes géographiques gréco-romaines des temples), le XVII* nome désigné
jusqu’au début du ptolémaique, d’aprés une intéressante collection de té-
moignages, par le nom de Bhd-t méme. D’aprés quoi ¢’est bien en cette place
de 1’extréme nord que cette Bhd-t du Nord serait & mettre.

En note additionnelle, enfin, et & la suite de Gardiner, attirons 1’attention
sur ces curieuses données de mensuration géographique de l’Egypte qu’on
trouve dans un texte d’Edfou, plus complétement au papyrus géographique
de Tanis, et en termes parfaitement éclaircis sur certaines coudées votives de
la basse époque, d’apres le libellé desquelles () on compte d’un bout & I’autre
du pays : «Tout compris, 106 itrw, au total; mode de détermination de ce

chiffre : Eléphantine a Pr-l'pj, 86 itrw; partant de @ Pr-H'pj jusqu’aux

conséquence de quelque relation cultuelle,
que Nous ne pouvons que soupconner, entre
une place et 1’autre ; mais rien n’apparalt la
qui nous donne & imaginer leur confusion pos-
sible en une seule.

) Bibliographie chez Garobiner, loc. cit.,
p- 33-34, qui cite 1e texte des coudées votives
et le traduit avec justification de sens des

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

termes techniques.

@ [ﬁh Ef:l’ seul sens possible ici « en téte
de», «a partir de». From upstream at Pi-H ‘pj,
comme traduit Gardiner, fait une sorte de
contresens, car on ne ¢ remonte» pas pour
aller du Caire aux lisiéres nord ; mais cela n’est
qu’un détail sans effet sur I'intelligence du
sens général.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 123 Yoer—

arriéres de Bhd-t, 2 0 itrw.» Donné que Pr-H pj est localisé & trés petite distance
au sud du Vieux-Caire, et qu’il ressort de la premiére indication métrique
— 86 itrw entre cette place ef Eléphantine — que le izr vaut un peu plus
que 10 kilométres, on voit qu’en prolongement dans le Nord, entre les abords
sud du Caire et les «arriéres de Bhd-t» il y a un peu plus de 200 kilometres,
ce qui suflit & imposer, & la Bhd-t qui nous occupe, un site aussi éloigné que
possible, sur le grand arc de cercle du littoral maritime et de la ligne de
I’isthme. Mais quel point sur ce cercle? Il est de, toute évidence, & un simple
coup d’eeil jeté sur la carte du Delta, que I'indication de distance convient
également bien au chemin du Caire a Diospolis du XVII° nome, et au chemin
du Caire & Sile-Kantarah ; elle conviendrait, ni plus ni moins bien, & une autre
localisation de la Bhd-t comme celle de Damanhour, qu’autrefois on avait
tentée.

Toute cette question de détermination géographique reste d’ailleurs d’in-
térét secondaire pour le propos qui nous dirige ici et qu’on va poursuivre.
Ce que nous voulons essayer de savoir, c’est comment la Bhd-t de Basse
Egypte — quelle que soit sa situation dans le Delta du Nord, prés de la mer
dans le XVII* nome ou & Sile de la frontiére de 1isthme — se comporte,
fonctionnellement, vis-d-vis de la Bhd-t du Sud qui est Edfou, et quelle a été
I’histoire originelle des deux places, séparément ou en liaison, depuis le temps
le plus ancien que les témoignages nous font atteindre. Ges témoignages dont
les Pyramides n’ont pas un seul, remontent cependant a 1’Ancien Empire,
Ve, IVe et I1I° dynasties. Jusqu’a la fin du Moyen Empire ils se bornent, outre
les représentations visées plus haut, et peu instructives par elles-mémes, du
Bhd-tj solaire aux ailes éployées dans le ciel des tableaux royaux ou dans le
cintre des steles, aux évocations du dieu en scéne avec d’autres grand dieux
de 1’Egypte pour certaines grandes cérémonies du culte royal, nous laissant
4 reconnaitre dans chaque cas particulier, par 1’environnement, le cadre et le
contexte, si c’est le Bhd-fj du Sud ou bien celui du Nord qui nous est
présenté.

On a pu croire longtemps que la Bhd-t d’Horus n’avait jamais été autre
chose, en essence, que le grand Edfou du Sud, et que la Bhd-t du Nord,
ainsi que Db-t du Nord, s’étaient produites par dédoublement, transposition

16.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~—3o( 424 Yog3—

pour la symétrie et la correspondance nécessaires, des grandes étiquettes méri-
dionales primitives. C'est Sethe qui pour la premiére fois, vers 1910, ren-
contrant Horus Bhd-tj dans une rangée de divinités toutes accusées par I'image
de 1'itr-t du Nord (la chapelle horienne et generalement divine de la Basse
Egypte) au temple funéraire de Sahure, crut pouvoir renverser les termes,
posant que la Bhd-t d’Horus avait d’abord existé en Basse Egypte, pour étre
dédoublée en stade ultérieur seulement en faveur de I’Egypte du Sud @,
Intervintal’encontre, cependant, la constatation, au temple solaire de Nouserre,
de la présence d’Horus Bhd-tj, en sa chapelle itr-t du Sud, parmi les divinités
représentatives de la Haute Egypte, Set Nb-tj, « d’Ombos », particuliérement & ;
et Kees signala I'importante découverte & plusieurs reprises . Il y revint avec
force lorsqu’a Saqqarah, dans les chapelles souterraines de la pyramide &
degrés, on etit rencontré le Bhd-4j, de méme, dans sa chapelle du Sud, honoré
par le Pharaon en qualité de divinité haute-égyptienne @,

Dés 1918, cependant, Gardiner exprimait incidemment ® qu’il suivait
Sethe sans réserve, et sans nul doute son avis ne se modifia jamais, puisque
nous le voyons, dans le récent mémoire amplement cité aux pages qui
précédent ©), réveiller I’ancien débat, en reprendre la discussion dans 1’esprit
méme de Sethe et y donner conclusion dans les mémes termes qu’au premier
jour.

Il n’est d’abord que de circonscrire les considérations de Gardiner atten-
tivement. Or elles reposent entiérement sur cette vue, et méme consistent
essentiellement dans cette vue, exprimée en termes identiques en 1918 et
1944, que « Horus de Behdet était, depuis les temps les plus anciens, mis
en opposition, comme dieu représentatif de la Basse Egypte avec Seth d’Om-
bos, le dieu de la Haute Egypte ». La proposition ainsi formulée est-elle exacte?

0 Segrae dans Grabdenkmal des Sahure, II,
pl. 19, Text, p. g7 : vue dont Sethe ne se

texte, p. 11-15.
© Kegs, Zu den neuen Zoser-Reliefs aus Sak-

départit jamais ensuite, voir notamment Ur-
geschichte, 1930.
@ Re-Heiligtum, 11 (1923), pl. 18, 19.
® Kegs, Untersuchungen zu. .. aus dem Re-
Heiligtum, dans Abh. Bayer. Ak. Wiss., XXXIL
(t922), p. 106-115; Horus und Seth, 1
(1923), p. 20-21 ; Re-Heiligtum, III (1928),

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

kara, dans Nachr. Ges. Wiss. Gittingen, 1929,
voir p. 58-5g. Ensuite encore Kees, Gotter-
glaube (1941), p. 209 et n. 3.

® J.E. A, V, p. 223 et n. 1.

) Garoiner, Horus the Behdetite, dans J.E.A.,
3o (1944), p. 23-60.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etan( 125 Joeso—

On croit pouvoir répondre qu’elle est exacte au Moyen Empire ; inexacte aupa-
ravant, notamment pour «les temps les plus anciens».
La table des attestations, dans 1’ordre historique, se présente comme suit.

— Chez Dsér de 1a IlI¢ dynastie, tableaux de féte sed dans les souterrains
de la pyramide & degrés et du grand mastaba de son domaine. Trois des six
tableaux célebres représentent le roi «en station» (‘4°) devant trois sanctuaires
remarquables du Sud et du Nord (), respectivement le pr wr méme (figure de
la chapelle du Sud), le sanctuaire d’"Horus de Létopolis (1a chapelle du Nord),
le sanctuaire d’Horus Bhd-tj (la chapelle du Sud). Au dieu de Létopolis, en
scéne pour le Nord, s’oppose le Bhd-tj, méridional trés évidemment, dans un
cadre d’ensemble horien au surplus trés remarquable.

— Au temple funéraire de S:lzw—}lc de la IV® dynastie, débris de 1’une des
parois de la chambre de la féte royale, celle consacrée aux représentations de
divinités de la Basse Egypte (toutes avec la figure de la chapelle du Nord) @,
tout 1’ensemble certainement identifié, quant & sa fonction en face de la paroi
disparue des divinités du Sud, par rapprochement avec la disposition similaire
qu’on reconstitue au temple funéraire de Pepi I1 ®. Or, parmi les dieux du
Nord chez E}ahoure est présent 1’Horus Bhd-tj, en compagnie, notamment, de
la déesse Ss:-t.

— A Abou Gurob, temple solaire de Nousirre de 1a Ve dynastie, 1’épisode
terminal de la féte royale représenté dans le cadre de deux processions en
correspondance pour les deux moitiés du pays @ ; du cdté de la Haute Egypte,
« visites » au pr wr (comme & la [11° dynastie), & Horus Bhd-tj (évoqué plusieurs
fois) et & Set Nb-tj (6voqué plusieurs fois), tous accompagnés de la figure
de la chapelle du Sud; du c6té de la Basse Egypte, visite & cet Horus de Libye

bien connu & 1’Ancien Empire et au Nouvel Empire, avec sa chapelle du Nord.

— Les dix belles statues assises de Senousrit I°*, trouvées jadis dans la

O Finrn-Quiserr, The Step Pyramid, pl. ho,  Le temple, pl. 50-53 et p. h1-45, pl. 58-60

ha, 17. et p. 5o-51.
® Borcuaror, Grabdenkmal des Sahuré, 11, ® Brssing-Kees, Das Re-Heiligtum des Ne-user-
pl. 195 Text, p. 79. Re, 11, pl. 16-20; fasc. de texte, p. 5-6.
@ Jéquier, Monument funéraire de Pepi II. 11.
Bulletin, t. XLVII. 17

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 126 )ees——

cachette du monument funéraire de Licht, portent en décor chacune, sur les
deux cotés du siége, ce qui fait 20 tableaux au total @, une représentation
de $m; t:wj dont les deux personnages divins en vis-a-vis, agissant sur les
tiges de la plante du Sud et de la plante du Nord respectivement, sont anonymes
dans les tableaux de quatre des statues, compte tenu cependant que dans les
deux compositions de 1'une de ces quatre, les divinités en scéne portent en
coiffure les signes du Sud et du Nord respectivement. Sur une cinquiéme statue,
les dieux & téte humaine coiffée de la plante du Sud ou du Nord, de la méme
maniére, sont accompagnés de légendes les qualifiant explicitement de Set du
Pays du Sud et Horus du Pays du Nord (sur 1'une seulement des faces). Les
cinq autres slatues montrent uniformément les deux dieux avec leurs tétes
de faucon et d’animal séthien, avec des légendes qui sont, pour Set, d’une
face & I’autre de 1’une des statues, == |3 et == 3, pour Horus, en corres-
pondance, 7| == "% et 7! =. Sur les quatre derniéres apparait, enfin, pour
Horus, 1appellation de =, diversement accompagnée et plus ou moins
réguliérement, mais toujours au moins sur 1'une des deux faces du sitge,
tandis que Set s’appelle ou == |7, ou 221, ou ~[Iiffs, et toujours tenant
en main la plante du Sud, celle du Nord laissée & Horus. L’attribution des
deux domaines est particuliérement bien explicitée sur 1'un de ces huit

derniers tableaux, nous faisant voir ® Horus =5 — AWl <= H T

wee St — el = Head
4 quoi correspondent, pour une curieuse et intéressante méprise de rédaction,
les légendes d’un autre des tableaux de la série, qui porte ()
Horus 10\ = W3
avec Set |+ ]3.
Comme, dans cette derniére composition, ¢’est toujours bien, des deux plantes,
celle du Nord qui est mise dans la main d’Horus, tandis que Set reste, comme
partout ailleurs, 1’Ombite méridional, il est patent que « méridionale», ou lieu
de «septentrionaley, pour 1'itr-t d’Horus, est une simple erreur que nous avons
A rectifier sans raisonner autrement sur le texte qui semblerait en résulter @,

) Gavrier-Jéouier, Fouilles de Licht, fig. 28- ® Foutlles de Licht, fig. 36, p. 37.
37, p- 33-37; Borcusror, Statuen und Sta- ® Ibid., fig. 34, p. 36.
tuetten (dans Cat. général Caire), II, p. 21 ® L’erreur commise par le compositeur ne
et sulv. I’a point déterminé & remplacer le correct dé-

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

0 127 Yoeso

I ressort de cet examen, en conclusion, que dans la doctrine des statues
de Licht, Horus en face de Set est considéré comme représentant le Nord,
invariablement et sans exception; de telle sorte que lorsqu’il est appelé Bhd-j,
sa Bhd-t évoquée est celle du Nord évidemment. Tout & fait de méme en est-il
sur les grands monuments du Moyen Empire qu’il nous reste a voir encore.

— A Medamoud, ou étaient au Moyen Empire, comme on sait, nombre de
grands porches en pierre, enchissés sur toute leur longueur dans 1’épaisseur
massive d’un mur d’enceinte en briques, ont été retrouvés en particulier les
morceaux de deux facades d’entrée de tels passages, décorées pareillement au
point d’étre pratiquement identiques, construites, 1’'une par Khakaoure Se-
nousrit III, 1'autre par Sekhemre-Khoutaoui Amenemhat-Sebekhotep. De
chaque fagade nous avons e linteau entier et un nombre important de blocs
des deux montants (). Le linteau est largement occupé, au centre, par le
tableau symétrique du Roi assis, en double représentation, sous les pavillons,
adossés du kiosque de la féte sed, que domine, comme une votite céleste unique,
le disque aux ailes éployées, avec ses ur®us, appelé, a ses deux extrémités,
;—;‘H, et recevant, en pareille place, les symétriques hommages des deux

gyptes, représentées par le Faucon d’Hierakonpolis § & gauche et le Héron
de Buto, 115 Db-Wt & droite, chacune des deux divinités lui tendant le
signe de Vie. Mais le Bhd-f, ainsi en scéne dans la fonction dominante et
centrale d’un maitre de la féte du couronnement, y apparait encore, bien
curieusement, dans le personnage subalterne du représentant de la moitié

terminatif de 1'éitzr-f du Nord par celui de 1'ér-¢
du Sud, qui serait appelé en logique; cela
n’est point surprenant, vu que dans la titu-
lature de Set de notre citation immédiatement
précédente, 1'irt-t du Sud (1a bien en place)
est écrite, tout & fait pareillement, avec le signe
de la chapelle du Nord. Autre erreur, en cette
rédaction? Non. Car on sait amplement,
d’autre part, que différemment de ce qui se
passe avec le signe de la chapelle horienne du
Sud, effectivement réservé aux sanctuaires de
la Haute Egypte, la figure de la chapelle du
Nord est également habilitée a représenter

I’objet « chapelle» en général.

) Monuments reconstitués et rapprochés de
la maniére la plus heureusement utile chez
R. Correvieriie-Giravner, Medamoud 1931, Les
monuments du Moyen Empire (dans Fouilles
I. F. 4. 0., IX, 1933), pl. I (porche de
Senousrit I1I; le linteau déja chez B. de la
Roque, Medamoud1 g 2 g [dans Fouillss I.F.A.0.,
VII, 1930], pl. IV; repr. de I’ensemble chez
Garpiner, loc. cit. dans J. E. 4., 30 [1944],
pl. 1V pl. V, porche d’Amenemhet-Sebek-
hotep).

17.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—toe( 128 s

du pays, de I'une des deux Egyptes. Le roi dans sa double figure, en effet,
coiffé de la couronne du Nord & gauche et de la couronne du Sud & droite,
se voit tendre le sceptre, symétriquement, par les deux divinités des deux
moitiés, qui sont ici Set mmJ; du c6té du Sud et le Faucon 7 du cété
du Nord. Méme répartition, comme on voit, que chez Senousrit I°* & Licht,
méme identité de la Bhd-t d’Horus qui forcément est celle de Basse Egypte.

Au-dessous des dieux d’Hierakonpolis et de Buto qui parlent au grand
Bhd-tj central du sommet et I’encadrent, toute la hauteur des montants, dé-
coupée en registres superposés, est occupée par la représentation de divinités
s’avancant en salufation, et qui sont toutes des dieux et des déesses de la
Haute Egypte, Amon-Re de Thébes, le Crocodile de Gebelein, le Chacal
d’Assiout, Mentou de Medamoud lui-méme, le dieu d’Eléphantine et Satet de
la cataracte... Les compositeurs de Medamoud se sont affranchis, 1, des
obligations de la représentation dualiste rigoureusement indispensable dans
la scéne du couronnement proprement dit au linteau, telle que nous 1’avons
décrite. Nonobstant quoi, toutes les divinités du bord gauche de la porte,
du haut en bas y compris ’Horus d’Hierakonpolis, ont derriére elles 1a figure
de la chapelle du Nord, P}, tandis que du c6té droit, symétriquement, 1’édi-
fice qui accompagne toutes les divinités, y compris le Héron de Bouto au départ
supérieur, est la générale chapelle funéraire []. On croit comprendre que
le dessin différencie deux catégories de demeures divines; mais pourquoi?
Nous ne pouvons que nous rappeler, ici encore, que dés les temps anciens
le signe de la chapelle du Nord est couramment pris comme représentant, lui
aussi, en général, une «chapelle diviney.

Que sous 1’énigme de cette figuration, d’ailleurs, il y ait une intention
précise, cela ressort de sa rencontre dans une derniére composition, du début
de la XVIII® dynastie, dont les affinités avec la composition en deux exem-
plaires, de Senousrit III et d’Amenemhat-Sebekhotep, sont tout a fait sur-
prenantes.

— G’est un grand haut de tableau, en pierre, du temple funéraire d’Amen-
hotep I & Theébes; deux tableaux, plus exactement, qui étaient en symétrie
sur les parois en vis-3-vis d’un passage du temple ; architecture completement
détruite, représentations retrouvées a ’état de fragments qui intégrent un

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e3e( 120 Yoer-—

tableau et 1’autre en y laissant de trés larges vides, mais en telles conditions
que les deux mises en place se complétent réciproquement, permettant la
reconstruction graphique de la composition entiére . Cette composition ré-
pond exactement a celle des linteaux des facades de porche qu’on vient de
voir décrites; la similitude n’est pas celle d’un calque, mais de la copie fide-
lement inspirée d’un méme modeéle, ol ’écrivain et le graveur ne laissent
pas de se permettre telles modifications, dans le détail, qui semblent préfé-
rables. Le disque ailé couronne toujours, au centre, les deux pavillons adossés
de la féte sed, ou le Roi est en siege ; mais la légende du disque ailé, aux deux
bouts des ailes, est développée sous la forme ="|{¥f. Ce sont toujours

[
le Héron de Db:wt et le Faucon de & qui tendent les figures sacrées au

A

disque ailé, et, toujours dans la méme disposition paradoxale, le Héron du
coté du Roi en couronne du Sud et 1’Horus d’Hierakonpolis du coté de la
couronne du Nord. Ce sont toujours Set a7 et Horus *= 7 qui tendent
le sceptre au Roi, de part et d’autre, Set du c6té du Sud et Horus du coté
du Nord; mais differemment de ce qu’on voit dans les deux représentations
antérieures, ou le Roi des deux c6tés du kiosque est désigné par le cartouche
de son nom personnel, ici les deux cartouches en méme place sont le solaire
d’un c6té, Dér-k:-R°, de l'autre le personnel, "Imn-htp. Dans les hauts de co-
lonnes des deux bords sont en scéne, en outre, quatre dieux (les colonnes
descendaient-elles plus bas, en montants de porte?) dont les noms sont perdus
sauf un seul, celui de Set Nb-j. On reléve enfin, en conformité avec les com-
positions du Moyen Empire, 1’étrange détail, aux deux bordures, de la chapelle
H accompagnant chaque figure divine, d’un cb6té, tandis que de 1’autre coté
c’est 1a chapelle []; mais ici, & I'inverse du modéle ancien, 1’édicule du pre-
mier type est du coté du Héron, soit du Roi a la couronne du Sud, I’autre
figure du c6té de 1’'Horus d’Hierakonpolis, celui du Roi & la couronne du
Nord.

La condition essentielle de cette ordonnance, la seule qui intéresse directe-
ment notre présent objet, consiste en ce que, toujours d’accord avec la

M) SerreriberG, Zwei Beitrige zur Geschichte  dansJ. E. A.,1V (1917), p. 11-15 et pl. III,
und Topographie der Thebanischen Nekropolis, — IV Skrue, Das Jubiliumbild aus dem Toten-
1898, pl. 2-6 ; Winrock, A restauration of the  tempel Amenophis I, dans Nachr. Gdttingen,
reliefs from the mortuary Temple of Amenhotep I, 1921, p. 31 suiv.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 130 Joar—

tradition du Moyen Empire, Set Nb-tf est en fonction vis-a-vis du Roi pour la
cérémonie du Sud, 1'Horus Bhd-tj du cdté opposé pour la cérémonie du Nord.
Cette maniére de situer le Bhd-#j et par conséquent sa Bhd-t, considérée comme
celle du Nord forcément, ne se renversera que plus tard, chez Hatshepsout
a ce qu’on croit comprendre dans les scénes de son infronisation, & qu01 nous
donnerons attention pour finir.

Notons encore, auparavant, combien est remarquable, dans la composition
de la féte d’intronisation chez Senousrit 111, Amenemhat-Sebekhotep et Amen-
hotep [*7, la double fonction du dieu Bhd-f en ses figures différenciées. Horus
faucon, il représente la Basse Egypte en partenaire de Set; grand disque aux
ailes éployées, soleil dans la votte céleste, il commande la double intronisation
royale. Cette derniére action est extrémement différente de 1’autre, et cela
semble de nature  indiquer que nous pourrions avoir ici des figures divines
primitivement indépendantes, venues en confusion a un moment donné. La
question de I'intervention du disque ailé et de1’histoire de son installation dans
le personnage du Bhd-fj n’est pas neuve, d’ailleurs; elle remonte & 1928
pour le moins, et 1’on en retrouvera le développement, rappelé de la plus
instructive maniére par Gardiner dans son mémoire, abondamment cité ci-
avant, de 1944 (). Nous aurons certamement d’ailleurs, & y revenir un peu
plus loin, quand nous en serons aux explications conclusives.

— Vers la fin des cérémonies du couronnement de Hatshepsout,& Deir el-
Bahari, se place @ certaine « purification du pr wry, — | B Q5T > 4y,
o la reine est conduite par le prétre | "W, , (T =32 ete. La
situation de la scéne au sanctuaire spécifiquement méridional appelé pr wr
parait indiquer qu’elle tient, en principe, au coté haut égyptien de la qualité
royale. Or la purification annoncée est recue par la reine, sous la forme de
I'aspersion d’eau, de la main du dieu s % ™o « H; dans Sty divinité
bien connue comme étant un Horus, le grand Horus de la frontiére nord-

~ouest du Delta, Y [\ 24 «Seigneur de 1'Occident», dieu titulaire du

) Garviser, loc. cit. dans J. E. A., 3o @ Les tableaux de Deir el-Bahari dont il va
(194h); voir p. 46-52, Horus the Behdetite as dtre question cl-aprés : Navitee, Deir el-Bahri,
the winged disk and as emblem of the united 111, pl. 63-64, cf. Urk. 18.Dyn.,p.262-264.

Egyptian Kingdom.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3.{ 131 Jet—e

VII* nome de Basse Egypte (le Métélite) @, ici dans une place dont le nom
est rencontré plusieurs fois, ailleurs, comme celui d’une localité du Delta (@),
Et tout 4 coté de cela, en méme temps, peut-on dire, et en symétrie avec la
figuration de la reine amenée par le fwn-mwt-f, nous la voyons conduite par
la main, encore une fois, mais par Horus en personne, téte de faucon sur corps
humain, [~ = 3 = £ [ 2] comme faisait 1’autre personnage, et dénommé

"4

= [Mf~=Ba. Qui est ce Bhd-f4f? On croit pouvoir affirmer que dans le
cas présent nous avons devant nous la Bhd-t méridionale, Edfou, et son dieu
en représentatif du Sud, collaborant, aupres de la reine intronisée, avec 1’Horus
du nord-ouest du Delta représentant le Nord : association caractéristiquement
horienne, comme on voit, et, dans 1’ensemble, scéne trés directement inspirée
de celles de la grande féte royale de la plus ancienne époque telles que nous
en avons transmission. Nous avons rappelé, ci-avant, les tableaux de la ITI° dy-
nastie oli se succédent les images du pr wr de Haute Egypte, du sanctuaire
d’Horus de Létopolis et de celui du Bhd-tj d’Edfou, comme représentants des
Deux Egyptes; et les tableaux de la Ve dynastie qui mettent en scéne, tout
a fait de méme, le pr wr du Sud, puis Horus de Libye pour la Basse Egypte,
puis, pour la Haute Egypte, le Bhd-yj d’Edfou avec divers autres dont Set
Nb-yj. La composition de Hatshepsout a fait appel a trois éléments fonda-
mentaux qui sont les mémes que dans ces mises en action de 1’Ancien Empire,
savoir, le pr wr, un grand Horus du Delta, et 1'Horus Bhd-t : la similitude
de ces ensembles ne permet pas de douter que dans le cas du Nouvel Empire,
le Bhd-tj soit le dieu d’Edfou méme.

Rappelons encore qu’a Deir el-Bahari, tout & coté des scénes qu’on vient de
dire et indépendamment d’elles, deux tableaux en correspondance font voir
la reine entre Horus et Set en figures absolues, voudrait-on dire, ¢’est-a-dire non
localisées, imposant au nouveau Pharaon la couronne blanche, pour son
« Lever Royal du Sud sur le tréne d’Horus», puis, pareillement ensemble et
dans le méme décor, la couronne rouge, pour son «Lever Royal du Nord
sur le trone d’Horus». Un esprit de rite horien gouverne, comme on voit,
tout ce grand ensemble cérémoniel, sans s’opposer a ce que Horus et Set
y paraissent, éventuellement, en symétrie et en équivalence ; horisme dominant

) Gaurnier, Dict. géogr., II, p. 109 ; Da- (1929), p. 21-22.
ressy dans Revue de S’Egypte ancienne, 11 ® Gavrnier, thid., V, p. 148,

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 132 Jes—

qui garde une conscience trés vive de ses primitives origines de Haute Egypte,
dont la célébration tient & retrouver le contact au pr wr méme de I’'Horus
d’Hierakonpolis des premiers jours du pharaonisme.

Les faits se résument comme il suit. Dans la mise en scéne de la grande
féte royale ot le Pharaon est en présence de divinités en plus ou moins grand
nombre, principalement des Horus, dont certaines sont du Sud et représentent
le Sud, et les autres en fonction paralléle sont du Nord, on rencontre Horus
Bhd-tj du coté du Sud chez Dsr de 1a III° dynastie et chez N-wsr-R* de la Ve,
mais du c6té du Nord, dans P'intervalle, chez S:hw-R° de la IVe; du c6té du
Sud, de nouveau et plus tard, chez Hatshepsout de la XVIII¢, dont le cadre
et le personnel divin sont inspirés des compositions des III° et V° dynasties.
Au Moyen Empire, cependant, et jusqu’au début de la XVIII® dynastie, dans
les tableaux de la féte chez Senousrit III, chez Amenemhat-Sebekhotep et chez
Amenhotep I°", le roi est assisté, en symétrie, par Set Nb-j, « d’Ombosy,
et un Horus Bhd-ff qui ne peut étre que celui du Nord, de méme que sur les
statues de Senousrit I°* olt le ém3 £y est effectué par les mémes Nb-¢j et Bhd-f
face a face.

Gardiner, qui sait bien tout cela, consideére les attestations du Moyen Empire
comme prépondérantes et probantes, et n’hésite pas & poser que la Bhd-t du
Nord a été la primordiale, celle du Sud un doublet seulement de la premiére,
qu’on lui donne pour raisons de symétrie et d’équivalence, & une époque
assurément ancienne, cependant : « ... dés le stade de la III° dynastie, ce
dieu de Basse Egypte, Horus de Bhd-t, avait déja été introduit, en épithéte
locale et en tous ses caractéres, dans I’Edfou de Haute Egypte, qui, en accord
avec cela, était devenu une seconde Bhd-t. .. Mais on ne devra jamais oublier
que la Bhd-t originale était celle du Delta; ce dont I’opposition générale
d’Horus Bhd-tj avec Seth d’Ombos est I’éloquent et irréfutable témoignage» ).

Mais non, ce témoignage n’est pas irréfutable, non plus que n’est générale
'opposition en symétrie d’Horus Bhd-1j et Set Nb-tj, qu’on trouve & eété I'un
de 1’autre, notamment, dans la catégorie des représentants du Sud au temple
solaire de la V° dynastie. Et la considération de Gardiner est d’autant moins

) Garoiner, loc. cit., p. 33.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

o 133 e

légitime que dans les trois cas oli quelque Bhd-t est en scéne 41’Ancien Empire,
c’est celle dy Sud deux fois, celle du Nord une fois seulement, et qu’il s’agit
de celle du Sud dans la représentation premiére en date.

L’explication des choses est sans doute toute autre. Puisque Bhd-t du Sud
et Bhd-t du Nord, d’aprés ces faits de I’Ancien Empire, nous apparaissent & la
méme époque, pourquoi tiendrait-on a ce que telle ou telle des deux places
fat la primitive, 1’autre sa projection artificielle dans 1’autre moitié de l’Egypte,
au lieu de venir & penser que les deux siéges d’Horus ont été mis en place,
quelque jour, par opération théologique d'implantation simultanée?

Une indication de sens assez paralléle ressort du fait de la double figure
et des deux fonctions trés différentes du dieu Bhd-tj, comme on 1’observe de la
plus frappante maniére dans la composition des reliefs précités du Moyen
Empire, olt un grand Bhd-tj unique et titulaire, disque solaire anx ur@us et

- aux ailes éployées, commande au sommet la scéne du roi en intronisation sous
ses deux figures, qu’assisteht respectivement un Bhd-fj tout autre, qui est
un faucon Horus, et en vis-a-vis le Nb-ff ordinaire en sa représentation sé-
thienne. Ce dernier Horus Bhd-fj, chargé des soins d’une moitié seulement
de la personne royale, semble vraiment n’avoir de commun que le nom avec
I’autre figure dominante, totale, et qui n’est méme point un Faucon, ce Soleil
en centre d’attache des ailes de la grande volte. Mais cette grande divinité
n’est-elle point Horus lui-méme, un Horus trés primordial, celui de cette
mythologie que nous avons bien prise en note, longuement antérieure aux
compositions du stade solaire, et dans le cadre de laquelle la voite céleste
est un Faucon aux ailes éployées dont les deux yeux sont le Soleil et la Lune?
Les définitions et représentations de ce primitif Horus-ciel et du Bhd-tj aux
ailes, se cotoient, et il se dégage de 1d que cette figure du disque aux ailes,
en protecteur supréme des représentations terrestres, pourrait, elle aussi, 8tre
extrémement primordiale. Serait-il point naturel, alors, que le Pharaon d’un
stade royal ancien, Horus lui-méme par essence, etit adopté, annexé pour son
usage cette grande image d’un Horus céleste, Horus tout autre assurément
et de mythologie indépendante, image horienne tout de méme?

Et nous arrivons ainsi, bien disposés & I’accueillir, & cette explication du
disque ailé que Gardiner a exposée et discutée dans son mémoire de 1944
(nous 1’avons noté ci-avant déja), d’aprés laquelle cette large figure symétrique

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

~etpe{ 134 Yeerem

aurait ét6 — serait devenue, pensons-nous comprendre — une représentation
de la royauté égyptienne umfide. Gest pour cette image triomphale, passée aun
service de la théologie royale, qu’aurait été inventé tout d’abord — du moins
nous pensons le comprendre — le nom de Bhd-tj, « Celui du Trbne» : adapta-
tion et dénomination qui seraient donc du stade initial de 1'histoire de 1’épi-
thete et des personnes divines qu’on allait rattacher a elle ensuite. Et il est
bien clair que le temps de cette premiére élaboration ne peut étre antérieur
a la royauté pharaonique méme.

En stade ultérieur seulement — dans 1’esprit de cette explication d’une
histoire dont nous entrevoyons les lignes — auront été créées les Bhd-t ter-
restres. Il sera devenu nécessaire, & un moment donné, que le Dominateur
céleste, patron de 1'unité royale, efit ses siéges réels sur le sol égyptien, et
naturellement on fit choix, pour 1'y mettre, de vieilles résidences horiennes
(elles étaient nombreuses dans toutes les parties du pays), et tout aussi natu-
rellement on constitua le systéme en équivalence d’une place dans le Delta
et d’une place dans la Haute Egypte. Ainsi furent mises en place les deux
Bhd-t d’Horus, le Tréne du Sud et le Tréne du Nord. CGomme ces places pa-
raissent & la I11° dynastie et a la IV°, il faut que tout le systéme ait été fini de
construire au plus tard a la III°.

A partir de ce moment, le titulaire des Bhd—t et les deux sieges se virent
requis pour les grandes mises en scéne de la religion royale, de concert chaque
fois avec d’autres dieux importants du pays; Bhd-t du Nord ou Bhd-t du Sud,
suivant les compositions et au gré du compositeur religieux qui arrangeait
sa figuration avec quelques divinités représentatives du Sud et du Nord respee-
tivement ; et en régle, I’une seulement des deux Bhd-f, jamais les deux dans
les compagnies en vis-A-vis, comme s'il avait été entendu que le Bhd-fj était
essentiellement unique, sur ses deux Trdnes, et que ce fit une espéce de non-
sens de le présenter en symétrie avec lui-méme. De méme maniére, lorsqu’on
oppose directement les deux Egyptes en la figure de deux grands dieux qui

“les représentent, on aime que ces deux dieux ne soient pas Horus 'un et

I’autre; dans la formule particuliérement affectionnée au Moyen Empire et
que nous connaissons bien, on a recours au couple de Set et Horus, visant
bien cette figure dominante de Set « de Nb-t», ou « de Sw», ou explicitement
«du pays du Sud», de telle sorte que I’"Horus en vis-a-vis est forcément « du

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3:( 135 Yoes—

pays du Nord» (on le qualifie en ces termes quelquefois), et que lorsqu’il est
invoqué, & pareille place, comme Bhd-ij, la Bhd-t impliquée dans ’appellation
est celle du Nord sans méme que le rédacteur le veuille.

On n’oublie point, pour autant, qu’il y a aussi une méthode toute diffé-
rente de représentation divine du Sud et du N(;rd, méthode exclusivement
horienne, celle-la, consistant dans la conception et la mise en scéne, en termes
généraux ou géographiquement particularisés, d’un Horus du Sud avec un
Horus du Nord, ou simplement des Deux Horus, formule qu’on trouve en con-
currence avec celle d’Horus et Set & la premiére époque et a 1’Ancien Empire,
nous 1’avons rappelé aux premiéres pages de ce chapitre. Et cette image des
Deuz Horus n’est jamais périmée; la répartition divine des deux Egyptes ne
cesse jamais de pouvoir &tre exprimée de deux maniéres, ou bien avec Set,
le grand Méridional, et un Horus du Nord complémentaire, ou bien avec un
Horus du Sud et un Horus du Nord, diversement qualifiés. Ces deux formules
incohérentes entre elles ne se font aucun tort aupreés des compositeurs, qui
les juxtaposent et superposent : un admirable exemple en est fourni par ce
grand tableau de féte sed, examiné ci-avant, dont nous avons plusieurs exem-
plaires du Moyen Empire, nous faisant voir, en symétrie, Set d’Ombos assistant
le Roi du Sud et Horus Bhd-t) (forcément du Nord) assistant le Roi du Nord,
tandis qu'immédiatement au-dessus, le disque ailé regoit les hommages symé-
triques du Faucon d’Hierakonpolis et du viedl Héron de Bouto dont la figure
sert de masque, en quelque maniére, & celle de I’Horus-Faucon qui est le
vral maitre de la place.

Cette évocation du Héron primordial, de préférence au Faucon Horus qui
s’est surimposé a lui, & Buto, de trés bonne heure, est fréquente par ailleurs.
Dans le cas présent, elle arréte notre attention, nous faisant nous demander
s’il ne restait point génant, de certain point de vue, de mettre en scéne deux
Horus complémentaires, le Faucon d’Hierakonpolis (du Sud) et le Faucon de
Buto (du Nord), en figuration directe et face a face. Car ces deux Horus propre-
ment pha'raoniques n’étaient-ils pas le Roi, I'un et 1’autre, donc une seule per-
sonne ? — Par ou, d’ailleurs, nous sommes immédiatement amenés a considérer,
en outre, la similitude de position et de structure ol sont ensemble divers
systémes particuliers d’Horus du Sud et Horus du Nord, le systéme des Horus de

Buto et 4’ Hierakonpolis, le systéme des Horus des deux Bhd-t du Nord et du Sud.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e 136 Yar—

A un stade religieux et littéraire o, vraisemblablement, les Bhd-t n’exis-
talent pas encore, mais en régime pharaonique déja instauré, puisqu’il va
s’agir des deux moitiés de l’Egypte et de deux grands dieux les représentant
en paralléle, nous rencontrons une formule dans laquelle est en fonction, pour
le Sud, Set Nb-fj, exactement comme dans la combinaison des temps ulté-
rieurs, son partenaire pour le Nord étant « Horus le Jeune», « Horus 1’enfant
né dans Dbz-wi» (Pyr. 204-206, 734). Toujours comme dans la combinaison
ultérieure, qui met en ceuvre le Bhd-tj du Nord, le type ancien de composition
allait chercher la figure septentrionale d’un grand binéme horien déja constitué
et ouvert 4 la réquisition, savoir, I’Horus de Buto de la formule horienne
pure de Buto-Hierakonpolis. Mais pourquoi, dés ce moment, pour représenter
le Sud, préférait-on Set d’Ombos a 1’'Horus d’Hierakonpolis, disposant d’ail-
leurs de I’image si commode des Deux Horus, dans ces compositions des Pyra-
mides ol nous voyons une méme formule mettre en scéne Horus et Set, ou
bien Horus du Sud et Horus du Nord (Pyr. 1295)? On a toujours aimé, dans
la construction de 1'espéce visée, que la Haute Egypte fat attribuée, explici-
tement, & Set, la Basse Egypte revenant au personnage du Nord d’un grand
systéme horien disponible, Horus de Buto ou bien Horus Bhd-tj, empruntés
de la méme maniére. La similitude de traitement fait ressortir que’ d’une
époque A I’autre, le couple des siéges horiens de Buto-Hierakonpolis, et celui
des deux Bhd-t horiennes, étaient considérés comme de structure pareille et se
prétaient a des jeux d’utilisation identiques.

Mais I’analogie des deux systémes est essentiellement réelle sans nul doute.
Leur histoire est différente, comme on voit par tout ce qui a été exposé ci-
avant; tandis que la pharaonisation de I'Horus de Buto, aux tout premiers
jours de la royauté conquérante et unificatrice, a été une sorte de main-mise,
sur les puissances religieuses et politiques de 1’empire de Busiris, de la part
du nouveau roi déja Horus d’Hierakonpolis par essence — et la formule de
Buto-Hierakonpolis est instaurée déja au deuxiéme régne de la I** dynastie —
la création des deux Bhd-t complémentaires parait étre le résultat, deux ou
trois siécles apreés, d’une élaboration toute artificielle, homogéne, proprement
théologique. Mais les deux constructions ont en commun de comporter une
particularisation géographique, une application précise sur le terrain de

l’Egypte réelle, de la formule générale des deux Horus du Sud et du Nord.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e{ 137 )ea—

Telles qu’elles sont en fin de compte elles effectuent, 1'une comme 1’autre,
dans le cadre « dualiste» des origines pharaoniques, la projection sur terre,
et en double, d’un objet essentiel et capital du régime. L’objet différe assez
profondément, toutefois, d’un cas & ’autre : les Horus d’Hierakonpolis et
de Buto, dans leurs itr-t respectives, sont identiques, en dédoublement, a
’'Horus royal vivant, lequel inversement est 1’incarnation visible de cet Horus
en deux personnes, et leur successeur dans la royauté primitivement divisée,
exercée parallélement dans les deux Egyptes légendaires ; tandis que le Bhd-1),
sur ses Trones du Sud et du Nord, figure extérieure & la personne pharaonique
et la dominant de haut, est probablement 1’embléme de 1'unité égyptienne
méme. N’était le danger de faire usage de vocables modernes qui entrainent
des idées plus ou moins fallacieuses quand on les applique aux choses des
temps lointains, on aimerait dire que la construction Buto-Huerakonpolis tient
& la religion de la personne royale, la construction des Bhd-t étant de la religion
de la chose nationale constituée. La deuxiéme élaboration, en tout cas, avait
un autre sens et d’autres utilités que la premiére; elle ne voulait pas la rem-
placer; elle ne la pénétrait ni la touchait. Les monuments témoignent assez
clairement, d’ailleurs, que les termes et les images des deux grandes compo-
sitions sont toujours restés sans action de 1’une sur Lautre, et que les utili-
sateurs de toutes les époques ont toujours connu qu’elles définissaient et
commentaient des choses fonciérement indépendantes.

VII. — SUR LA METHODE EN MATIERE D'HISTOIRE
DES ORIGINES RELIGIEUSES.

Cette derniére section de la présente étude a été déterminée par le dernier
en date de nos traités de la Religion égyptienne, 1’ouvrage que nous a donné,
sous ce titre, J. Vandier en 144, Le livre, sous son petit volume, est riche
surtout des faits positifs de la période proprement historique, — divinité et
tous dieux dans leurs relations, théologies, fonctionnement de la religion et
ses monuments matériels, religion royale, religion funéraire — dont 1’enre-
gistrement lui donne la valeur d’un manuel hautement informé. Mais I'expli-
cation des faits, du mécanisme des phénomenes religieux et de leurs causes,
est moins généralement satisfaisante. Vandier porte attention, cependant, aux

Bulletin, t. XLVIL 18

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 138 oer—

exposés et théories plus ou moins diverses des prédécesseurs. 5’1l énonce par
exemple, au départ, que l’Egypte « possédait, au moment ol 1’écriture fit
son apparition, un systéme religieux parfaitement constitué» (p. 11), et s’il
parait bien rester fidéle & cette vue générale ancienne, il note en méme temps
qu’aujourd’hui il n’est plus certain que ce systéme religieux remonte «a une
époque trés ancienne de la préhistoire», comme on 1’a cru longtemps, et il
nous expose la discussion de celte situation importante (p. 24-30). On se
rappelle que le principal des novateurs, sur ce point, a été H. Kees, qui
longuement dans le passé et dans son livre de 1941 en dernier lieu, a réagi
contre les constructions de Sethe (vivement combattues dans 1’école allemande
d’autre part), et formulé notamment que la primauté religieuse d’Héliopolis,
loin de procéder de la position impériale de la ville en commandement d’une
Egypte unifiée & quelque moment des temps prépharaoniques, remontait seule-
ment au courant de 1’Ancien Empire, concomitante de ’accession du Soleil
d’Héliopolis au rang de dieu impérial, quelque temps avant la V° dynastie,
d’ailleurs aussi de la constitution des textes des Pyramides de la plus ancienne
couche. Vandier n’accepte point du tout cette théorie, en explication du
triomphe de la théologie solaire & 1’Ancien Empire; mais il semble avoir été
frappé par le principe général que Kees avait promulgué et qui dans le cas
particulier d’Héliopolis avait été son guide, & savoir, que les phénoménes
d’accomplissement religieux doivent étre considérés et datés a 1’époque des
situations historiques dans le milieu desquelles ils sont le mieux en place et
peuvent s’étre développés le plus naturellement. Car Vandier, plus ou moins
systématiquement, a fait application de ce principe. Or c’est une méthode
délicate et toujours dangereuse, quel que soit 1’ouvrier, auquel il faut, pour
ne pas errer, beaucoup de bonheur ou une streté d’appréciation bien im-
peccable. A cette difficulté générale il faut joindre, chez Vandier, que dans sa
méthode 1’explication souvent ne va pas au plus profond du mécanisme des
phénomeénes, et non plus parfois aussi, au plus juste. Voyons-en quelques
exemples.

— Sur Uhistoire primitive des dieuz: cosmiques (p. 17-18). L’élaboration des
divinités universelles de cette espéce procéde d’explications « philosophiques»
de tel ou tel organisme de la nature; elles sont trés anciennes, leurs repré-

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t5( 139 Joes--

sentations humaines ou animales ne pouvant étre que de deuxiéme stade,
étant donné que, bien sans doute, le dieu cosmique est congu sous forme
impersonnelle, hors de tout sanctuaire localisé; ceci nous faisant voir,
d’ailleurs, que 1'installation d’un cosmigue comme dieu local, par assimilation
a quelque divinité du lieu, est un phénomene d’époque seconde. .. Tout cela
est fort bien, mais voici que la construction de ces dieux généraux coinciderait
avec une période d’unification momentande, & quelque moment des temps pré-
pharaoniques : «il est logique, en effet, d’établir un paralléle entre une
religion & caractére universel et un régime politique centralisé. . . » Mais non,
tel parallélisme n’est ni logique ni obligatoire ; lorsqu’une image religieuse,
lorsqu’une philosophie s’étend victorieusement dans de larges cercles, elle
n’a pas besoin pour cela du véhicule d’accomplissements politiques, de dépla-
cements humains comme on en a supposé l’authenticité, récemment, en
d’autres cas d’histoire primitive, ou de conquétes unificatrices ou tous autres
faits d’organisation confédérale, avec quoi un phénoméne de conquéte spiri-
tuelle, dans un monde spirituellement unifié déja ou en voie de le devenir,
n’a point forcément de relations de concordance.

Exemple du procédé susdit de localisation d’un dieu cosmique : le Faucon
Horus, dieu-ciel primitif, avec ses deux yeux qui sont le Soleil et la Lune,
installé & c6té du dieu local, par identification, dans un trés grand nombre
de places de la Haute et de la Basse Egypte (p. 20-21)... On s’expliquerait
mal une si pareille prédilection, chez de multiples dieux locaux d’un bout a
Pautre du pays, pour 1’absorption dans la personne et la figure d 'Horus-ciel,
mais elle est moins surprenante si, comme le voit Vandier, «il s’agit surtout
de dieux faucons»... De cela on conviendra volontiers, mais alors ces Horus
multiples étaient tous en place et en figure antérieurement a toute entreprise
d’extension de leurs fonctions locales, et pour les expliquer il nous faut re-
monter plus haut, poser la question de cette dissémination de la figure d'Horus
Faucon aux temps prédynastiques.

Kees avait abordé le probléme, et (point trés heureux toujours dans I"appli-
cation de son principe général de situation des accomplissements dans un
cadre historique qui les explique) cru comprendre qu’aprés la conquéte uni-
ficatrice, tous les grands dieux du pays s’étaient prétés, dans un esprit d’asso-
ciation, 4 une identification de figure et de nom avec 1’Horus pharaonique

18.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——tpe( 140 Yetse-

triomphant (en dernier lieu Gétterglaube, p. 205-206) : explication invrai-
semblable, trés opposée aux intéréts naturels des religions locales, rajeunissant
paradoxalement 1’époque de la construction de leurs dieux Horus, et qui est
convaincue d’erreur pour 1'un au moins d’entre eux, I’'Horus de Buto, dont
on peut démontrer en rigueur (nous 1’avons fait ci-avant, S de cette étude)
qu’il existait dans sa place antérieurement a 1'instauration pharaonique. G’est
donc & une époque plus ancienne que les dieux Horus partout avaient été
intronisés. Quand et comment? Il est extrémement probable que 1'installation
des religions horiennes dans le pays entier a été un événement important de
Varrivée de la deuxiéme civilisation énéolithique, entrée en Egypte par le nord
et propagée du nord au sud (’histoire en est bien assurée, voir ci-avant,
S II de cette étude), un assez long temps avant la conquéte unificatrice, partie
du Sud, qui devait aboutir & I'instauration de la rovauté horienne.

— La multiplicsté primordiale des dieux (Conclusion, p. 227-229) était une
difficulté pour 1'unité sur le plan politique [est-ce bien vraiment exact?],
difficulté qu’on tourna d’abord par la création de familles divines [les familles
divines eurent bien d’autres objets et significations, la Neuvaine solaire par-
ticulitrement, et la famille osirienne|, plus tard par le syncrétisme ; ce dernier
exprimant d’ailleurs une tendance & «1'idée générale de Dieuy, un sentiment
monothéiste dont «il est indéniable qu’il a existé en Egypte; il est probable
quil y a été plus répandu qu’on le pense...».

De telles vues sur un monothéisme égyptien plus ou moins explicite sont
trés loin, comme on sait, d’étre généralement acceptées. Touchant le syncré-
tisme, donnons attention seulement ici a la solarisation du panthéon égyptien
(p. 149, cf. 140-143) par identification de chacun des dieux intéressés &
Re-Soleil, donnant naissance a de nombreuses figures mixtes comme Khnoum-
Re, Min-Re, Sebek-Re et surtout Amon-Re : procédé assez naif, nous est-il
dit, pour rattacher au cycle solaire ces dieux qui n’avaient pas été introduits
dans 1’Ennéade... Sommes-nous bien sirs que pour telle ou telle de ces
divinités particuliéres il n’y a pas, dans ce recours a une identité de personne
avec le Soleil, autre chose qu’un besoin de «rattachement au cycle solaire»,
des besoins infiniment plus importants, qui se déceélent dans le cas d’Amon
devenu impérial et, dénué de légende et de théologie, se faisant solaire

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 141 )esm

pour annexer, au titre de la personne de Re, le corps total de sa
doctrine?

— Le triomphe d’Osiris au Moyen Empire (p. 87-88). Osiris avait gagné
sa longue bataille contre le Soleil, comme dieu funéraire royal et universel.
« Geperidant, ce fut un important événement politique qui décida de sa pri-
mauté», a savoir, la conquéte d’Abydos par les Antef de la XI° dynastie en
lutte contre Herakleopolis et qui installerent Osiris & Abydos pouf Servir a
leur puissance : «...La croyance osirienne qui avait toujours été favorisée
par le courant populaire ne put dominer sans partage que lorsqu’elle eut recu,
pour la premiére fois, 1’appui d’un pouvoir politique.» C’est la méme pro-
pension, dont nous avons signalé ci-avant le caractére illusoire (& propos de
I"élaboration des dieux cosmiques), & chercher des déterminants politiques a
un grand fait de propagation spirituelle. Mais quand 1’ambitieuse église osi-
rienne se faisait funératre pour Ja premiére fois, en son Busiris, dans le cours
de la TV dynastie, et conquérait la primauté dans ce domaine aux dépens
d’Anubis, et immédiatement entrait en lutte avec le Soleil pour I'empire de
la religion funéraire du Roi, ou donc était le pouvoir politique qui servait
et utilisait ses entreprises? On n’en voit pas.

Observation de portée semblable pour :

— Min de la premiére période intermédiaire, avant 2000 (p. 149-150),
dont la dignité éminente serait corrélative du bref royaume indépendant de
Koptos a cette époque, les Pharaons de Koptos ayant élevé leur dieu «au
rang suprémey; ce role de dieu d’Etat référé, en outre, au souvenir de ce
royaume prédynastique de Min dont 1’existence «semble prouvée» par un
certain nombre de textes des Pyramides (spéculations de Sethe)... On sera
d’accord que ce lointain empire de Koptos reste trés hypothétique; et quant
a Min de Koptos, qui ne cesse jamais de tenir une grande place, comme
nombre d’autres grands dieux du pays, et particuliérement & 1’Ancien Empire,
faut-il tant de justifications de cette position, jusqu’a la supposition de sa
promotion au premier rang par une éphémére dynastie locale?

Bulletin, t. XLVII. ‘o

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—too( 142 Yoes—

Ces considérations dans quelques cas particuliers font ressortir que 1’expli-
cation d’un fait religieux par sa mise en relation avec telle ou telle situation
historique est contestable facilement, et cela ne surprend point parce que ce
procédé de localisation du fait religieux est en somme arbitraire, gouverné
par le sentiment plus ou moins heureux du chercheur : d’olt il suit que la
méthode est grevée d’'un dangereux élément d’incertitude. I faudrait dire
bien pis, maintenant, d’une autre méthode, inverse en quelque sorte, em-
ployée pour éclairer les temps antérieurs a la documentation historique ;
consistant & remonter des définitions religieuses de 1’époque historique a de
réels accomplissements anciens, les images et les formules religieuses con-
servées étant considérées comme attestations positives des situations et évé-
nements des temps disparus. Systématiquement généralisée, cette conception
a engendré 1'édifice des reconstructions de Sethe, jusqu’a son Urgeschichte de
1930, et de plusieurs autres, étrange histoire diversement présentée ou 1’on
voit se succéder, avant 1’instauration pharaonique, plusieurs grandes phases
d’unification, séparées par des rechutes en morcellement, et dont les plus
marquants épisodes sont un empire unifié d’Osiris de Busiris, plus tard un
empire unifié d’Héliopolis, en dernier terme la période des deux royaumes
du Sud et du Nord sous les Suwants d’Horus... Qu’on note bien que cette
méthode de recherche n’est pas illusoire nécessairement et partout; a preuve,
les témoignages certains que les Pyramides nous conservent de la plus'ancienne
confédération politique dans le Delta, celle des nomes de I’Orient inféodés &
Osiris. C'est ici, comme pour 'exercice de la méthode inverse, affaire de
discernement critique, la principale régle restant, sans doute, de ne pas forcer
la signification et la portée des textes. Mais les surprenantes constructions
a la maniére de Sethe, malgré les réserves d’Erman, de Scharff, de Kees
surtout en sa longue entreprise de protestation de 1923 & 1941, ont été
suivies d’autres cotés, par Ed. Meyer, par Moret notamment (), et Vandier

entrepris plusieurs fois, en cours de route, de
faire I’histoire et la mise au point des ques-

) C’est 1’objet d’un long débat qu’ouvre
Sethe en 1go2 et qui se poursuit depuis lors,

y intervenant avec insistance, outre Sethe lui-
méme, Meyer, Rusch, Moret (1926, 1929,
1932), Scharff, Boreux, Lesquier, Ranke,
Kees remarquablement (19297, 1929, 1933,
19/41), Vandier comme on voit (1944). Jai

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

tions, discutant, dans le sens de Kees, les
théories de Sethe, leurs tenants et leurs modi-
fications, et discutant Kees lui-méme : voir
Revuecritique, 1927, p. 394-396;1934,p.17-
29 ; Revue d’Egyptologie, IV (19ko), p. 127.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e 143 Joero—

accepte encore leurs positions principales. I1 en résulte, chez lui, des vues
historiques que nous allons noter en quelques points importants.

— Les deux royauwmes de Buto et d’ Hierakonpolis de la formule traditionnelle,
sous les Suwants d’ Horus dans le Nord et dans le Sud, sont tenus, par Vandier,
pour 1’expression de la réalité politique précise de la derniére période avant
Punification pharaonique (p. 15); sans qu’il demande si cette formule dualiste,
bien dans la maniére des choses rituelles de la royauté, n’exprimerait point
plutét, en figure simple, la situation de division du pays & ce stade antérieur.
Kees a vu et dit cela en parfaite clarté (V, plusieurs fois depuis 1927 ; et quant
aux deux capitales supposées des deux royaumes, leur assignation dans 1'image
légendaire s’explique immédiatement par le réle historique d’Hierakonpolis,
patrie de 1’'Horus unificateur de la conquéte, et de Buto, siége de 1’Horus
que choisit, dans le Nord, pour s’affilier & 1ui, le Pharaon des premiers jours.
D’ou il appert, d’ailleurs, que la construction de la formule Buto-Hierakonpolis
n’est point antérieure & cetle instauration royale méme.

— Théorie d’une historicité primordiale d’ Osiris (p. 43-44, 56-60, 75-76) :
la légende d’Osiris semble avoir pris son point de départ dans un épisode
historique», celui d’un roi véritable qui fut tué; notant de «rares indices
qui nous apportent la preuve de la royauté terresire d’Osiris» [on ne voit
guére ces indices au total!] «...et que son autorité s’exerca sur 1ltgypte
entiére [cela est du Sethe]; nous savons enfin qu’il mourut de mort violente ;
toute sa légende, en effet, est fondée sur cette circonstance et il parait difficile
d’admettre qu’il ne se trouve aucun fait réel a 1’origine. .. »

Singulier raisonnement, dans lequel Vandier suit fidélement Kees, qui tou-
jours a considéré qu’Osiris était essentiellement le rov mort et arriva immsé-
diatement, par 14, au caractére funéraire. Quant & la fonction de dieu de la
végétation qui lui appartient aussi, ¢’est au Moyen Empire seulement (nous
continuons de citer) qu’apparait «le rapprochement entre le destin-d’Osiris,
qui, par sa mort, crée une vie nouvelle dans son fils, et la nature qui, par sa
mort, dispense la vie dans la maturation des fruiis», ce réle du dieu développé

" Voir ci-avant, début du § I de cette étude, et p. 63, n. 1 et 2.
19.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ee( 144 Yoe3—

par la suite, jusqu’a ce qu’il fiit « réellement tenu pour le créateur du renou-
vellement annuel de 1a nature. .. » Certains auteurs, d’aprés cela, « ont voulu
voir dans ces rapports d’Osiris avec la nature le caractére primitif du dieu,
tels Frazer et aprés lui Moret, Gardiner en sens contraire tenant, dans 1’en-
semble, avec Kees, la mort et la résurrection d’Osiris, en sa féte annuelle,
ne procédant point d’un culte agraire primitif, comme on le pense souvent,
mais décrivant la résurrection «d’un roi mort rappelé & une vie tout a fait
semblable. . . » ,

J’avoue ne rien voir de pareille similitude. Quant a Vandier, il veut qu’on
se reporte aux « témoignages les plus anciens», savoir, ceux des Pyramides,
o1 ¢le réle d’Osiris comme dieu de la végétation. .. est bien moins important
que son réle funéraire et méme que son réle cosmique», le réle cosmique
dont il s’agit, défini en expliquant que le Pharaon montant au ciel comme
fils de Re, en dogme d’Héliopolis, ce privilége ne peut échapper & Osiris, roi
primordial : par olt Osiris devient, en fin de compte, maitre du Giel : « Les
textes des Pyramides se contentent de mentionner le point d’aboutissement

d’une évolution dont les stades intermédiaires sont volontairement passés

sous silence...»

Nous ne citerons point davantage. Mais Vandier perd-il de vue que les
susdits « témoignages les plus anciensy sont de la V° dynastie, et oublie-t-il
de considérer la parenté frappante de la légende d’Osiris avec celles d’Adonis
et d’Attis, avec ces traits spécifiquement asiatiques, conservés dans la légende
égyptienne, qui achéveraient de démontrer, s’il en était besoin, que le mythe
osirien a été apporté d’Asie, religion agraire toute construite, et & une époque
forcément trés ancienne? — Rappelons en passant que Kees a toujours refusé
d’admettre qu’un élément religieux quelconque, qu’il s’aglt d’Osiris, ou bien
d’Horus, ou généralement quelque objet tenant a la deuxiéme civilisation énéo-
lithique, ftit arrivé dans le pays en provenance de 1’Asie : position de Kees
qui surprend et qu’on regrette.

— Théorie d’un empire prépharaonique d’Héliopolis (p. 24-25, 33, 148-
150), organe dominant des reconstructions de Sethe et dont Vandier, & sa
suite et malgré des contradictions notables {celle de Moret, remarquablement,
& partir de 1934), accepte 1’historicité entiérement. A cette « grande époque

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 145 Year—

de la préhistoire égyptienne, celle o fut créée la théologie» appartiendrait
«1’honneur d’avoir reconnu l’avantage, dans un royaume unifié, d"une religion
cosmique A caractére universel», et 1’on se rend compte en effet que justement
le monument de la théologie solaire et son expansion dominatrice dans toute
1’Egypte, sont les bases déterminantes et les arguments de la théorie historique.
Mais qu’en reste-t-il dés qu’on a appris & considérer, avec Kees (pour toute
la question voir ci-avant, S IV de cette étude), que cette primauté religieuse
d’Héliopolis est seulement du courant de I’Ancien Empire, sans doute, le Soleil
ayant acquis la position de grand dieu de la royauté? Au surplus (nous y avons
insisté aussi, & propos des triomphants progrés de ’osirisme & P’Ancien et au
Moyen Empire), lorsquune doctrine religieuse conquiert le monde, ce n’est point
généralement sous la protection d’une autorilé politique, dont il est inutile
d’induire la position pour expliquer le succés de telle expansion spirituelle.

— Origines de Set, sa position dans les légendes (p. AA4-45, 134-135, cf. 1118).'
Le dieu Set des Hyksds n’est pas une importation de ces étrangers, puisque
son culte est attesté dés le début de la IVe dynastie dans le nord-est du Delta
(p. 44, 139). «Or Seth est certainement un dieu de Haute Egypte; ila
done 6té importé dans le Delta [la déduction surprendra le lecteur!] et cela,
4 une époque trés ancienne puisque les rois qui ont gouverné 1’Egypte a
partir de 1’époque héliopolitaine, se sont tous déclarés les serviteurs d’Horus,
donc les ennemis de Seth. On doit donc admettre que la période héliopolitaine
a 6té précédée d’un royaume unifié, successivement gouverné par Osiris et
par un partisan de Seth. .. » La discussion recule devant pareil complexe de
raisonnements abusifs, basés sur les situations historiques le plus ficheuse-
ment supposées des temps prépharaoniques et qui aboutissent & de nouvelles
conclusions historiques trés inattendues. Mais de quoi donc s’agit-i1? De la
construction de la 1égende osirienne. Donné qu’a 1’Osiris du mythe primitif,
une fois installé dans son Busiris, il fallait vraisemblablement un adversaire
du cadre environnant et tout proche, on comprend assez bien que tel ou tel
Set immémorial du Delta oriental ait été requis pour cet office, d’autant mieux
ennemi d’Osiris que son domaine serrait celui de Busiris de plus prés O,

M) Des précisions ont été motées ci-avant,  places du Delta, aux origines de 1’Ancien
§ I, sur la présence de Set en de multiples  Empire.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tae 146 Yot

I'hostilité des deux figures remontant au principe méme, en outre, si 'on
considére que les religions séthiennes, du haut en bas de l’Egypte, appartiennent
en toute vraisemblance & ld vieille population indigéne (pré-horienne), tandis
qu’Osiris, non moins vraisemblablement, on I'a vu, était arrivé dans le
pays avec les immigrés porteurs d’Horus et de sa civilisation.

I est, d’ailleurs, une autre grande 1égende dans laquelle Sef est en place,
et dont Vandier nous laisse ignorer complétement les conditions, la légende
d’Horus et Set fréres, adversaires et complémentaires. Set y aura été affronté
a Horus, comme a Osiris dans 1’autre cadre, et pour les mémes raisons. Mais
le sens de la légende est tout autre, aisé & comprendre d’ailleurs, une fois
éclairé @ qu’au cours des II*-1II° dynasties, comme les événements le font
voir, Set fut 1a banniére d’une opposition puissante & la royauté horienne, assez
forte pour que la royauté ait plié un instant devant elle, avant qu’un grand
roi de la III° dynastie, réusissant a replacer Horus dans sa qualité intacte,
vit la nécessité en méme temps d’accepter, en supplément de titulature, une
appellation d’Horus et Set réunis que la royauté pharaonique ne devait jamais
ensuite laisser perdre. Réconciliation de deux grands partis ennemis, bien
probablement des deux éléments de population que nous évoquions tout a
I’heure, non fusionnés complétement encore depuis une lointaine époque.
Or, telle histoire une fois comprise, il apparait tout naturellement que le
mythe d’Horus et Set ennemis, nécessaires 1'un a 1’autre et réconciliés, aura
été construit, longtemps apreés les événements historiques oubliés, en légende
explicative de la qualité royale horo-séthienne.

I ressort de tout cela que la légende d’Horus et Set, de pleine période
pharaonique, est beaucoup plus jeune que la légende d’Osiris et Set, celle-ci
du tout premier stade des constructions osiriennes, antérieur méme a 1’in-
troduction d’Horus de Buto dans le drame et dans la famille. Et il serait de
grand intérét aussi qu’on nous fit voir comment les deux légendes, par la
suite des siécles, ont agi 1'une sur ’autre et produit leurs surprenantes com-
binaisons, jusqu’a celles des grandes constructions de la théologie d’Edfou.
Cette derniére histoire, toutefois, sort du cadre de la présente étude.

) Pour toute la question voir ci-avant, fin du § I et § III.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e3o( 147 )oos—

Nous noterons encore quelques points de rectification ou complément néces-
saires, touchant plus ou moins directement 1’histoire des organisations théo-
logiques de la premiére époque.

— Le titre Horus d’Or, dont etit pu croire, aprés de si longs débats dans
le passé, que la question était close. Or Vandier (p. 148) revient a 'inter-
prétation des vieux égyptologues, Horus sur Set, Horus vainqueur de Set, d’aprés
Sethe d’ailleurs et en accord avec lui, référant 1’origine de 1’appellation & la
« période d’Héliopolis ». Mais il sait bien aussi que le titre apparait seulement
a la IV® dynastie, et que Kees et Schifer, en dernier lieu, chacun de son céoté,
ont été conduits & reconnaitre qu’une interprétation Horus dominateur de Set,
etc. ne venait au jour qu’a époque trés tardive. Pourquoi donc ce retour en
arriére?

— La légende de Re vieils et d’Isis (Vandier, p. 42-43), présentée, & la ma-
niére ancienne, comme un propre chapitre de la légende solaire, et nous laissant
ignorer que d’aprés le manuscrit qui nous conserve cette histoire du vieux
Soleil piqué par une béte et guéri par Isis, c’est une simple composition
magique que nous avons sous les yeux, & réciter pour protection et guérison
en cas de blessures semblables. Genre de littérature extrémement connu a
toute époque. Mais lorsque nous rencontrons, dans un vieux papyrus médical,
la bréve histoire d’Horus incendié par une morsure venimeuse et sauvé par
’intervention de sa mére Isis, ou bien, en magie copte, telle autre histoire
du jeune Horus souffrant d’indigestion et appelant 1'Isis maternelle a son
secours, allons-nous enregistrer ces brutales ou naives élucubrations comme
faisant partie de la «légende d’Horus» & quelque titre?

— La doctrine memphite de la création du monde (Vandier, p. 34-36, 135-
136), adaptant la théologie d’Héliopolis de maniére a donner & Ptah de
Memphis la primauté, en lui subordonnant Atum-Re. Peut-étre n’est-il pas
de tout premier lieu d’en chercher le témoignage dans 1’analyse de ce difficile
traité philosophique, de la théologie memphite, dont 1’étude a été reprise tant
de fois, car nous savons directement, par textes du Nouvel Empire, qu’a
Memphis on avait arrangé que Ptah créateur était 1’Océan originel méme d’ou

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tne{ 148 Yoas—

le Soleil était sorti, donc qu’il était pére d’Atum-Re et pére des dieux; & quoi
correspond cette « Neuvaine» memphite de Ptah, fréquemment rencontrée,
qu’on avait obtenue en prenant la compagnie des dix d’Héliopolis (la série
originale des neuf augmentée d’Horus) et 1’inserivant simplement & Ja suite
de Ptah; & quol correspond aussi le bien connu tableau dynastique des dieux
passé dans la tradition grecque (Eusébe), ou Hephaistos, identité grecque de
Ptah, est pére d’Hélios : systéme de Memphis pur et simple. D’autre part
est-il bien vrai, comme le voudrait Vandier, que ce systéme fut élaboré en
conséquence de la position de Memphis comme capitale des rois de I’Ancien
Empire et de Ptah comme dieu de cette capitale? La prééminence obligatoire
du dieu local dans sa ville, quelle qu’elle fit, nous donne lieu de penser
que le méme procédé avait été suivi dans tous les sanctuaires de l’Egypte,
ou la théologie et la Neuvaine d’Héliopolis, partout, avaient bien été recues
et adoptées, mais avec le souci, partout aussi, de subordonner Re et sa Neu-
vaine au dieu local, de maniére ou d’autre. Nous en avons de notables attes-
tations. Dans le district de Theébes, avant qu’Amon y eiit conquis la primauté,
Montou d’Hermonthis avait accueilli chez lui la compagnie des dix d'Hélio-
polis, soit les Neuf originaux plus Horus, et les prenant a sa suite, en avait
fait cette « Neuvaine» locale qu’on connait, absolument identique & celle de
Memphis, comme on voit, sauf la personne du dieu de téte. A Hermopolis
de Haute Egypte, olt la théologie locale, plus résistante, semble ne pas avoir
accepté la Neuvaine solaire, il était entendu, cependant, que le Soleil avait
surgi pour la premiére fois, du rocher ou de la nappe liquide, a Hermopolis
méme, ce qui revenait, pour Thot et son domaine, & annexer ’auguste nais-
sance ; on y conservait les vestiges de 1’euf primordial du Soleil; et d’autres
indications font ressortir que dans une version plus exclusivement locale, ¢’est
Thot lui-méme qui avait assumé de sortir de I’eau, comme figure primordiale.

Des exemples comme ceux-1a, & Hermonthis et Hermopolis, vérifient bien
ce que nous avons indiqué ci-avant avec insistance, que la construction reli-
gieuse est indépendante du fait politique et qu'll ne faut pas chercher &
’expliquer par la politique.

— Les mww dans les scénes de funérailles. Dans la scéne, aux tombeaux du
Moyen Empire et du Nouvel Empire, de ces danseurs en costume spécial, gens

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—et2e( 149 Yoesm

de Pe quelquefois, on a longtemps cru voir une évocation des funérailles
d'Osiris; ce qui a été démontré faux, en 1940, par Junker; retrouvant les
mww & I’Ancien Empire et pensant voir que la scéne est inspirée par le rituel
funéraire des rois de Buto, les mww représentant ces rois de Buto eux-mémes,
autrement dit les Ames de Pe. Vandier, sans rejeter 1’interprétation, s’en
étonne : comment « de simples particuliers avaient-ils adopté a leur propre
usage, et cela dés 1’Ancien Empire, un vieux rituel funéraire royal?» — L’ob-
jection est légitime. Que les mww, «gens de Pe», solent des figurants de
religion osirienne, on n’en saurait douter, mais cela n’est génant en rien, la
mythologie de Busiris, autour du primitif Osiris de la mort et de la renaissance
de la nature, étant largement antérieure aux temps pharaoniques; et I'on
imagine sans peine que la danse des étranges personnages, aux funérailles,
serait le reflet de quelque rite trés ancien de renaissance végétante. Notons
d’ailleurs (cela est important pour la datation des premiéres attestations du
rite) que les danseurs mww sont rencontrés dans plusieurs représentations
remarquables du début de la I dynastie (),

11 parait bien ressortir de tout ce qui précéde, et cela pourrait étre formulé
en conclusion des présentes Notes, que I’heure d’'un exposé de synthése de
I’histoire originelle des grandes religions égyptiennes n’est pas encore venue.
Attendons le progrés de demain, et soyons résignés & un progres tres lent,
traversé de persistants et déconcertants obstacles sur les routes les meilleures.
Est-il concevable que Kees, généralement si lucide, s’obstine depuis vingt-
cing ans & expliquer le primitif Osiris comme un antique rot mort et une figure
représentative du roi mort, immeédiatement funéraire, alors qu’il est patent
qu’Osiris dans la fonction funéraire n’apparatt pas avant la fin de la IV® dy-
nastie? Et congoit-on qu’en dernier lieu Vandier, dont les lignes d’explication
se rattachent, au mépris des longs efforts de Kees, a Sethe, s1 fAcheusement
illusoire, se porte & suivre Kees sur le point ol Kees est dans 1’erreur de la
maniére la plus évidente? — Profond désordre des théories, confusion dont
nos successeurs feront 1’histoire avec surprise. Mais aussi, cependant, sil’ony

™ Voir en dernier lieu, pour I’histoire et la  observations dans Revue &’Egyptologie, V
discussion de la scéne des danseurs mww, nos (1945), p. 256.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t9s( 150 )ogr—

prend garde, débilité naturelle, au point de développement de la recherche
ol nous arrivons seulement a cette heure. Les égyptologues, jusqu’aujourd hui
méme, ont été trop absorbés par les soins de 1’étude philologique pour que,
dans le cadre de leur science particuliére, la critique documentaire et spécia-
lement 1’explication éxégétique de la légende, chez presque tous, soient
arrivées a dépasser le stade de techniques trés jeunes, en expérience, encore
mal assurées d’elles-mémes.

BIFAO 47 (1948), p. 59-150 Raymond Weill
Notes sur I'histoire primitive des grandes religions égyptiennes.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

