MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN
DE L'INSTITUT FRANCAIS
D’ARCHEOLOGIE ORIENTALE

0
=
VL

0
W
)

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

BIFAO 41 (1942), p. 83-97
Paul Kraus

Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960 Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans ' Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

LES
DIGNITAIRES DE I.A HIERARCHIE RELIGIEUSE
SELON GABIR IBN HAYYAN

PAR

PAUL KRAUS.

Les écrits alchimiques qui, dans la littérature arabe, sont attribués a Gabir®
ibn Hayyan, disciple présumé de 1’Imam Gafar al-Sadiq (mort vers 147 H./
764 J.-C.), sont des apocryphes datant de la fin du m°/ix* et du début du
1ve/xe siecles @), Du point de vue de leur contenu doctrinal, ils se rattachent a
une tradition antique d’inspiration néoplatonicienne et néopythagoricienne,
tradition qui, dans les centres hellénistiques de 1’Orient, a subi une évolution
trés marquée et couvre, a coté de 1’alchimie et des sciences occultes, ’ensemble
de la philosophie et des sciences grecques ). Encapsulés dans ces écrits, on
rencontre souvent des passages qui portent sur des sujets religieux et qui, & en
juger d’apreés leur vocabulaire technique, sont étroitement liés a I’enseignement
des sectes batinites de 1’époque et en particulier au mouvement ismaélien .

Dans les remarques qui suivent, nous nous proposons d’lustrer ce fait par
un exemple particulierement frappant. Le k. al-hamsin (Livre des Cinquante)®,

) Les diverses transcriptions qu’on ren-
contre dans les notes (Jabir, Jdbir, Djibrr,
Dschabir etc.) visent un seul et méme nom
(ol = Gabir).

@ Cf. notre Jabir ibn Hayyin, Contribution
& Uhistoire des idées scientifiques dans UIslam,
vol. I (= Mémoires présentés & I'Institut d’E-
gypte, t. XLIV, Le Caire 1942), Introduc-
tion. — Voir aussi notre article Djabir b.
Hayyan daus le Supplément de 1’ Encyclopédie
de Ulslam.

® Pour de plus amples détails, nous ren-
voyons le lecteur au 1I° volume de notre Jabir

ibn Hayyan (==Mém. Inst. Eg., t. XLV, Le Caire
t9he), qui a pour sujet Jabir ef la science
grecque.

® Cf. déja notre Dschabir und die Ismailijja,
dans Dritter Jahresbericht des Instituts. fiir Ge-
schichte der Naturwissenschaften, Berlin 1¢30 3
de méme Jabir b. lfayyan, vol. I, Introd. Une
analyse détaillée de ces textes sera donnée
dans le TII° volume de notre ouvrage.

® Appelé ainsi parce qu’il contient 5o
chapitres. Pour le contenu de cet ouvrage,
cf. notre Bibliographie jabirienne (dans Jabir
ibn Hayyan, vol. 1), n° 1825-1874.

11,

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 84 )oes——

qui parait étre un des derniers en date des écrits jabiriens ), expose, ‘dans
plusieurs de ses chapitres ), les doctrines religieuses de I’auteur et notamment
sa théorie sur les degrés hiérarchiques.

Voici le texte principal ou Jabir énumére les appellations de ces degrés @) :

« Quant aux noms des personnes faisant 1’objet de cette matiére, ilssont
cinquante-cing : 1° le Prophete; o° 1'lmam; 3~ le Voile (hagab); 4° le Simple
(basit); 5° 1e Précédent (sabig); 6° le Suivant (tali); 7° le Fondement (asds);
8° le Pilier (‘amad); g° le Porteur (hamal); 10° le Conservateur (hazin); 11°
I"'Homme-Grand (insin akbar); 12° I’'Homme-Petit (insin asgar); 13° 1’Ascéte
(zahad); 14° le Premier Croyant (mwmin awwal); 15°le Croyant éprouvé
(mu'min mumtahan); 16° le Périodeute (sa’th); 17° 1I'Etoile (kawkab) ; 18° le
Kéroub (karib); 19° fe Portail (bab); 20° le Solitaire (ou I’Orphelin) (yatim);
21° le Savant (‘alim); 29° IErudit (fagik); 23°1e Parlant (ndatig); 24° le
Silencieux (samat); 25°1e Distingué (najib); 26° I'Exalté (murtafa’); a7° le
Chef (naqib); 28° le Chambellan (hagib); 29° le Répulseur (dafi*) ; 30° le Phi-
losophe (farlasif); 31°1e Disciple (telmid); 32° I'Etendard (‘alam); 33°
I’Ange (malak); 34° I'fle (gazira); 35° le Discret (katim); 36° le Divulgateur
(mw'lin); 37° le Donateur (wihib); 38° I'Habitacle (magim); 3g° le Témoin
(musaked); ho° le Précheur (hasib); A1° I’Argument (hugga); 420 le Média-
teur (wdsifa); 43° I'Educateur (mulagqin); A4° le Vicaire (na’th); 45° le
Subséquent (halaf); 46°1le Prieur (dayran); 4A7°le Certifiant (miiqin) ;
48 1e Latent (kamin); Ag° la Voie (sirat); 50° la Miséricorde (rahma); 51°1'Im-
mortalité (huld); 52° le Dévot (nastk); 53°la Vie (hayat); 54 1Interdicteur
(nahi); 55 le Détenteur de 1’Autorité (di’l-amr). — Dés que ce dernier ap-

M Gréce aux indications bibliographiques
contenues dans les traités, on peut établir
avec assez de précision la place chronologique
de la plupart des traités du Corpus. Remar-
quons en passant que 1’étendue énorme du
Corpus gabirien — il comptait plusieurs mil-
liers de traités — exclut son attribution a un
auteur unique. Il s’agit de 1’cuvre d’ane
école, et les différentes collections se sont
succédé dans le temps. La premiére grande
collection est celle des CXIT Livres, elle a été

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

suivie des LXX Livres, auxquels sont venus
se joindre d’abord les 144 Livres des Balances
(Kutub al-Mawdzin) ot ensuite les 500 Livres.
G’est prés des 500 Livres que se place le k.
al-hamsin.

® Notamment chapitres 36-38. Le texte
arabe a été publié¢ dans nos Textes choisis de
Gabir (= Mubiar rasa’il Gabir b. Hayyan,
Paris-Le Caire 1354/1935), p. 489-500.

& Tbid., p. 489, 7 et suly.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

ke 85 Jeesee

parait, il ne peut se passer d’aucun de ceux-la, vu que chacun d’eux est voué
a une tache qu’il ne partage point avec 1’autre.»

Constatons d’abord que la plupart des appellations qu’on rencontre dans
cette liste offrent des affinités indéniables avec les doctrines de la gnose $i‘ite,
en particulier avec le systéme ismaélien. Les termes Nafg et Samat, Sabig et
Tali, Hugga, Bab, Higab et Asas sont trop connus pour que nous ayons besoin
de les expliquer ici. Dans les textes fatimides, Mala'tha (Anges) est souvent
pris dans le sens de hudid (dignitaires) ), et le méme emploi métaphorique est
attesté pour Karab(syyan) (n° 18)®. Nagib® et Nagib se rencontrent couram-
ment dans cette littérature ) qui connait également le terme Mumtahan ©®. Que
Gazira (n® 34) désigne le nom d’un degré hiérarchique, cela s’explique suffi-
samment par 1’emploi de ce mot dans le vocabulaire ismaélien ). Sa’sh (n° 16)

® Ga‘far b. Mansar al-Yaman (auteur fati-
mide de la premitre moitié du v /x* siécle ;
cf. W. Ivaxow, A Guide to Ismaili Literature,
Londres 1933, p. 36), dans son k. ta’wil
al-zakat (cité dans k. zahr al-ma‘ani de ldris
‘Jmad al-Din, chap. 12), distingue entre les
Ahges en acte (mald’tha bi’l-fi°l) qui sont les
porteurs du trdne (hamalat al-‘ars) et les Anges
en puissance (malaika bi’l-quwwa) qui sont
identiques aux Imams sur terre. La méme
conception se rencontre chez les [hwan al-Safa’
(éd. Bombay, Ib, p. 9651V, p. 170,179).
— Selon Ga‘far b. Mansar (I. cit.), les Anges,
invités & se prosterner devant Adam (Qor.
2, 30), n’étaient autres que les hudid de
I’époque. Le Umm al-kitib, écrit néo-ismaé-
lien en langue persaue, dont les sources ce-
pendant s’avérent étre fort anciennes (édifé
par W. Ivanow, dans Der Islam, XXIII (19 36),
p- 1-132), parle souvent de mala’tka, & coté
de nagib, naqib, higab, etc. ; cf. aussi Ivanow,
dans REI, 1932, 4ha; L. Massienon, Die
Urspriinge und die Bedeutung des Gnostizismus
tm Islam, dans Franos-Jahrbuck 1937, Zirich
1938, p. 55 et suiv.

® Dans le k. al-baht, Gabir emploie souvent
karabiyyin & c6té de a’imma; cf. encore

Bulletin, t. XLI,

£l g gonrs K 343 wlisb. Chez
les Nusairis (cf. mfra, p. 86') ainsi que dans
le Umm al-kitab (S 235) karibiyyin désigne
un degré de la hiérarchie spirituelle.

® (est a cette «personnes que Gabir a
consacré un traité a part, le k. al-nagib (cf.
Bibliographie jabirienne, n° 977).

@ Cf. aussi Umm al-kitab, index, s. v. et
la septitme sourate du k. al-majma nusairi
(ap.R. Dussavn, Histotre et Religion des Nogairis,
Paris 1900, p. 190).

©Cf. Umm al-kitad, $ 198 : pour les Nusai-
ris, cf. par exemple le k. al-bikira de Sulaiman
Adant [Beyrouth 1863], p. 5. — Le terme
mu'min mumbahan est également connu du
gnostique Ibn abi ‘Azaqir Salmagani (exécuté
en 322 H.); voir “Assis Ecmeav, Handan i
Naubahti, Téhéran, 1933, p. 233. — Pour
Salmagani, et son «bib» Ibn Abi ‘Aun, cf.
maintenant M. ‘Aspvr-Mu'io Kuan, dans Islemic
Culture, XVI (19h42), p. 202-212.

® (G’est I’appellation des districts ou pro-
vinces dans lJesquels s’exerce la propagande
ismaélienne et dont chacune est administrée
par un dat (missionnaire) supréme, aussi ap-
pelé muallim; of. W. Ivavow, Kaldmi Pir
(Islamic’ Research Association, No. 4, Bombay

13

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 86 Jer—

se retrouve au moins dans les textes nusairis (). A coté de Asas, nous rencon-
trons ici pour la premiére fois le terme paraliéle ‘Amad, et le motabstrait {ugga®
nous fait comprendre les termes analogues Rahma, Sirat, Huld et Hayat ©), qui,
empruntés au vocabulaire qoranique, n’étaient pas encore attestés comme
appellation de degrés hiérarchiques. Que V'auteur utilise dans sa liste, & titre
de métaphore, quelques dénominations de divers groupes de la société musul-
mane (hanb, fagih, ‘alim, falasif, nasik, zihid, etc.), cela n’a non plus rien d’¢-
tonnant. Les appellations Insin akbar et Insan asgar évoquent les spéculations
sur le Premier Homme, si répandues dans toute la gnose musulmane ®. Le
terme Yatim enfin, connu de I’ Umm al-kitab ©), des écrits nusair's ), ainsi que
de quelques anciens textes ismaéliens de 1’époque fatimide (), semble avoir

1935), p. 88. On en compte d’ordinaire
douze ; ie Umm al-kitab cependant, sur un
plan mythique, parle de 28 gazira’s, subor-
données aux 28 najibs, et en distingue les sept
climats (agalim) et les douze contrées (kiswar);
of. Tvavow, dans RE I, 1932, p. 455.

M Dans le texte eité p. 85, n. 4, les degrés de
la hiérarchie nusairi (ahl al-maratib) sont énu-
mérés comme suit : Ma‘na (= Ayn), Ism (=
Mim = Higab), Bab (= Sin) ; les 5 Aytam (cf.
infra, 1. 6}, les naqib, les nagib, les mubtassin,
les mublisin, les mumiahanin, les mugarrabin
(=mala’tkal), les karabiyyin, les rihaniyyan,
les mugaddasin, les s@’thin, les mustami‘in et
les: lahigin. Dans le sens propre, sa’th corres-
pond & wepiodevrys. Cf. les ermites boud-
dhistes { ou manichéens ?) ruhbin al-zanadiga,
désignés ap. Gahiz, k. al-hayawan, IV, 146,
comme sayydahin. Voir aussi le nom de Palchi-
miste §iite al-s@’'th al-‘alaws, ap. Fihrist,
p. 359, 17.

® Gf. notamment Nawbahti, firag al-$ia,
p. 63, 8 et suiv.

® On comparera aussi 1’emploi métapho-
rique de ganna, safina, etc. dans la termino-
logie ismaélienne.

& Cf. H. H. Scasaener, Die tslamische Lehre
vom Vollcommenen Menschen, dans ZD MG,

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

1925, p. 192 ss. — B. Lews, An Ismaili
Interpretation of the Fall of Adam, dans BS O S,
IX, p. 697.

® L' Umm al-kitab, § 73, cite, & coté de
douze «Nagib de la mer de blancheur», de
28 Najib, de quatre Chérubins, etc., deux
Yatin comme faisant partie de la hiérarchie
spirituelle. Ibid., § 235, parle, & c6té de ia
«Porte du Paradis» ou Salman, du «Lieu de
prosternation des Yatim». Cf. aussi- Ivanow,
dans REI, 1932, p. hha.

© La, on compte d’ordinaire cing Aytam
{pluriel de yatim), & savoir Miqdad, Aba
Darr, ‘Abdallah b. Rawaha al-Ansiri, Uiman
b. Mazom al-Nagadi et Qambar. Ce sont les
cing démiurges créés par Salman. Miqdad,
premier de la série, est souvent appelé al-Ya-
tim al-akbar. Cf. Dussavp, L. cit., p. 69 ; Mas-
stenon-Kravs, Akhbdr al-Halldj, Paris 1936,
p- 81.

O Dans le k. al-kasf de Ga*far b. Mansar al-
Yaman (cf. Ivavow, Guide, p. 36, of notre
remarque dans REI, 1932, 486), on lit ie
texte suivant, qui s’accorde en partie du moins
avec la nofion des Aytam chez les Nusairis
(citation dans k. al-anwdir al-latife du da‘ Mul.
b. Tahir al-Hariti; cf. Ivavow, Guide, p. 54 ;

un manuscrit duk. al-ka¥f est conservé 4 Berlin,

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——‘—-!»3-( 87 )‘Gﬂ«—

joué un réle considérable dans les spéculations §iites du me siecle (V. Glest
sans doute avec intention que I’auteur fait commencer la liste par le Prophete
et 'Imam et la termine par le Da’l-Amr qui est identique au (Ja’im, inaugura-

teur d’'un cycle nouveau .

A la suite de cette liste, I’auteur donne des notices plus ou moins explicites
sur chacune de ces «personnes» (ashas) et définit quelquefois les rapports
présumés entre elles. Ces définitions sont assez énigmatiques et exigeraient
un long commentaire & la lumiére des sources §1'ites et des textes paralléles
du Corpus gabirien. Contentons-nous d’en reproduire au moins quelques-

unes pour donner une idée de leur portée générale.

or. add. act. 2768) : . oz 35,;1 : ‘.L;-.:}Jl Repow

,woé:rﬁxga,bef;xg)&e:f,\goi&i
(M”R‘VW fxavrw u.uLqutrw A s
Rt WA EY s V3. 2 (1) gl ey Bl
o) LTy W ousy O ¢ (7Y) e oty lalalty
shaa o (1) Ripho 000y B33 lend] « i al
(80l coniin Sgwl ¢ o5 yomgd! My [90Jly Alaiany
BN PRI P
En méme temps, ce texte précise le sens
des deux Yatim dont parle le Umm alkitab.
Un autre passage sur les. Aytam parait &tre
conservé dans k. ta’wil al-zakat de Gafar b.
Mangir, ms. Leyde, f. 45 (cf. Akhbdr al-Hal-
ldg, l.c.). —Vu que Salman al-Farisi, protype
du Yetim, s’appelle de son nom persan (maz-
déen) Rozbih, il est curieux de rencontrer
I'appellation Yatim accouplée a ce nom dans le
titre d’un ouvrage en pehlevi (k. Rozbik al-
yatim), mentionné par Ibn al-Nadim, Fikrist,
P- 305, 6.
™ Ces spéculations semblent se fonder sur
une explication allégorique du verset g3, 6
du Qor’an, combiné avec 89, 17. Au sujet de
ce dernier verset, cf. 'interprétation donnée
par Nawbahti, k. firag al-5i%a (éd. H. Rirter),
p-33, 1, aunom de lasecte des Hurramdiniyya,
interprétation qui se trouve complétée par un

traité nusairi conservé a la Bibliothéque
Nationale {ms. Paris or. 1450 (12°), 176"
178%). Ce texte contient la relation d’imne
discussion théologique qui eut lieu en Ramadan
34ofgb1 entre Aba ‘Abdallsh al-Husain b.
Haran al-S&’ig et ‘Ali b. Tsa al-Gisri, deux
disciples de Husain b. Hamdin al-Hasibi,
réformateur ou véritable fondateur de la secte
nugairie, L’ascension nocturne (isra’) de Mu-
hammad y est expliquée comme la progression
de Pétat de Yatim & 1’état de la prophétie ; et
& cette occasion, le verset g3, 6 est invoqué :
gl Sy = SN = w52 30N 5T el
Rl << > oloudll QUG < Fan 30 Il Row 30 (g Qe
ALY Juz s g 850 shopl U8 L QU St
ol G=als ¢ Wl aadl py Kt Rl B 3,
ALy ¢ A paay AU Gl UG Lthey Ratyodi
Gy 03wl ) &1 1] earelly oLt pa (T 177°)
Ky o ¢ @a3Y aedl dI ol ol e (ms.
Ll ol Gl Lhely G5l ot oy Gl
e ;,f; KA JG oS ¢ Baai) K jiag sl

‘ngwlmimg@%w%w-GSGt&é

S} ie my gyl SIEL 58y ¢ aUsN At IS

® La théorie des cycles (akwar, adwar,
karrgt) occupe une place importante daps la
doctrine gabirienne ; cf. encore infra, p. go,
n..1 et e;p. g6,

2.

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tde{ B8 Jega

«D’aucuns prétendent que chacune de ces personnes est savante de la
science de 1'Imam. I se peut donc qu’ils deviennent des Imams . Mais les
gens réfléchis possédent un discernement indubitable. Leur définition de
I'Imam est que celui-ci doit étre le parfait possesseur de la science et doit
méme la mettre en pratique, alors que les autres (personnes) ne la pratiquent
ni ne 'imposent %),

« Quant au «Voiley (higab), il y en a deux représentants : 1'un est bon
(mahmad); c’est celui qui est caractérisé par la science et la compagnie des
hommes ). Lorsqu’on I'interroge, il communique et se montre suave. L’autre
(Voile) est mauvais (madmim); il cache et est présomptuenx (.

« Quant au Solitaire (ou Orphelin), il est 1’'Adopté de I'Imam®), mais cette
appellation ne lui est jamais définitivement donnée . Et il est voilé, hors de
la vue de tous sauf de celle de 1'Tmam.

« Pour ce qui est du « Portail» (bab), il est le Pratiquant du Grand Exercice

Total par dela lequel on ne peut qu’atteindre la parole (du Prophéte) : < Je

M Cf. encore infra, p. go, n. 1 et s.

@ Allusion au rdle politique de-1'Imam,
qui réunit en sa personne la connaissance
théorique (“ilm) et le pouvoir de I'exécuter
en pratique (‘amal) a titre de chef d’Ltat
(siyasa). Pour la théorie «théologico-poli-
tique» des philosophes arabes, ef. L. Svravss,
Maimuni’s Lehre von der Prophetie und thre Quel-
len, dans Le Monde Oriental, XXVIII (1934},
P- 99-139; le méme, Quelques remarques sur
la science politique de Maimonide et de Firdbt,
dans Revue des Etudes Juives, 1 936, p. 1-37

pour 1'adaptation §‘ite de cette théorie, cf.

nos remarques dans REI 1935, p. 292
des Abstracta, et ihid., p. 224.

® Pour qawm, of. infra, p. g3, n. 4.

“ Pour une conception analogue du «Voile»
chez les Nusairs, qui cependant, identifient lc
Hifdb avec Mubammad, of. L. Massionoy, La
Passion d’al-Hallaj, p. 699, note. Elles’oppose
ala théorie druze (cf. Smv. v Sacy, Ezposé, 11,
78), selon laquelle «le Voile est ce qui sert a

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

cacher une chose, non pas ce qui la manifeste »
(=1e 15° écrit du corpus druze :
5,LgB) jeat sgindt ). Pour Higdb chez les Nusairis,
of. encore Gowpziner, dans Archiv f. Religionsiwis-
senschaft, 1901, p. 88. Pour son emploi dans
la terminologie ismaélienne, cf. maintenant
Ivavow, dans J. Bomb. Br. BAS, XVI (1g940),
p- 73.

®) Pour 1'idée de ladoption spirituelle
dans la gnose §'ite, of. L. Missianon, Salmdn
Pak et les prémices spirituelles de IIslam iranien,
Tours 1934 (= Publ. de la Soc. des Etudes
Iraniennes, fasc. 7). — Ailleurs (k. al-magid,
= Textes, p. 115 et suiv.), Gabir définit la
personne du Yatim, appelée cette fois-ci Magid
(le Glorieux), comme ayant atteint le haut
rang qu’il occupe, non pas gréce i un lien
charnel (nasab) avec la famille du Propheéte -
(ahl al-bait), mais «par son propre effort et
son propre labeur» {bi-kaddihi wa kadhihi) .

® La traduction de ce passage est incer-
taine.

By ol

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t3s( 89 Joo3-—

suis la Gité de la science et “Ali est son Portail” ); voulant dire par 1a qu’il®

en est la Clé.» ®

« Quant 3 1a différence existant entre I’Imam et le Prophete, elle consiste en
ceci que le Prophéte est Parlant (nafiq), tandis que I'lmam est Muet (samat).
« Le Prophete a son tour est commandeur (ordonnateur, amir) alors que

le Voile est commandé (ma’mar).

« L’Imam est un commandé, conscient du commandement qu’il a recu,
alors que le Voile n’est nullement conscient de tout ce qu’il a recu comme com-

mandement.

« Le Prophéte est agissant ( f a4l), gouvernant (hakem) et ordonnant (amar),
tandis que le Solitaire n’est ni agissant ni gouvernant ni ordonnant.

« Quant a I'Imam, il est & la fois Muet (samit) et Parlant (natig)™™); mais
le Solitaire n’est ni Muet ni Parlant ni conscient de tout ce qui lur a été

ordonné.

« Le Voile est commandé et le Solitaire non commandé.
« Le Prophéte est réunisseur (game®) alors que le Portail est unique

(wahid) .

« L’ITmam est gouvernant (hakim), mais le Portail n’est que guide (mursid).

« Le Portail sait, alors que le Voile ne sait pas.
« Le Portail est conjoint (muttasl), et le Solitaire est disjoint (munfasel) ©),
« Le Portail est stable (tabit) et le Solitaire est mobile (muntaqul).

) Hadit célébre.

) ’est-a-dire 1e Bib?

©) Textes, p. Ago, 14-hg1, 4.

® Sur le plan humain, voire historique ;
mais non pas sur le plan «gnostique». Tan-
dis que, sur le plan historique, I"Imam-Samit
parait étre inférieur en rang au Prophéte-
Natig (c’est également la doctrine officielle
des Ismaéliens), le k. al-hamsin (= Textes,
p. 496) et le k. al-magid (= Textes,
p. 118, 8) nous apprennent, qu’a titre
d’hypostase, de manifestation permanente de
la Divinité, le Samit (= ‘Ali=Ayn) prend
le pas sur le Natig {=Mubammad = Mim).
En ceci Gabir est d’accord avec la secte

des Nusairis et le gnostique salmag'ani.

© Cf. déjasupra,p 88,n. 5.—Le Yatim, ¢’est
I’élément nouveau et inattendu qui vient du de-
hors, I’Etranger (§arth), I’Expatrié qui est visé
par le hadit al-gurba ( fa-tiba li’l-guraba’!). Cf.
aussile «signalement» de Hamza al-Darazi, dans
les écrits druzes ; v. S. ve Sacy, Exposé, [,p. 113
et sutv.—Pour le terme muttasil et son contraire
munfastl, dans le vocabulaire nusairi, cf. 1a défi-
nition donnée de Sin = Salman, dansle ms.
Paris 1450, f. 55* (déja cité ap. Dussaup, o.c.,

P-63) 1 oMl 3D (sic) guly « bl LI g0
SLI }#&D J\S-}\J !], X3 Sjl A.Jl (HI‘G Ju‘;’..)?) .Jua..) 3

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t3e( 90 Yot

«Et la différence entre les Prophetes dépend des diverses communautés
religieuses (malal) ', tandis que la différence entre les Imams ne dépend
que de leur ordre de succession @),y )

«’Homme-Grand est 1’éloquent en toute chose, répondant & tout pro-
bléme (maénd). L’Homme-Petit est en quelque sorte celui qui posséde une
seule de toutes ces sciences.» ()

« Le Premier Croyant (mu'min awwal) et l’Eprouvé (mumtahan) sont ceux
qui ne connaissent pas de doute. .. L 'Etoile (kawkab) est e guide et I'indica-
teur. — Le Kéroub est pareil a I'Ktoile. .. Le Distingué (nagib) est celui qui
est antérieur au disciple (mustagib) et au missionnaire (da‘)®. L’Exalté
(murtafa®) a dépassé les Distingués et les Elus. — Le Chef (nagib) est celui qui,
parmi ces personnes, s’est fait remarquer. » ()

Il est facile de démontrer que la liste des cinquante-cing « personnes» ne
représente pas une série de degrés successifs. L’auteur lui-méme nous dit
que, dans 1’ordre hiérarchique, le Bab et le Yatim se trouvent placés tout prés
du Prophéte et de 1'Imam, tandis que, dans notre liste, ils sont séparés d’eux
par une vingtaine d’autres termes. De méme, Nasig et Samat équivalent, du
moins sur le plan humain, & Nabi et Imam, alors que la liste les énumére seu-
lement aux n> 28 et 29 (. Ce qui importe a 1’auteur, c’est moins le rapport
entre les différents termes de la série que le nombre de 55 qui les embrasse;

" Chaque religion, chaque cycle de 1’évo-
lution de 1’humanité, est introduit par un
prophete.

® Dans chacun des cycles, Ja Loi pro-
mulguée par le Prophéte est interprétée par
une série stable et fonciérement identique
d’Imams.

®) Textes, p. hgo, 14—4g3, 5.

@ Textes, p. 495, 1.

® Notons que les deux termes da% et mus-
taghib, si importants dans la terminologie bati-
nite, ne sont pas expressément nommés dans
la liste des 55 «personnes».

® Textes, p. 495, 4-9.

 Dans le k. al-hagar (éd. E. J. HoLuyarp,

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

The Arabic works of Jabir tbn Hayydn, Paris
1928, p. 23, 7ss.), Jabir déclare que chacun
des sept Imams est suivi de plusieurs «Atta-
chés (lawdahig ), Chefs (nugaba’), Distingués
(nugabd’), Kéroubs (karabiyyan), Croyants
(mw’minan) , de Suivants (fewali), de Parlants
(nutaqa’), de mutlagin et autres personnes
qui les accompagnent sur la Voie de 1’Effort
et du Service et & titre d’instruments dont
ils ont besoin pour leur gouvernement et feur
administration» (cf. déja Dritter Jahresbericht,
p. 32). — De méme que dans le k. al-hamsin,
’auteur évite ici d’énumérer ces degrés hié-
rarchiques dans un ordre précis.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 91 Jetr——

et pour compléter ce nombre, il a volontiers dépouillé tout le vocabulaire hiérar-
chique des différentes sectes ultra-i‘ites.

Mais pourquoi choisit-il ce nombre extravagant qui n’est attesté dans le
systeme d’aucune des sectes si‘ites dont le souvenir nous soit parvenu?

En introduisant ce nombre, Gabir ne fait que suivre une tendance qu’on
rencontre chez lui partout ou il traite de questions d’ordre religieux et qui
consiste & réconcilier son enseignement dogmatique, voire gnostique, avec les
données de la philosophie et de la science grecque. En effet, 55 est le nombre
des sphéres célestes, telles que les concevaient les astronomes et philosophes
grecs dés 1’époque de Platon. Pour sauver 1’apparente irrégularité (a¢gew
70 @awopeva) des mouvements des planétes, les astronomes grecs avaient
di inventer un systéme de plus en plus compliqué de sphéres rotatives inter-
calées entre les sept spheres planeta1res Dans le celebre passage du Timée o
Platen traite de la constitution de I’ Ame du monde M, on trouve deJa une
allusion & peine voilée & cette théorie ®, et Aristote, dans sa Metaph ysique )
I’a définitivement codifiée pour le Moyen—A ge : « Mais il est nécessaire, pour
que toutes ces sphéres combinées puissent expliquer les phénomenes, qu’il y
ait, pour chacune des planétes, d’autres sphéres en nombre égal, moins une,
et que ces spheres tournent en sens inverse et raménent a la méme position
la spheére la plus éloignée de 1’astre qui, dans chaque cas, est placé en deca de
I’astre en question. (’est A cette occasion seulement que toutes ces forces a
I’@uvre produisent la translation des planétes. Or, puisque les sphéres dans
lesquelles se meuvent les planétes elles-mémes, sont huit (pour Saturne et
Jupiter pris ensemble), et vingt-cinq (pour les autres), et que, de ces sphéres,

™ Timée, 35 b et suiv.

) 55 est la somme des termes des deux
progressions géométriques 1, 2, &, 8 et (1),
3, 9, 27 dont serait formée 1’Ame du monde ;
of. aussi Ps.-Jamblique, Theologoumena Ari-
thmeticae, 86, 12ss. (Faco). — Théon de
Smyrne (éd. Duputs, p. 54-55) fait d’ail-
leurs remarquer que 55 n’est que la somme
des nombres un a dix (1-2-3..... 1t 0) (nombre
trigonal ). — Voir encore notre Jabir ibn Hay-
yan, vol. IT, p. 218 et suiv.

® Livre A, chap. 8 (1173", 38-1074,
15 Bexker). Nous reproduisons la traduction
de J. Tricor, Paris 1933, t. II, p. 181. —
Dans 1'abrégé arabe du livee A de la Méta-
physique, dont la traduction est due a ’école
de Hunain b. Ishaq et qui a é1é récemment
publié par Abul-“Al’ “Arirt (Bull. Fac. of Arts,
Egypt. Univ., V, 1, Le Caire 1939, p. 89-
138}, le passage en question se trouve réduit
(p. 124) a une phrase unique.

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BIFAO 41 (1942), p. 83-97

—t3e{ 92 Joer—

celles qui n’en exigent pas d’autres mues en sens inverse sont celles dans les-
quelles se meut la planéte qui se trouve placée au-dessous de toutes ies autres,
il y aura alors, pour les deux premiéres planétes, six sphéres tournant en sens
inverse, et seize pour les quatre planétes suivantes, et le nombre total des
sphéres, sphéres & mouvement direct et sphéres a mouvement inverse, sera de
cinquante-cing )

Selon la théologie antique, propagée par les Néoplatoniciens paiens, les
étres qui commandent aux mouvements des sphéres célestes sont identiques
aux dieux du panthéon grec. Les phﬂosophes chrétiens et musulmans devaient
remplacer ces dieux par des anges ¥; et ¢’est & titre d’anges (mald’tha), terme
employé par les gnostiques musulmans pour désigner les dignitaires de la
hiérarchie religieuse ), que Gabir peut parier de cinquante-cing « personnes»
spirituelles @, Certes, le k.al-hamsin de Gabir ne nous dit rien 3 ce sujet mais
c¢’est un des traits caractéristiques du Corpus gabirien de ne jamais énoncer
dans un seul endroit I’ensemble d’une question, pour ne pas divulguer trop
de son enseignement secret et pour inciter le lecteur a chercher dans ses autres
écrits la solution des énigmes qu’il rencontre dans un passage®. Voici comment

M O 3¢ dmacdy dpifuds Tiv ve @epovody  pies WBydia lanud @ )N BGE < > wlS 3

xai TEV AvEMTTOUCHY TalTds WevTirovrd T
xai wévre. Pour les détails astronomiques de
cette doctrine, of. T. L. Hearn, Aristarchos of
Samos, p. 217 ss.; P, Dunrm, Le Systéme du
Monde, T

) Ainsi I’auteur chrétien dela version arabe
de la paraphrase du Timée par Galien remplace
fréquemment $sof par mal@’tka; of. Galent
Compendium Timaei, éd. P.Kravs et R. Warzer
(= Plato Arabus, 1 ; & paraitre prochainement),
p. 25 et 48-4g. De méme Hunain dans sa
traduction du Hepi #Sav de Galien (éd.
P. Kravs, dans Bull. Fac. of Arts, Univ. of Egypt,
V, 1, p. v et ailleurs). Cf. aussi Gabir b.
Hayyan, k. al-hamsin, chap. 25 (ms. Sahid ‘Ali

P.1ay7,f. 135 supra) : die ICYREPANIIR

o= Boniay [&C0U1y ] 231 Foie & @ diwdidl
PN/ ERIANUCER LT PR RS RUE <

Paul Kraus

Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

(g S 1
Voir encore k. al-bak{ ( Textes, p. 526 infra).
& Cf. supre, p. 85.
! Au sujet de ’expression a$has rabaniyya,
1l est intéressant de noter qu’a coté de mali-
“tka, terme consacré par 1’école” de Hunain,
certains documents hellénisants arabes du
nrfixt siecle (la Théologie d’Arzsfote, le Livre
du Secret de la Création [ k. sirr al-haliga) attri-
bué & Balinas — Apollonius de Tyane; une
paraphrase du Timée, utilisée par le philo-
sophe al-‘Amiri [mort 381/gg1] et autres)
emploient le terme rihdniyyin ou gawdhir
rahiniyya comme traduction de Seoi; of.
Knavs-Warzer, [, ¢c.
©) Pour cette méthode curieuse de la «dis-
persion de la science» (tabdid al-ilm), , pour
laquelle Gabir nous fournit Jui-méme 13 clef,
of . notre Jabir ibn Hayyan, vol. 1, Introduction.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0( 93 Y3

dans le k. al-baht™, ouvrage contemporain du k. al-hamsin, Gabir s’exprime au
sujet du nombre des sphéres célestes : « Sache d’abord que le mouvement de
la sphére des astres (fixes) avance de 1’Ouest vers ’Est @, i en va de méme
du mouvement des sphéres qu’elle contient, dont les sphéres des planétes et
les sphéres rotatives @ interposées entre elles, et cela dans la mesure ot (les
spheéres des planétes) disposent de sphéres rotatives ; tout cela allant de 1’Ouest
a I'’Est. Ges sphéres sont du reste trés nombreuses, encore qu’a leur sujet les
désaccords entre les gens ne soient pas moins nombreux. Or, quelques-uns
parmi les spécialistes ) pensent que le nombre des mouvements (des sphéres)
est de cinquante-cing. Geux-la sont dans le vrai et le démontrent ©.

«Dans tout cela, il y a matiére & de nombreuses connaissances et & un large
profit, que ce soit du cété de la religion®, de ’astrologie, de la philosophie ou
encore du coté de 1’astronomie. »

Ailleurs, dans ce méme ouvrage (), en traitant du monde intelligible, Gabir
reprend avec plus de détails la notion des «personnes spirituelles» (ashas
rihdmiyya) et cite nombre de théories & leur égard. Les uns, dit-il, les identi-
fient avec les anges (meld'tha), d’autres, comme Pythagore et Porphyre ©,
avec les planétes ¥, d’autres prétendent que ce sont les sphéres ou encore les
considérent comme 1’éther, cinquiéme nature (tabi‘a) par rapport aux quatre
éléments d’ici-bas®), Enfin, on les identifie avec des humains, voire les Imams
et les Prophétes 1), ou encore on y voit des &tres immatériels (19, qui, lumiére

0 Bibliographie jabivienne, n° 1800. — Cf.
Textes, p. Da1-baa,

® Cette théorie joue un réle important
dans les spéculations de Gabir ; ef. d’une part
son k. thrag (Textes, p. 33-39) et, d’autre
part, le k. al-baht (ibid., p. 513-526),

& Aflak al-tadéwir; pluriel de falok al-tadwir,
traduction d’éminunros: of. G. A. Narumvo,
Al-Battani opus astronomicum, Milan 1go7,
t. 1L, p. 348,

 Notons la distinction, eonnue du voca-
bulaire safi, entre al-nis (les gens =le vul-
gaire} et al-gawm (les proches, les initiés) ;
voir aussi notre Jabir bn H., vol. 1I,
p- 194°%

© Akl al-hagq wa’l-burhan.

® Cette expression se référe apparemment
aux doctrines religieuses du k. al-hamsin.

0 Cf, Textes, p. Hob.

® Pour Pythagore et Porphyre dans le
Corpus gabirien, cf. notre Jabir ibn Hayydn,
vol. I, p. 45% et 199 et suiv.

® <annz=> al-kawikib hiya al-mald’tha wa
annaha ashés.

% Pour la notion de la cinquidme nature
chez Gabir, of. L. c. v. II, p. 152 et suiv.

U9 Textes, p. 506, 16 : a’imma wa an-
biya’. :
03 Ibid., p. 507, 2 : ashas litaf ga’iba “an
al-hawiss li-onnahi laysat agsaman.

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te 9h Yot

étincelante (nir yatala'la’) V), se présentent tantdt comme un corps unique
et tantét comme multiples.

Plus explicite encore est un passage du k.al-$timal dont I'alchimiste Tugrd’i
a conservé un long fragment ). Aprés avoir exposé sa théorie sur les cycles et
les mouvements des planétes, I'auteur y reprend la doctrine religieuse qu’é-
voque pour lui le nombre cinquante-cing ).

«De par leur essence, ces cinquante-cing personnes sont une; mais elles
sont différentes et multiples de parle fait que ces personnes (individus) (se
manifestent) dans des rangs (magamat) (différents les uns des autres @)..
Dans I'acceptation réelle (hagiqa), cette essence est en effet une, caractérisée
qu’elle est par une vision (immédiate et intuitive). Ge ne sont que les différentes
stations (mawaqyf ) des enseignements divins (al-ta‘alim al-lihitiyya) ©) qui se

 Cf. pour toute référence, T. Avonar,
Die Person Muhammeds in Lehve und Glauben
seiner Gemeinde, Stockholm 1918, p. 315 et
suiv.; not. p. 319.

® Edité dans Textes, p. 548-5535.

® Ibid., p. 551, 14 et suiv, — Malgré ce
qu’en pense Tugra’l, I’exposé «gnostique» de
(Gabir n’est pas, au moins en premier lieu, une
allégorie alchimique. Pour un cas analogue,
cf. notre Jabir ibn Hayyan, vol. 11, p. 9o. —
Voici les termes par lesquels Tugra’i introduit
son extrait du k. al-istimal (= Tewtes, p. 548 :
«Le k. al-i§timal de Gabir contient des allégories
difficiles, car I'exposé de son sens externe (zahir)
y est fondé sur la doctrine des partisans de la
métempsychose (tandsub) tandis que son sens
caché (batin) se rapporte a 1’enseignement de
I’Art (alchimique). Je ne doute point que
’auteur par cet ouvrage n’ait induit en erreur
un grand nombre de gens qui, ne connaissant
pas sa vraie intention, 'ont expliqué dans le
sens externe. Car si un auteur, jonissant d une
grande renommée et reconnu étre avancé dans
les sciences, se pose en apologéte d une con-
naissance ou doctrine quelconques, les autres
s’y attachent sans critique, défendent ses
opinions et aecceptent ses idées invraisem-

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

blables et ses explications (fs’wilat) extra-
vagantes. Je pense méme que s’il y a chez
Platon des passages qui, en apparcnce, se
rapportent a la métempsychose, il faut y voir
une allégorie dans le sens indiqué. Mais cer-
tains des meilleurs (philosophes) ont négligé
de pénétrer son intention secréte, et ¢’est
pourquoi les uns Uont réfuté, tandis que les
autres ’ont suivi aveuglément.» — Pour les
doctrines alchimiques que Gabir et, en général,
la tradition arabe attribuent a Platon, cf. notre
étude précitée, vol. I, p. 48 et suiv.

® Ou remarquera combien, dans ce pas-
sage néoplatonisant daffinité gnostique, la ter-
minologie {magamat, mawdqif, mandzil, {ariqa,
ete.) rappelle celle des mystiques sunnites,
Les Sifiyya sont d’ailleurs plusieurs fois
mentionnés chez Gabir.

® Les termes lahit, lahiti sont assez fré-
quents chez Gabir. A ¢6té des expressions “ilm
lahatr, “wlam likitiyya (cf. p. ex. Textes,p. 507,
8 550, 5; notre étude, vol. II, p. 188%),
kutub lahatiyya (Textes, p. 115, 13), kitab al-
lahit (titre du premier des LXX Livres; ef.
Bibliographie jabirienne, n° 123}, on rencontre,
notamment dans le k. al-hamsin (cf. Textes,
p. hg8, 5 et suiv.), la paire lahat et ndsis

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t3e( 95 Yoes-—

trouvent distribués parmi les « personnes» et les «rangsy». Car la personne
du Portail n’occupe pas le méme rang que celle del’ Imam®), puisquela premiére
(par rapport & la seconde) représente la réceptivité (qabal) et la fonction (de
la matiére) a assumer la forme® recherchée. Telle la farine qui est préte & rece-
voir la forme du pain® ou la laine qui est préte a recevoir la forme du vétement.
Quant & la particularité que ces cinquante-cinq Lumiéres (anwar)® se pré-
sentent sous des formes humaines, c’est parce que ’homme posséde, parmi
tous les &tres vivants, 'instrument le plus parfait, recevant lintelligence, la
pensée et la réflexion ©, ce qui n’a lieu chez aucune autre espece.»

Et encore ® : « La purification qui progresse vers ces cinquante-cinq Per-
sonnes, procéde par cinquante-cing voies () et se trouve augmentée de degré
(manzila) en degré. La preuve en est que tout dans ces Personnes tend vers
un but unique, qui est le Q@wm ). Délivrer (I'dme) ) c’est isoler la matiére
et la dépouiller des attributs qui s’y appliquent dans un état quelconque.»1?

La tendance générale qui s’exprime dans cette théorie n’est point étrangere
aux systemes de la Si‘a extrémiste et notamment au systéme ismaélien V. La

(Sretbvys et dvfpwnmdrys) dans une acception " Tariga, cf. supra, p. g4, n. 4. Ce sont

nettement gnostique. Pour ’emplor de ces
termes dans le vocabulaire des gnostiques et
mystiques musulmans de la fin du me/ixe
siécle, cf. L. Massionon, La Passion d’al-Halldj
(Paris 1g22), p. 38, 508, 601 ss., et not.
p- 519 ou I'hypothése de 1’emprunt (direct)
de ces termes au christianisme est réfutée.
Voir aussi Massiexon-Kravs, Akhbdr al-Halldj,
Paris 1936, p. 49.

4 Cf. supra, p. 89.

® Sira=-cidos; cf. notre étude, vol. 11,
index, s. v.

@ Cf. ibid., p. 160",

® Pour 1’emploi «personnel» du terme de
Lumiére dans la gnose antique, cf. G. Werrer,
Phos, eine  Untersuchung iiber hellenistische
Frommigkeit, Uppsala-Leipzig 1915.

® “Agl fikr wa-rawiyya, expression fréquente
dans la Théologie d’ Aristote, ou elle correspond
a voyois.

) Textes, p. 552, 14 et suiv.

-

les cinquante-cinq Voies d’approche de la
Vérité indécelable (gaid).

& Cestle sahib al-amr (Textes, p. 554, &),
le di’l-amr duk. al-hamsin (cf. supra, p. 87) et
le Qa’tm bi’l-Salas = “Ali (“Ayn) = le Soleil se
levant 4 1’Occident (Sams min al-Magrib) du
k. thraj ma f’l-quwwa da’l-fi*l (Textes, p. 36
et suiv.).

® Pour iklis == huliis = tas fiya, cf. encore
Textes,p. 552, g etsuiv. : «... Il s’agit pour
I’4me particuliere d’étre délivrée et purifiée
des souillures de la Génération et de
PIgnorance, de cesser d’étre préoccupée par
le flux des choses particuliéres et de s’épandre
dans les universaux.»

0% La conception de 1'initiation graduelle,
sous-jacente & ce passage, se trouve fréquem-
ment évoquée par (Gabir ; cf. encore p- 954,
1 et sulv. et notre étude, vol. T, Introd.

U Cf. P. Casanova, La doctrine secréle des
Fatimides d’Egypte, dans BIF A0, XVIL.

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

-

mise en parallele des cycles successifs des sept prophétes ou des sept imams
de chaque cyele ) avecles sept planétes est un des lieux communs de la doctrine
ismaélienne. D’autre part, on rencontre souvent chez les gnostiques Si‘ites la
distinction entre les dignitaires du monde supérieur (hudid ‘ulwiyya) repré-
sentés par les spheres célestes et les dignitaires inférieurs (hudad sufliyya) qui
sont les degrés hiérarchiques. Dans son ceuvre principale k. rahat al-‘agl, le
da‘i fatimide Hamid al-Din Ahmad b. ‘Abdallah al-Kirmani (mort aprés 411/
1o20) @, établit une correspondance (mizin) ¥ entre les Dix Intelligences
(adoptées depwis Farabi par les philosophes arabes) ) et les dignitaires reli-
gieux. A la Premiére Intelligence, moteur de la spheére supréme, il coordonne
le Natig, & la deuxiéme le Asas, puis viennent 1" Imam, le Bab, le Hugga,le Da'i
al-Balag, le Da't Mutlaq, 1e Da‘i Mahsar, le Ma'dan Mutlaq, et enfin le Ma'din
Mahsar ou Mukasir lequel correspond a la Dixiéme Intelligence, moteur du
monde sublunaire @,

Déja dans les diverses doctrines de la gnose §i'ite, le nombre des degrés
hiérarchiques repose sur une systématisation fictive. ® Loin de refléter la
structure sociale de tel groupe religieux, il est plutdt inspiré par des besoins
arithmologiques ou cosmologiques 7). Chez I’auteur des écrits gabiriens cette
tendance a été poussée a 'extréme, & un jeu, spirituel certes, mais dénué
de tout rapport avec une réalité religieuse. Gomme partout ailleurs, dans les
parties religieuses de son ceuvre ®), il puise dans ’arsenal des doctrines de

0 Cf, k. al-istimal et k. al-hamsin (= Textes, trimestr. sous la direction de R. Bagrr et de

p. Shg et p. hg7 et suiv.).

@ Cf. sur lut W. Ivanow, A Guide to Ismaili
Literature, London 1933, p. 43 et suiv., ainsi
que nos remarques dans R EIL 1932,p. 487
infra. — Voir aussi les matériaux recueillis
par nous dans Abi Bakr Moh. fil. Zach. Raghensis
(Razis) Opera Philosophica, t. 1 (Le Caire
1939 = Publ. Fac. des Letives, Univ. Eg., fase.
XXII), p. 7-13 et les extraits de son k. al-
agqwil ol-dahabiyya, publiés dbid., p, 15 et
suiv., et p. 313-316,

® Pour la conception du mizin (Balance,
guy6s) chez Kirmani, cf. notre Jabir ibn Hay-
yan, vol. 1, p. 313", Voir aussi S. Pives,
Notes sur UIsmailiyye, dans Hermes (revue

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

M. Eemans }, 1II, 3 (1939), p. 58.

™ Pour les spéculations «arithmologiques »
de Kirmani sur les Dix Intelligences, of. 'ex-
trait du k. rakat al-‘agl, publié par nous dans
Der Islam, XIX (1931), p. 259 et suiv.

® Voir aussi Husain F. Hampini, dans
Islamic Culture, XI (193q), p. 211 ss.

@ Cf. L. Massienon, dans Ene. de I'Isl., s. v.
Karmates.

™ Cf. maintenant W. Ivanow, Ismailis and
Qarmatians, dans J. Bombay Branch RAS,
t9ho, p. 79 infra.

® Cf. notamment son k. thrdj (= Textes,
p- 35 et suiv.).

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 97 Joerm

la Si‘a extrémiste, avec le seul but de les dépasser et de construire, avecles ma-
tériaux 1smaéliens et autres, un systéme original, ol les éléments de provenance
philosophique prennent le pas sur les éléments d’origine islamique, et ol
I’ensemble des sciences grecques est mis en ceuvre pour sublimer les doctrines
religieuses de 1’époque en une « théosophie» nouvelle.

Bulletin, t. XLL 13

BIFAO 41 (1942), p. 83-97 Paul Kraus
Les dignitaires de la hiérarchie religieuse selon Gabir ibn Hayyan.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

