MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN
DE L'INSTITUT FRANCAIS
D’ARCHEOLOGIE ORIENTALE

0
=
VL

0
W
)

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

BIFAO 24 (1924), p. 131-209
Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960 Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans ' Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

CHAPITRE IIL

LES PRECURSEURS DU SOLEIL.

iy P A

Aux plafonds des caveaux funébres de Deir-el-Médineh (on les a volités 4 la
ressemblance du firmament) s'étend, largement traitée, la symbolique coutu-
miére, celle que répétent tant de compositions des syringes royales, ou celle
que Iiconographie ramesside presse et accumule sur les parois intérieures de
ses cercueils @ : le § de Mendeés, et les longs sccptres { qu'il tient de ses deux
bras, le reliquaire d’Abydos i; la manifestation () de la Lumiére, jaillissant
en disque solaire du calice du Lotus ¥, I'sis et 1a Nephthys qui expriment, en
ce réle au moins, les deux moitiés de la volite céleste. . . .. Vocabulaire fami-
lier, manié par tant d'images des papyrus ou des murailles funebres, et o la
série des représentations n'est plus que le corpus d’'un répertoire de signes, et
son maniement I'agencement variable des signes d’'une écriture véritable, aux
valeurs assurées et constantes. Mais non pas le produit d’un jargon sacerdotal,
créé sur le tard par une mystique en quéte d'ésotérismes compliqués. Antique
répertoire a n'en pas douter, ol presque & chaque figure correspond, dans les
plus anciens formulaires qu’il nous est donné de posséder encore, quelque ver-
set des trés vieux textes funéraires. Gelles que voici peuvent sappliquer a la
doctrine du dogme thébain. Mais ce dogme n’existait pas encore que les
croyances muées en ces figures existaient depuis des millénaires. Elles étaient
si vieilles que le Soleil d’'Héliopolis n’avait pas encore pris forme, lorsque ses
prétres réussirent & les faconner & la mesure de leur théologie.

Souvent, au cintre de la voute ¥, apparait le long corps de Nouit, la Déesse

) Musée du Caire, cercueil de 1a Grande XLV, XLVII, XLVIII, XLIX, L, LI, LIII, LVI,
Prétresse Nodzmit (n° 61024). Lvll, LIX, LX, LXIL

® Cf. e. g. Danessy, Cercueils des cachetles ® Nécropole de Deir-el-Médineh, tombes
royales, pl. XXV, XXVII, XXXIV, XXXV, XLI, n* 216, 299, ete.

17.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 132 ety

ciel. Elle semble planer au-dessus du sareophage qui reposait directement au-
dessous et qu'elle protége. Déja les versets des Pyramides proclament :

INED Li=t Yauldall Aty B3 N ST S

V. —0Osins N..... {a Mére Nouit s’est étendue au-dessus de toi.
B. — Et Elle te protége contre toute chose mauvaise V.

Parfois, les ailes & demi repliées et tombantes, la Divine Mére tient en
chacune de ses mains le vase . L'eau «de renouvellement» s'en échappe,
celle qui donne fa vie ® : s "™ < &t p §o. Clest par elle que, depuis que le
monde est monde, se reconstitue la substance intime des «Astres Impéris-
sables» et, avec eux, celle de tout ce qui vit en cet Univers, les 'H"] d’a-
bord, et puis ceux aussi qui ont su acquérir les destinées des dieux. Aux pieds
de Nouit — comme dans la scéne si connue de la Nouit du Sycomore -— le
fantéme du Mort, la paume des mains étendues, recoit les filets de I'eau de
Jouvence, et le voici «renouvelé en son nom d’eau du Renouveaun». =~{}\
=i e { W déclare la formule des temps memphites ). Le mort est
un Osiris. Mais si Osiris trouve la résurrection par I'eau divine, c’est qu’il est
I'Osiris-Ra; c’est qu’il est un Soleil qui meurt quotidiennement, pour revivre
chaque matin de s'étre plongé chaque soir dans I'abime des eaux célestes, au
sein de Nouit. Le Soleil Osiris, I'Hor-m-Khouti et sa forme morte, nulle part
mieux qu’au caveau de §*—-~}+THR]®, la théologie thébaine na exprimé le
double aspeet de 1'étre unique, en images plus saisissantes, et parfois méme
inspirdes d’une réelle grandeur. Cette unité divine qu’exprime le globe solaire
flamboyant, oi s'inscrit le nom § *34, et dont les deux grandes ailes abais-
sées enferment entre elles la silhouette osirienne®, le tombeau d’} = ¢{

O Pyramides, § 825 (version de Mirinri,
1. 70).

® Deir-el-Médineh, caveau du = 1 l." '_'L.‘
{(n° 216, fouilles de I'Institut francais, 1g24).

@ D'ou 'équivalence si fréquente de Nouit
tenant les deux'?- 4d1a place du ff Cf. e. g. Da-
Russy, Cercueils des cachettes royales, pl. XXV,

@ Pyramides, § 589. Sur Padaptation de
celle donnée au rituel de I’Yx cl>, cf. le

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

chapitre xuit du Livre des Morts, 1. 4 (Pap.
d’Ani), et les sections 3 et 4 du rituel de 'ou-
verture de la bouche, ainsi que ce qui en est
dit par Buoce, Book of Opening the Mouth, t.1,
p- 17 et 19.

©) Nécropole de Deir-el-Médineh, tombeau
n° 5.

) Ibid., paroi G/ (droite), registre B, pan-
neau 4.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—to( 133 Joes—

I:g(‘) la résume brievement et fortement en cette assertion dogmatique :
- _ 8. P . e -

En deux longues bandes de lignes ondées, la figuration de I'Qxeavés délimite
le cintre de la voute sépulcrale. Et voici a présent, superposée a I'image de
Nouit le ciel, la trés archaique donnée de I'Arbre de Vie. Et I'arbre est placé
directement sur la téte de la Déesse. Lui aussi est devenu Nouit, celle du Sy-
comore céleste, que tant de tombes thébaines — fresques murales ou bas-
reliefs, parois de cercueils ou vignetles de papyrus — nous font voir, le buste
a demi dégagé du tronc de I'arbre et versant au mort, & travers les rameaux,
les eaux magiques du ff®. Mais ici, il n’est qu'arbre, un arbre d’'ou sort un
soleil. Tel 1e voici représenté, en cette tombe de § =g ®), tel T'ont montré aussi
les imageries des Livres des Morts, en cette vignette que les compilations thé-
baines attribuérent, faute de mieux, aux versions illustrées du vénérable cha-
pitre xuv @), sans doute parce qu'il y était dit: fE() " o — i W { V'
T B0 " TF Sl U (est bien « ce Sycomore élevé » dont
nous parle déja la recension mempbhite, celui qui se dresse «a I'Orient du Ciel»
o4 " At B~ «dans une grande ile, au milien des étendues lacustres du
Paradis des Hotpou» =3\ I[1® M) =3 “. Le vieux mythe d’4ge immémo-

rial, imaginé par tant d’humanités ®), est entré a présent dans la légende de 1a

) Nécropole de Deir-el-Médineh, tombeau
n° 290 (fouilles de I'Institut francais, 1922).

@ Gest I'illustration bien connue du chapitre
u1x, dont la plus belle représentation murale est
sans conteste au tombeau d"”] ;Jl \} (Sheikh

® Cf. également chap. cix et cxux.

® Exemplaire de Nibseni (British Museum ),
ligne 44 de la wversion longue-r.

) Pyramides, § 916. A noter la forme du
signe "f‘ dans la version de Nofirkari, 1. gh1.

Abd el-Gournah, n® 51), et ou le mythe origi-
nal a été replacé en Amentit, sous l'influence
osirienne. Cf. également, Lxm A (version de
Soutimes, Musée du Louvre), ol la vignette
apparait placée empiriquement sans rapport avec
le texte, et le chapitre saite cin, qui renforce
cette loi nouvelle : «O Sycomore de Nouit, qui
rafraichis ceux qui sont en Amentit». Voir les
répétitions fantives des vignettes du papyrus hié-
ratique 3079 du Louvre dans Rouva#, Rituel funé-
raire des anciens E"gyplz'ens » pl. XL
“Y N° 216. Cf. supra.

M Pyramides, § 1216.

® Gomme il ne peut étre question d’abor-
der ici 1a bibliographie du mythe de T'arbre de
vie, méme restreinte aux traditions sémitiques,
on renvoie simplement aux références de vul-
gavisation trés générales, telles que les don-
nent, par exemple, les dictionnaires de 1a Bible
de Vigouroux (t. I, p. 898) ou de Hastings
(n. b. s. v. Life and Death , t. 1M, p. 115. Cf. éga-
lement Encyclopedia of Religion and Ethics,
t. VIII, p. 39-41, méme rubrique). La discus-
sion sur la source de Genése, m, g, et 1, 17,

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

—t3e( 134 Yees—

naissance du Soleil d’Egypte. Lui aussi fait partie de ces &tres divins qui, tels
des oiseaux, viennent percher sur les rameaux de Arbre de Vie w|] A1
o\ au feuillage bruissant (?) 2 £ }1®. Le voici qui apparait au sommet
de Tarbre. Il prend son vol & trave1s le ciel, comme ces divins oiseaux que le
texte nous montre volant au-dessus de I'fle et qui sont les étoiles Immortelles :

« Volent les Dieux Oiseaux au-dessus d’elle — ces Dieux qui sont les Astres

Indestructibles» [l -]T']}}'kms&'}!eh M=t

Comme eux, il tire sa substance vitale de cet arbre de vie qui fait devenlr 1es
gtres comme des dieux exempts de Ja mort. «Et ils donnent & cet N que voici
cet arbre de Vie — celui dont ils vivent. — Et voiei que vous vivez de lui, &

la fois, tous ensemblen : | 1w G\}] &?f&m%?—%g)ﬂm!k
R‘__——%N:;:!Lk—h:ga:‘:_ﬁm(a) Presque disparue du rituel ordi-
naire des iges thébains, la donnée initiale réapparait claire en celte iconogra-
phie des caveaux de Deir-el-Médineh, qui soude ainsi I'une a T'autre ces deux
1égendes et ces deux aspects de Nouit, la déesse ailée de la voite céleste et
le divin sycomore de 1'Orient du ciel. Plus nettement se dégage leur identi-
que nature de Mére de la lumiére et de la vie. Et en nous montrant I’Astre du

sortirait encore plus du cadre de cette étude.
On peut signaler néanmoins comme peu pro-
bantes les raisons données en général pour les
attribuer 4 J* (parties moins anciennes du cycle
yahviste). Cf. en particulier 1'édition de la Bible
du Centenaire (Paris, 1916), p. 2, note b, et
p- 3, notes h et k.

& Pyramides, $ 916. Le signe exact du dé-
terminatif de l’uﬂ de 1a version des Pyramides
n'existe pas en notre typographie.

® Jai adopté, mais avec la méme réserve,
le sens proposé par Speleers (Textes des Pyr.,
p-65). Maspero ( Pyramides de Saqqarah, p.177)
a traduit : «[ vers lequel] accourent et sur Jequel
se posent les dieux». Si I'on admet ici une alté-
ration du texte, on peut aussi songer i une
rédaction sans le ] ! final, et ou les dieux vien-
nent ren bruissant» s’abaitre sur les rameaux
de Tarbre.

©) Pyramides, §$ 1216 b-c. Maspevo (op. cit.,

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

p- 209) traduit : «sur lequel (Ie lac) se posent
les dieux grands». Speleers (op. cit.) donne : wsur
laquelle (I'le) les dieux font voler les hirondel-
les». Le sens de dieux-oiseaux me parait mieux
s'adapter & la fois au chapitre 16 et & Iicono-
graphie générale du sujet.

M) Ibid,, d-e. La cadence de la formule est sur
le module usuel du type et la traduction plus ap-
prochée serait : «[ Et puisqu’]ils en vivent, vous
en vivez [eux, N. et I'Etoile du matin]». Le
sens d’arbre de vie, adopté dis la plemlele
heure (cf. Bauveson, A. Z., 1881, p. 10 et
pl. IV®, L. 18, et Maserro, Pyramides de Sagqa-
rah, p. 209) ne semble pas avoir été contesté
depuis (¢cf. e. g, Breasten, Development of Reli-
gion and Thought, p. 134, et SreLeers, op. cil.,
p- 80), sinon, mais, ce semble, sans raisons
décisives, par Le Pace Renovr, Transactions S.

B. A., t. VIIL, p. 22o0.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—otno 135 Yot

jour qui jaillit des frondaisons du sycomore, comme en jaillit tout ce qui a
pris forme en ce monde (), 1a chaine se relie en anneaux plus solides; et de la
plus ancienne donnée, enchéssée par la compilation d’'Héliopolis dans le rituel
solaire, nous voici menés aux textes protothébains et a ceux de la Thebes
ramesside. A soudainement évoquer, en ces caveaux, le vénérable formulaire
des Pyramides, et & deviner encore, par deld, les vieux récits des mythologies
perdues dans le recul des temps, I'imagerie funébre de ces murs prend un
autre aspect. Elle n’est plus ce pur amas de pictographies que hérissent des
sortes de rébus, fruit d'une symbolique éprise & la fois de devinettes mystiques
et d’allitérations philologiques : et un souffle de poésie véritable anime pour
un moment les vieilles figures.

Le sycomore 1’y est pas le seul arbre figuré. Jujubier ou térébinthe, tama-
rix du Said, figuier du Soudan, palmier ou doum de Nubie, olivier du
Delta @), tous ces arbres divins des antiques démiurgies, que le corpus des
lecons d’Héliopolis a gardés si nombreux encore ), la recension thébaine n’en
retient plus ici qu'une partie, celle qu'elle a pu associer sans trop de mal aux
destinées définitivement solaires de I'au dela®. Voiei cependant, sur les parois
du caveau, une autre antique légende : le Portique du Ciel Oriental et ses

denx avbres : B 7 (N ) B oW Pl s L Ba— N =3 )~
I N L ] ~n B=0). Le Soleil naissant apparait entre eux, et I'i-

conographie habituelle I'y représente en fils de la Vache Divine sous Faspect
d’un jeune veau de lait éclatant de blancheur ©). Plus fréquemment encore,

€ T est dit aussi quelquefois I'OBuf d’Oie qui
sort du Sycomore (e. g. stéle Metternich), par
allusion au mythe bien connu de 1I'OBuf.

@ Gf. infra ce qui est dit du dieu qui est «sous
son olivier» ; J r ’ Ko,

€ Voir ce qui en est dit un peu plus loin,
& propos de Sopdou rqui est caché sous ses
rameaux».

®) Pour la place qu’ils tiennent encore, deve-
nus solaires ou osiriens, dans les chapitres de
'dge thébain, il suffira de se reporter aux divers
index du vocabulaire du Livre des Morts.

® Pyramides, $ 1433.

©® Deir-el-Médineh, tombes d’l N ﬂ i I

: g et de x "—3‘ "f Cf. Buvce, Liturgy
of funerary offerings, p. 60. La version thébaine
associe cette donnée au «chapitre cix (connaitre
les Esprits de 'Est)» (cf. e. g. T'exemplaire de
Nibseni au British Museum). La variante, extré-
mement curiense, de la scéne murale du caveau
de K : :J A} (n°3) est confirmée par celle
du caveau de ; L[ eﬁ (fouilles de i’,Institut,
1917). La présence de I'Hor-Douait, Etoile du
Matin, figuré assis sur le dos du divin animal, y
déctle une attribution tardive au cycle de Ra.
La variante du Papyrus de Leyde montre Emwile
placée au-dessus du jeune veau.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

—t3s( 136 )oer—o

c’est le théme du Palmier, quelquefois du Doum (), de bonne heure associé &
cette figuration du Bassin de Vie olt I'on voit le fantéme se désaltérer, age-
nouillé ou méme couché, pour laper avidement 'eau vivifiante ®. Comme
c’est tant de fois le cas pour ces mythes si anciens, la glose du texte écrit ne
posséde plus intelligence des compositions picturales. Elle leur accolera gau-
chement quelques versets qui ne s’y rapportent que vaguement; ou bien elle
se résigne & I'image sans plus, dénuée de toute rédaction qui la commente.
Ailleurs encore, elle imaginera un chapitre dont I'intitulé, «chapitre de se
transformer en Palmiern, semble promettre un formulaire d’'un haut intérét,
et qui consiste piétrement en deux lignes & assurer au fantéme le privilege de
se désaltérer. Ici, une fois de plus, la chaine des vieux textes permet de re-
monter sinon jusqu'au mythe stellaire, au moins jusqu’a I'époque ou il se fit
solaire. Elle restitue partiellement & ces images la valeur que détint jadis le
mythe qu’elles essaient encore de traduire. Une formule memphite, en rédui-
sant & quatre aspects du Soleil quatre des anciens Astres Seigneurs du Firma-
ment, nous a gardé Iinvocation & «celui qui est sur son Palmier» ju |\ |
W~ Et son épithéte de «Dieu dont les pointes (ou les bords?) brillent écla-
tantes » =} | =] % =N ) ne laisse pas de doute sur son identité @). Les
textes des sarcophages protothébains achévent et précisent le travail d’assimi-
lation solaire, et nous montrent «l'eeil de Ra-Atoum apparaissant dans le dat-
tier ) ».

Eliminons de cette décoration murale ce qui ne se rapporte pas au mythe
solaire, direclement au moins et & premiére vue : les thémes purement osi-

M

M) Deir-el-Médineh, tombes n°® 1 ( .
o), 0 3(EW X TE) 0290 (57
1I: g), ete.

) Cette variante, exceptionnelle, ne figure
encore, A ma connaissance, quau tombeau d'Ari-
nofir. La scéne de Pashedou montre le défunt
comme prosterné, ce qui a fait eroire qu'on le
représentait en priére.

© Pyramides, $ 69q ¢. La formule appartient

de ce genre de travail syncrétique). Les trois
autres Seigneurs de ces végétations célestes sont
«celui dont Tarbre est vertr; weelui qui fait
s'épanouir Tarbrissean } ® ! ! -3 .#s M,
et ecelui qui est maitre des Sokhit verdoyantes».

® Le signe de la version de Téti (1. 334),
assez semblable au 7, avait entrainé Maspero
4 traduire : «toi qui fais jaillir les filets d'eaux.
Le signe peut étre une graphie hitive des rayons

au type quadripartique bien connu, & double
articulation (la fin du quatriéme répons appa-
rait tronquée. La clausule en o est significative

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

solaires du §%
) Cf. Rozoen, Archiv fiir Religionwiss, t. XVI
(1913), p. 81.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t2e( 137 Joer-

riens ou leurs abrégés, les révérences ou les offrandes aux divinités, aux
génies funéraires, au couple divinisé d’Ahmes Nofritari et ’Amendthes I; les
illustrations propres au sort des défunts, & leurs «purifications», & la protec-
tion de leur corps, aux ancétres. . ... Restent le Soleil et ses naissances, le
Soleil et ses aspects, ses courses, sa mort, sa transformation, sa résurrection.
Le voici done sous ces multiples formes et en ces séries de combinaisons qui
nous semblent familiéres, tant le catalogue de 'archéologie funéraire nous en
propose par milliers les combinaisons enchevétrées : par les papyrus ou les sar-
cophages, par les stéles, les tombes privées ou les syringes roya'es. lei, il éla-
bore son nouveau devenir dans les Ténébres quotidiennes, et il est Khopir, le
dieu & tdte de scarabée; il triomphe de la nuit, et le voici disque rouge, en son
navire céleste, ou bien homme hiéracocéphale, ou grand iépaE de fiére allure,
I'Hor-m-Khouti triomphant; le prétendu «Phénix», le %, I'accompagne &
bord de son esquif, ainsi que les « Compagnons du Dieun, abrégés, comme
4 bord de '« Ousirhat» d’Amon en un simple signe § .  meurt et le voici
devenu une sorte de grosse boule noire : une nouvelle mére divine l'accueille
et le prend sous sa protection, semblable d’aspect & la divine vache Haithor
de toutes les figurations votives privées ou royales : déesse ciel encore, comme
Tatteste, en ces répliques, le ventre semé d’étoiles du divin animal; identique
également & la grande vache céleste qui, aux tombes royales, enfante le Soleil,
comme la Nouit Femme 'enfante aux plafonds des sanctuaires ptolémaiques.
Gelte nouvelle mere du Soleil, est-elle déja une simple hypostase de Nouit?
Se confond-elle déja dans la troupe des Haithors, comme la T Yoy @), et tant
d’autres des «nourriciéres» du Soleil? L'indice du ciel liquide, sous forme
d’un grand lac ==, lui sert de support, quand elle figure allongée ). Debout,
elle apparait & demi plongée dans les eaux célestes ). Tout Iassimile & la con-
stellation de la Grande Mihit, a cette °~* 2§, qui apparalt encore, pourvue

M Voir au chapitre 1,

@ Cf. le vieux mémoire de Devira, Biblioth,
égyptol., t. 1, p. 1-8, qui fait encore autorité sur
le sujet.

@ E. g au caveau ¢} {8

® E.g. au cavean de == | &= (Deir-el-Mé-
dineh, tombeau n° a, fouilles de I'Institut fran-
¢ais du Caire, 1917).

Bulletin, t. XXIV.

) Maspero a hésité entre les sens de «Grande
Plongée» ou «Grande Septentrionale». Je don-
nerai, le moment venu, les raisons qui me pa-
raissent en faveur de la seconde traduction et la
rattachent au ciel boréal, tandis que les «Sept
Esprits» du chapitre Lxs1 (1. 17) se rapportent,
comme on I'a déja soupgonné, aux sept Etoiles de
la Grande Ourse. Voir un peu plus bas, p. 141,

8

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e{ 138 Jes—

d’'une personnalité et d’un réle plus distincts dans le formulaire memphite
ou dans les textes protothébains®. Tandis que I'imagerie ordinaire du Livre
des Morts ne nous la montre plus qu’en simple vache solaire, et qu'un texte
insignifiant se borne a la mentionner en téte d’'un chapitre dépourvu de tout
lien bien apparent avec elle, — ol sa présence s'explique beaucoup moins bien
que ne I'aurait justifié I'insertion de I'image au chapitre xvi (1. 75-76) ou en-
core au chapitre Lxxiv (1. 17).

Ainsi, et par indices accumulés, cette iconographie nous meéne-t-elle a
I'examiner sous un jour nouveau. A la premiére vue de toute cette décoration
funébre, il semblerait qu'elle se borne a résumer, par excerpta, I'illustration
d’un Livre des Morts contemporain, et qu'elle corresponde aux chapitres écrits
qui les accompagnent; ou qu’a défaut de textes, elle en soit 'abrégé pictogra-
phique. Tant la plupart de ces répertoires muraux, & les regarder dans leur
ensemble, évoquent-ils immédiatement, en leur aspect général, 'idée d’un
grand papyrus illustré reporté sur muraille, et que I'on aurait enluminé & Ia
fresque. G'est chose communément acceptée, plutdt que discutée, que de la
rédaction purement graphique du Livre des Morts est née graduellement son
illustration — et cela est peut-étre exact pour une partie de ses chapitres, mais
pour une partie seulement. Ou 1'on entend dire aussi que les thémes de la déeo-
ration murale sont des répliques de 'illustration des papyrus a vignettes, quand
cest bien plutdt 'inverse qui résulte de I'examen de T'iconographie funéraire.
L'expérience que jai pu acquérir des scénes de Deir-el-Médineh m’assure, et
chaque jour avec de nouvelles preuves, que I'on y trouve des scénes qui ne sont
pas simplement des variantes encore inédites du catalogue ordinaire du Livre
des Morts, et qui ne sont pas davantage les élucubrations d’'une mystique & la
recherche de nouveaux moyens d’expression. Elle a pu quelquefois en grouper
& nouveau les éléments. Elle ne les a pas inventds. Chaque fois, au contraire,
que j'ai eu le loisir des recherches nécessaires, il m’a semblé que plus on arri-
vait & remonter haut dans le passé, et mieux les textes s'ajustaient & ce que ces
images voulaient exprimer, — et que 1 ot les textes faisaient défaut jusqu'a
plus ample informé, c’étaient encore les débris du matériel ou du rituel des

@ Cf. e. g., 4 la X* dynastie, le chapitre des ~ (Musée du Caire, n° 28118. Voir le texte dans
Sept == de LMQA%%; h, inserit sur Lacav, Rec. de trav., N. S., t. X, p. 64 fF., si
le sarcophage de Masahiti, Prince d'Assiout  différent du chapitre thébain Lxu). ‘

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tne( 139 Yegr—

vieux 4ges. Je ne parle plus seulement ici de détails tels que I'Arbre de Vie,
les deux Sycomores, le Palmier du Soleil, la Mihit-Oirit, ou de thémes en
apparence nouveaux comme le Soleil noir, mais de représentations procédant
de concepts en apparence entiérement inconnus, et qui sembleraient tout
d’abord des manifestations épisodiques d'un esprit avide de trouver les subti-
lités de quelque symbolisme hermétique. Telle composition de ces sépuleres
de Deir-el-Médineh nous met & I'improviste en présence de concepts et de
figures jamais encore signalées dans I'iconographie thébaine. Telle, par exem-
ple, eette représentation, jusqu'ici unique de son espéce en Egypte, ou la
momie osirienne est remplacée par un Poisson; et j"ai signalé, lors de sa décou-
verte, les premiéres suggestions qu’apportait une représentation si extraordi-
naire ). Non moins étrange est la figuration voisine, que j’avais provisoirement
renoncé A interpréter, des deux poissons divins faisant face a Osiris et Harma-
khouti. On aurait pu songer — et je I'ai cru longtemps — que nous avions
12 une création d’une ingéniosité symbolique, bien digne des jeux mystiques de
la décoration ramesside. Il m’a fallu plus d’une recherche pour arriver a relier
ces représentations & des textes s'enchainant assez solidement pour nous mener
d’abord a T'Hor Si-Isit, de 13 au cycle de 'Hor-Douait, & la Résurrection de la
Lumiére, et enfin — je crois au moins y étre parvenu — & la 1égende d’Atoum
plongé au sein des Eaux Primordiales.

I¢i done I'image domine le texte. Elle est 1'élément essentiel de la défense
magique ou de I'accomplissement des destinées de T'au deld. Que I'on suppute
le nombre, mainte fois signalé, des chapitres thébains ot 1'image ne signifie
rien qui soit en harmonie avec le texte qu'elle est censée illustrer. Ces textes
qui devraient la commenter ne I'ont pas produite. Gest elle qui, en nombre
de cas, a suggéré a la théologie thébaine un essai d’explication par le texte.
Et quand le texte ne concorde pas en ces caveaux avec 'image, il est trop aisé
de conclure sommairement & des négligences ou des erreurs du décorateur
de tombeaux, surtout quand ces erreurs se répetent partout. Si le chapitre
thébain qui en est censé la paraphase écrite se trompe si souvent en ses efforts
malhabiles, c’est quil est en face de conceptions singuliérement plus ancien-
nes. S'il n’aboutit trop souvent qu'a de pauvres assertions (et je n’en veux

) G. Foucart, Sur quelques représentations... (= Bullettn de Ulnstitut égyptien, t. XI, 1917,
p. 261-324).

18.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 140 )oes—

pour exemple que les deux misérables versets du «chapitre de se changer en
Palmier ), c'est faute de savoir encore traduire des données devenues indis-
tinctes dans le recul du passé.

Qu'en savaient-ils au juste? On hésite a rappeler des constatations aussi
élémentaires, aussi ressassées en un siécle d'égyptologie, que les gloses super-
posées du fameux chapitre xvi, et les efforts impuissants de Texégese thé-
baine pour en tirer quelque chose qui pit sharmoniser avec ses dogmes a
elle. Ge qui n’est que «truisme» a propos de ce chapitre est vérité aujourd’hui
acceptée pour les textes protothébains et pour les textes memphites. Les sur-
vivances deviennent souvent de plus en plus intelligibles & mesure que I'on se
rapproche dans le temps de la date de compilation, mais c’est tout. C'est sou-
vent assez néanmoins pour arriver, parvenus a ce point, a distinguer les tra-
ces des sutures, et parvenir quelquefois & isoler, pour le gros, les groupes pri-
mitifs. Qu'un tel travail de réajustements et de déformations ait commencé dés
la plus ancienne période & nous accessible, c'est ce que démontrent assez, par
exemple, des faits tels que les listes des constellations ou des astres des monu-
ments protothébains comme nous les présentent, par exemple, les listes des
Décans du sarcophage de Masahiti, Prince d’Assiout. Il y a déja plus loin des
origines & ces tables de la X dynastie, déja pleines d’erreurs, d’hésitations,
d’inintelligences de la donnée initiale, qu’il n’y a de si¢cles entre ces décans de
la X¢ dynastie et le catalogue grec d’'Héphestion (.

Et que deviennent, dans le catalogue thébain, les Sept Vaches Etoiles méres
de la lumiére? Quel sens précis a pu garder ce tableau qui les réunit en un
groupe d’activités collectives et mal définies, les place sous la maitrise d’un
Taureau Noir — devenu naturellement un Soleil — se borne & répéter leurs
noms dépouillés de leurs mythes — et les légue, immuablement figées, aux
vignettes du chapitre cxuvin, aux tombes de la Vallée des Reines ou aux hypo-
gées ramessides? On ne dira pas cette fois qu'il s’agit d'images inventées sur
le tard. Le groupement peut I'dtre — mais non pas les étres divins qu’il
assemble ni les traits qu'l leur préte; car ceux—ci et ceux-la sont plus anciens
que le rituel des Pyramides. Et quels sont ces Génies du tombeau &’} { J§
— o et de |}, alignés aceroupis & 'ancienne mode des Esprits de 1'au

) Cf. la belle étude comparative de Danessy, Une ancienne liste des décans égyptiens, Annales
du Serv. des Antig., t. 1, p. 79-g0.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tp( 141 Jor—

dela, et qui recoivent 'hommage du défunt? Aucune vignette de papyrus du
type thébain ordinaire ne les donne. Les textes du caveau n’apprennent rien 1),

Mais voici devant eux les Sept Etoiles **, et je crois bien y reconnaitre les
3 Y

«Sept Esprits» du chapitre xvir, dont on ne savait déja plus alors ni ce qu'ils
faisaient, ni ce qu'ils étaient au juste, mais dont une seconde glose du cha-
pitre xvir nous a gardé les noms d’astres ). Les grands mythes de Sahou-Orion,
de Sopdit-Sirius, ont disparu de ces caveaux. Celui de 'Hor-Douait, IEtoile du
Matin, s'est fondu dans les cycles de 'Hor Si-Isit et du Soleil levant. On ne les
retrouve plus qu'a la vodte des plafonds astronomiques des Temples ou des
Syringes. On ne voit plus, comme dans les formulaires protothébains, le mort
atteindre Orion, saisir son sceptre de ce geste que les mastabas memphites

réservent au fils héritier de son pére : d’!\im*,’i*—'ﬁf?ﬁk t;A:]
!Iwhiﬂ»ﬂ?’fhhiw%&ﬁ%}m Orion ne lui dit plus : «Tu

es mon fils — et le maltre de ma demeure ). Neith et la grande Constellation
du Seorpion Selkit ne sont plus — sauf de furtives apparitions dans les troupes
rangées en file des fitres célestes — que des comparses symétriques postées
aux angles des sarcophages et des cercueils, ou aux portiques des tombes roya-
les ®). Et soudain cependant, au hasard de ces caveaux, une image ressuscite
furtivement la silhouette de quelques protagonistes des plus vieux cycles.
Tarréte la liste de ces exemples. Je crois pouvoir assurer que le reste de ces
scénes constitue un répertoire d'images partiellement antérieur, et de beau-
coup, & la théologie qui persiste & Temployer, qui le comprend & sa fagon

¢ Un trés vague i intitulé déclare simplement
au tombeau de l . \1 (Deir-el-Médineh,
n’ 1) : «faire adoration & tous les dieux du
clel»,

) S celte interprétation est correcte, elle
tend & renforcer le sens, auquel je me suis déja
référé (cf. supra), des Sept Etoiles de la Grande
Ourse. Cf. le chapitre cxxxmr. Au chapitre xv,
le rédacteur insére impartialement deux gloses
inconciliables; la premiére fait des «Sept Es-
prits» les quatre Enfants d'Horus et trois autres
divinités : Maa-Iotf, wcelui qui est sous son

Olivier» (J 4 ’), et Horus r“'h T:, ce qui

n'a plus aucun sens, si I'on voit dans les pre-
miers, comme il est généralement admis, un qua-
tuor d’Etoiles se rattachant au groupe d'Orion.

) Musée du Caire, n° 28083, couvercle du
sarcophage de :E) q (XII* dynastie); cf. le texte
dans Lacav, art. cit., Rec. de trav., N.S., t. X,
p- 229.

) Ihid.

® Pourle réle dela constellation duScorpion,
voir plus loin, & propos du réle des mythes de
Sahou et de Sopdit dans 1a formation du drame
osirien et de la persistance de Selkit dans le
rituel du Sacre Royal.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e0( 142 )otr—

— ou se résigne A le perpétuer sans le comprendre. D’ott vient-il spécifique-
ment? Rien n’exige rationnellement — car cest I'objection qui vient tout de
suite & T'esprit — que le corpus iconographique de cet inventaire elit matériel-
lement existé sous la forme de quelque répertoire recopié d’dge en dge. Clest
possible aprés tout ), quoique ni la pauvreté de Tillustration protothébaine,
ni le peu que nous savons de Ticonographie religieuse de 'dge memphite ne
permettent de s'appuyer avec streté sur une telle conjecture. Mais c'est des
éléments de cette iconographie qu’il s'entend ici et non des scénes obtenues par
leurs groupements. Le répertoire méme de ceux-ci est théoriquement infini;

et qu'il ait & se modifier, évoluer et s'altérer au cours des millénaires est trop

évident. Ce qui a peu ou point changé, je crois, c’est le vocabulaire de cette

» langue symbolique. Rien n'est plus aisé que de se tromper en en voulant tra-

duire les phrases d’affilée. Rien n’est plus dangereux que de divaguer trés vite
sur de tels sujets, et de préter, sur le vu d’une symbolique, toute une méta-
physique imaginaire & des peuples qui ne s'en doutaient guere. Cela s'est vu
a propos de I'Egypte — et & propos d’autres pays aussi. Mais il n’est pas ques-
tion ici d’instituer un essai d’interprétation mystique, qui ressemble en rien a
ce qu'ont été, par exemple, les élucubrations imaginées jadis sur la symbolique
de telle ou telle partie de T'architecture de nos cathédrales. Ce qui est base
solide, dans le cas présent, cest le «syllabaire» de cette mystique. Cest le
nombre, relativement si restreint, des «signes» qu'elle emploie — peut-étre
une centaine au plus de «valeurs» invariables, et le double environ de sortes
de notations demi-idéogrammatiques et demi-syllabiques & 1a facon des rébus.
LA, nous avons le secours des vieux textes, de leurs descriptions et surtout de
leur onomastique, et, au deld d’eux, celui des débris matériels des cultes —
quelquefois bien plus haut que la période historique. Iei les fantaisies possibles
de T'imagination sont contenues par la nécessité de sassurer dés le début, par
des équivalences assurées, du sens spécifique de lchaque signe.

11 n’est done pas du tout nécessaire, pour admettre 'ancienneté de ces figu-
res thébaines, de supposer commodément — et arbitrairement — des sortes
de cahiers de poncifs, 1égués d’4ge en 4ge. Il n'est méme pas besoin de sup-
poser quelques-uns de ces vénérables « rouleaux de cuir » q? dont les textes des

@ Quand on voit, par exemple, une version  au temple de Deir-el-Bahari. Cf. Naviuie, Deir
partiellement illustrée de textes des Pyramides el Bahari, t. 1V, p. g et pl. GIX & CXIII.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0 143 Yooy

monuments historiques parlent si pieusement, et qui contenatent toutes les
prescriptions canoniques relatives aux cultes et & leur matériel. Ce serait limiter
leur apparition 4 la date de linvention de I'écriture proprement dite. Les
erubriques» des Livres des Morts, qui prescrivent la maniére de composer
— et je ne dis pas : dessiner — les figures tontes-puissantes et d’accomplir,
a leur propos, les opérations ritualistiques, ces rubriques-1a ne sont nullement
le fait de magiciens de basse époque. Eles remontent, suivant toute proba-
bilité, non pas simplement aussi haut, mais beaucoup plus haut encore que le
formulaire qu’elles accompagnent. Elles peuvent avoir été instituées ne varie-
tur par prescriptions orales et traditionnelles, de la facon immuable dont
tant de non-civilisés se léguent de génération en génération leurs «trésors de
sagessen. Le rituel de I'ouverture de la bouche était assurément millénaire
au temps des Pyramides. 11 est probable, il semble méme acquis que les instru-
ments matériels en existaient déja dans le mobilier funéraire des tombes pré-
historiques ). Il importe peu, dés lors, de savoir s'il a pu en exister, fit-ce
avant I'écriture, une série rituelle d’'images canoniques. La formule du temps et
la rubrique suffisaient pour assurer, le moment venu, la rédaction d’une illus-
tration dont les éléments essentiels seraient, pris un & un, impératifs et inva-
riables. L'\ ® =7 des tombes thébaines et son imagerie sont en ce sens
préhistoriques, au méme titre que les accessoires d'un rituel de fondation,
que ceux d’un rituel de Sacre, ou que I'appareil des religions «aniconiques»
gardé dans les xinsignes» des nomes de 1’Egypte historique ou dans le matériel
de ses temples. Il n’y avait peut-&tre pas encore d’Héliopolis; 1l n’y avait assu-
rément pas de suprématie théologique d’un sacerdoce hdliopolitain. Mais déja
existaient le bétyle du dieu supréme de Saft el-Henneh, ou de celui de l'oasis
de Siwah, et la pierre sacrée de Khonsou I'Ancien . Lt déjz‘l,aussi on ouvrait
la bouche des Morts avec le fragment magique de la Grande Etoile, le | | « ®=
~~, ou avec les briquettes du fer céleste, le | 4%, Le sacerdoce proclamera

U Cf. e. g. pour les instruments découverts ces attributions, cf. Fovcart, Sphinz, X1V, p. he-
dans les tombes d’Abydos signalés par Budgeen 52, et XIV, p. go-120.

son Book of Opening the Mouth, frontispice, et ® Voir ce qui est dit plus oin des dieux-ciels
t. I, p. 1x, et pour ceux attribués & la période de 'Egypte et de leurs «pierres du ciel».
néolithique, Bovce, Liturgy of funerary offerings, ) Cf. Maspero, Le Rituel du sacrifice funéraire

p- 33 fI., et surtout 4 guide to the 3 and 4" (= Euwdes de Mythol. et & Archéol. , t. 1, p. 305
Egypt. Rooms, n° 888 =3727g etfig. p.58. Sur et 319).

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ea{ 144 Yoer—

un jour Pomnipotence de son Soleil. 11 est antérieur a foute vie, il a créé les

dieux, les déesses et tout ce qui existe wos, = J§,\ WL ™ T=. . ... ),
«Il brillait dans les Eaux de ’Abime — Et la Terre était dans les Ténebres
Concrétes — Kt toutes ehoses étaient dans le chaos». . .. . f=""rm— }

a=liTe — &= =230 1] fallait, pour en venir 13,

concevoir que la Lumiére vient du Soleil. I fallait imaginer le Soleil comme le
créateur. Gest parler de la fin de Thistoire du Soleil.

(est que Tapparition du Soleil, tout comme son réle et son rang, furent
trés loin d’avoir, dans les fondements de la religion primitive, I'importance
que leur accorde I'époque classique. Diminuer le réle et 'importance du Soleil
dans un systéme religieux comme celui que nous présente Egypte classique
peut sembler tout d’abord étrangement paradoxal. C'est pourtant, je crois,
un fait acquis en histoire des Religions que I'époque relativement tardive de
Taccession des dieux Soleils au premier rang. Si tenace et si habile qu’ait été
Peffort du sacerdoce héliopolitain, il n’est pas arrivé & masquer entiérement,
en sa construction de la cosmogonic solaire, les traces des systémes plus
anciens; elles apparaissent encore, malgré la destruction des documents de la
premiére Egypte, et nous prouvent que pas plus que le Soleil chaldéen ou
que celui des Incas, I'Astre du ciel égyptien n’échappa 4 la régle. Maspero I'a-
vait deviné il y a longtemps déja : «Beaucoup des dieux qu'on s'est accoutumé
A considérer comme des dieux solaires ou bien étaient des dieux stellaires &
T'origine, ou se sont confondus avec des dieux stellaires »(®). Une religion solaire
suppose un trés long effort dans les spéeulations qui touchent aux origines
supposées du monde sensible.

Et tout d’abord, que la lumiére ait une existence indépendante en ce monde
du Soleil, et que son apparition précéde nécessairement I'existence de 1'Astre
du jour est un fait attesté par nombre de récits cosmogoniques. Le principe
lumineux, principe de vie, commence par se dégager (ou étre dégagé) des

) Petit temple de Thotmés Il & Médinet- ® 1bid, , 1. 2, au début.
Habou, texte ptolémaique ajouté sur le montant @) Maseero, Les Hypogées royaux de Thébes
droit de la porte menant au Reposoir, 1. 1 (notes (= Erudes de Mythol. et & Archéol., 1. 11, p. 16).
prises en avril 19a4).

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 145 Yor—

téndbres conerétes. Cest le premier effort. Une fois séparée d’avec les ténebres,
la Lumiére existe désormais par elle-méme. «Ainsi fut le soir, ainsi [uf le
matin; (ce fut) le premier jour.» Le Soleil de la Genése, dans les six jours
que dure la création, n'apparait quau quatriéme. Encore est-il surtout un
régulateur, «un luminaire » du jour, «servant de signe». Jal eu occasion de
dire ailleurs que dans le systéme égyptien « il ne faisait pas jour parce que le
Soleil apparaissait, mais que le Soleil apparaissait parce quil faisait jourw.
(Vest dire, en d’autres termes, que la manifestation de I'Astre n’était possible
quautant quelle avait été préalablement assurée par la mise en activité de
toute une série d’entités divines, dont le role efficace primait de beaucoup,
aux débuts, celui du futur Roi des dieux. La bataille que ces entités avaient
menée (et jusqu'd un certain point répétérent a chaque aube nouvelle), pour
arriver & assurer le triomphe de Ja Lumiére, a laissé de par toutes les my-
thologies de 1’Egyp"te des traces indélébiles dans les systtmes devenus ulté-
rieurement des affirmations de la grandeur du Soleil. Les hymnes — et tout
ce que le sacerdoce thébain entassa dans les chapitres que nous classons
sous le chiffre xv au Livre de la Mort — sont littéralement remplis du sou-
venir de ces luttes, encore qu'un assez grossier maquillage les ait groupées
sous Thégémonie du Soleil et comme une apothéose de son peuple.

La définition de 1a naissance méme du Soleil, du Ra d’Héliopolis plus tard
associé & 'Amon thébain, comme celle des autres Soleils égyptiens, a donc
nécessité pour chaque sacerdoce local un effort théologique comparable a celui
que traduisent, de leur c6té, les images belliqueuses des combats divins. Les
«Mammisit» des grands sanctuaires n’ont fait 1 que-reprendre et condenser
les vieux éléments des cosmogonies déja compilées par Héliopolis, et les mettre
au compte du dieu fils de leur Triade. Ils ne font que répéter ce qu'ailleurs les
bas-reliefs des Sanctuaires attribuaient traditionnellement 4 la naissance divine
du Roi, & Luxor, & Deir-el-Bahari ou jadis & Ermonthis. Le tout était calqué
sur la méme donnée. 1l remontait pour I'ensemble aux plus anciens efforts de
coordination. Souvent encore les vieux Dieux Astres, qui jadis soutinrent de
leur substance la force naissante du Soleil et lui communiquérent leurs acti-
vités, figurent en ces scénes, mais réduits aux roles de comparses, de génies,
d’allaiteuses, de simples Fées. On n'indique méme plus leurs noms, au moins
a Pordinaire. — Les Etoiles Méres et Nourrices du Soleil ont gardé des textes

Bulletin, t. XXIV. ' 19

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e 146 )er—

anciens, qui leur attribuaient par symbole I'aspect de la Vache, la téte de cet
animal; et elles placent parfois entre leurs cornes le disque du soleil. Il faut,
patiemment, retrouver un nom, inscrit une unique fois, et comme par
mégarde, pour pouvoir donner quelque vie a ces figures anonymes et sans
vigueur, pour découvrir alors qu'elles sont aussi anciennes que les religions
de TEgypte. Telles, ces deux «Fées» habituelles qui toujours, aupres du lit
de T'accouchée, allaitent, comme des Haithors subalternes, le divin nouveau-
né, et que le Mammisit d’Edfou (V nous révéle soudain s'étre appelées | | ¥
et | Y\ ¥ - Et nous voici soudain ramenés aux textes des Pyramides, et & ce
qu’ils contiennent encore de fragments du vieux mythe stellaire ).

Amon n’apparalt pas en ces scénes de I'au dela. Sous les multiples Soleils
que nous soupconnons déja en I'dtre composite qu’est Amon-Ra, ce Soleil 1e
plus définitif — si jose dire — des Soleils égyptiens, T'entité Ra, seule, y
condense et y résume ce que 'on croit et ce que I'on enseigne sur les destinées
comme sur les avatars de I’Astre du jour. Le tout accompli, la forme du
Khopir, du Scarabée des «Devenirs», s’y relie & 1a forme Atoum, et com-
plete le cycle. La magnifique invocation du chapitre cexvii des Pyramides :
« O Ra-Atoum, N. vient & to1..... Ton fils vient & toi» ), a résumé toute la
savante construction, tout le bel édifice harmonieux qu’avait su élever 1'dge
memphite. Il s'en faut que I'hégémonie de Ra, et encore moins celle d’Amon-
Ra, aient pu construire rien de pareil au cours de leurs histoires.

Mais pour commencer, que savons-nous au juste de 'Amon funéraire, ou
méme d’Amon sans épithéte? A parcourir les textes religieux, on constate &
quel point sa geste divine nous est peu ou point connue. Jamais dieu égyptien
ne fut plus souvent nommé, déerit, invoqué, ou glorifié. Jamais dieu non

4 Sanctuaire du Mammisit d’Edfou, paroi
nord. Cf. Cuassixar, Mammisi d’Edfou, pl. XV
et p. 29.

) Voir plus loin, & ce qui est dit & propos du
mythe de I'Horus Ktoile du Matin.

© Groupe des paragraphes 152-161 (= ver-
sion d’Ounas seulement). Elle appartient au type
quadripartique, ot chaque section correspond &
un quartier du monde céleste organisé sous 1'hé-
gémonie du chef de la grande Ennéade d’'Hélio-

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

polis. La rédaction apparait avoir été gravée avec
assez de négligence, et il n’y a malheureusement
pas de synoptiques. C’est ainsi que sur les qua-
torze articulations symétriques de chaque sec-
tion, la premitre et la quatritme de celles-ci
omettent le n° 12, et que la clausule 13-14 n’a
son vrai sens que dans la section de début. Lire
partout : «S'il veut que vous mouriez, vous
mourrez — et s'il veut que vous viviez, vous
vivrez!».

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

e 14T Yoer—

plus ne s'absorba plus totalement en un autre. G'est d’Amon-Ra que parlent
tous ces textes. Cest & Ra-Atoum, et rien qu'a lui, qu'ils s'adressent en fait (),
Amon reste dieu sans histoire. Il est pourtant aussi ancien que les dieux les plus
vieux du cycle primitif de l’Egypte. Mais aucun des textes archaiques ne le men-
tionne. On voit souvent affirmer qulil est nommé dés le formulaire d’époque
memphite ) : Pexamen des rares passages invoqués a I'appui montre qu’il n’en
est rien. Qu'est son nom? Les sacerdoces des derniers siécles ont cherché, par
tous les raffinements chers 3 leur ingénieuse philologie, & faire signifier aux
noms divins ce qu'il fallait qu'ils signifiassent pour &tre en harmonie avec leurs
métaphysiques ou leurs cosmogonies. ls ont fait le travail que I'égyptologie a
tenté & son tour, quand il s'agissait de tirer un sens, par 1'étymologie, de noms
tels que = o ou de mots tels que 7. Dix explications en ont été proposées,
dont aucune ne prévaut contre 'observation répétée de Maspero®) que ces
termes, aussi anciens que la langue elle-méme, échappent a tout essai dinter-
prétation. On sait aussi tous les sens profonds que les prétres tirérent du nom
Osiris. Amon devint donc sur la fin %%, W81 ) ce qui est «durée», ce qui est
marque du caractére «éternel » du dieu supréme. Mais ces ingéniosités ne font
que défigurer le sens primitif d'un | %% dont la signification non douteuse —
et signalée au reste en égyptologie dés la premiére heure — est weelui qui
est caché», amoun ou amonou; et les hymnes & Amon de la période ramesside
ne laissent pas de doute que c’était encore en ce sens que Thébes entendait
alors e nom de son dieu.

C’est bien cette méme épithéte de «caché», d’«invisible» qu'ont employée
les formules des Pyramides, 1a o0 on a voulu y retrouver non pas une simple
épithete, mais la présence du dieu Amon nommément désigné. Le contexte ne

' permet guére, je crois, 'incertitude sur ce point. Lorsqu’au paragraphe 446 ©),
le texte énumére « Amon et Amonit» | Wl § ™ | 8% ' ce seul intitulé nous avertit,.
A lui seul, qu'il ne peut étre question de retrouver & la période memphite un

0 Je ne citerai qu'a titre d’exemples indica-  p. 74) semble avoir admis Amon au moins dans
tifs, en toute cette immense littérature, 'Hym~  sa traduction du paragraphe 446.
ne & Amon-Ra, celui de Nasi-Khonsou, les ) Ewudes de Mythologie et &’ Arvehéologie, t. 11,
versions saites des chapitres crxi, cxmi, cLxv. p- 6, 215 et passim.

& E. g. Buncy, The Gods of the Egypiians, % Cette version n'existe que dans Ounas,

t. Il, p. 1; Maspero (Pyramides de Seqqarak, L 557 L
19.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t9o( 148 )og3—

couple aussi artificiel et d’aussi fluide apparence que celui imposé par symétrie
aux temps de la Thébes Ramesside. C'est «le Caché et la Cachéer qu'il faut
lire, etle reste de la formule le prouve & I'évidence, quand on voit qu'il s'agit
d’une des tentatives les plus abstruses ) de la doctrine d’Héliopolis, pour ex-
pliquer I'élaboration de Eitre se dégageant d’abord de lui-méme pour prendre
sa forme de créateur, d’Atoum, puis se manifester en ses énergies premiéres
(Shou et Tafnouit). Voit-on ce que viendrait faire en T'occurrence le couple
thébain? Quand, au paragraphe 1540, les dieux viennent annoncer & Ra que
le mort divinisé est venu ¢ =7 | %% il ne faut pas traduire, comme on le
fait, qu'il vient «sur le trone d’Amon», mais «sur le trone du Dieu Caché» @
C’est bien & ce dernier sens —— et ceci achéve de trancher la question —
quéquivaut la mention d’'un dieu | ¥ dans la série des assertions du para-
graphe 1095, ot toute la formule met en scéne une sorte de résumé des as-
pects de Ra-Atoum en ses manifestations créatrices, et devant les Knnéades .
Lie Rol défunt divinisé s'identifie au dieu supréme et il est «le Caché, le Dieu

Caché de cette Terre» (_J B Y il NN Bt® SR

% Une des plus savantes aussi. L’invocation,
cherchant & remonter jusqu’au principe ultime
du divin, s'adresse & une série de couples tenus
pourv constituer, par leur union, les deux prin-
cipes ou les deux énergies dont sort graduelle-
ment le démiurge : d’abord | ) et :}. ;}.
auxquels succédent »le Caché et la Cacheen
puis Atoum dont les deux gestes créateurs, Shou
et Tafnouit, corporellement matérialisés et per-
sonnifiés, produisent finalement le monde des
dieux. L’assertion si intéressante relative & la

réunion préalable de 1'essence des -‘-‘_‘ avec

Jeurs ombres T nécessiterait un exposé que je ne

puis, & mon regret, songer & aborder, non plus
que le sens de ce double lion, ”_::] q, d'ott se
dégage le couple Shou-Tafuouit.

®) Le groupe entier du chapitre 579 (§1539-
1bha) se référe A Tarrivée au ciel du mort,
aprés la traversée des lacs du firmament, et &
son apothéose entre «les deux Palais de 1'Hori-
zon», Tout ceci se rapporte au cycle bien connu

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

des glorifications de Ra-Atoum.

# Lextréme antiquité de ce passage, ot bien
des noms divins ont résisté & la traduction, est
attestée par des déclarations, telles que celle ot
ilest dit que «N ouvre «le coffren (le couvercle
ou le circuit?) du ciel» —w } +g —— J ;_1;
A :_‘:, ou bien celle ot le mort est assimilé aux
quatre «Enfants d’'Horus» (¢f. supra), ou encore
aux «grands dieux quisont devant le lac». Pour

. e P P
l’a[ﬁlmatmn que le mort divinisé est
e

_— } 1095, d), le sens proposé
JadlS de xcoureur qui accompht sa tournéer est
franchement inadmissible. C’est sous toutes ré-
serves que je suggere d’y voir une épithéte du
dieu de 'Abime (cf, supra, & propos de l'arbre

4 A
CT°’<531 095. Version de Nofirkari, 1. 1246. Mas-
pero (Pyramides de Sagqarak, p.194) a inter-
prété : ec’est N, le dieu caché qui cache cette
terre», et SpELEERS, op. cil., p. 7h : «N est Imn
le caché de ce pays».

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

(149 Yes—

Si Amon-Ra n'est que Ra, et rien de plus, et si rien des textes solaires ne
le montre distinct de Ra, Amon apparait au contraire en traits caractéristiques
sous sa seconde forme Amon-Min® : il est le dieu au bras levé, le <Y
573 le porteur du fouet (2) I\ ; souvent il coiffe, dans les plus vieilles
1'epresentat10ns le serre-téte garni sur les cotés des deux plumes d’aigle a
nervures ®. Son geste naivement ohscéne de créateur traduit fidélement la
légende de la démiurgie par I'Atoum d’Héliopolis, et fait de lui I'exacte réplique
des Dieux de Coptos, de Panopolis et du désert Oriental. Rien de solaire ni de
stellaire ne se décele dans cette iconographie, et il est significatif, & cet égard,
qu’il ne posséde ni navire sacré, ni barque divine, ni arche sainte. Mais a-t-on
assez insisté sur la présence de régle de ce coffret mystérieux, qui 'accom-
pagne partout et sans cesse, comme si I'lmage du dieu n’était rien par elle-
méme, rien qu'une sidwioy, et que la véritable substance, ou la véritable force
divines soient en cette sorte de boite ") que surmontent deux étranges figura-
tions d'arbres ou de plantes®? A-t-on aussi expliqué ce rideau rouge tendu
sur deux piquets, et qui fait partie du matériel canonique du dieu ©)?

Voild, ce semble, TAmon véritable, et ’Amon-Ra des autres représentations,

M La désinence formelle !ﬂ =< appa-

rait assez souvent (e. g. au Temple funéraire de.

Gournah), Le céléhre « Hymne & Amon-Ra» du
Papyrus de Boulaq I'invoque aussi expressément
sous le nom d’Amon-Min (cf. Gréssvr, Hymne
d Amon-Ra). La plupalt du temps, cependant,
H est appelé !M 5% s s, sans distinguer1'Amon
Ithyphallique de iAmon solaire, précisément
pour arriver & le mieux confondre avec Ra-
Atoum, au détriment de ce dernier.

@) Par exemple sur les bas-reliefs des piliers
du Temple Protothébain de Karnak (Musée du
Gaire).

) Ges deux plumes (et I'insigne du bélier,
comme on le verra plus loin) sont les seules
caractéristiques propres & Amon que I'Amon
primitif ait transmis 2 la forme Amon-Ra. Tout
le reste de Tappareil de celui-ci est purement
solaire.

) Voir ce qui en est dit plus loin & propos
des dieux-Ciel.

Bulletin, t. XXI1V,

© Deux & T'ordinaire, quelquefois davantage
(e. g. au temple de Luxor). On les a souvent
dessinés & la maniére de glos épis imbriqués,

(épis de dourah?),

ou encore comme des + ;

Legrain, mais sans preuves décisives (Bulletin
IF. A 0., t.XIII, p. 58), y a vu des figura-
tions de plantes semblables & celles que tien-
nent souvent & la main les statues cubiques con-
sacrées dans les temples thébains. Ce sont bien
des arbres dans la figure reproduite par La-
zoxe, Dizionario, pl. CCGCXXXV, fig. 2. Le
lotus figuré souvent entre ces ’ est une insertion
de date postérieure, et, jele suppose, mais sans
arguments bien probants, un rattachement au
symbolisme solaire de T'astre apparaissant & 1'0-
rient entre les deux «Sycomores de Turquoise»,

@ .E.g. au Sanctugire de Granit de Karnak,
4-la procession du petit Temple de Ramsés 111
4 Karnak, & celle de Médinet Habou, ete. (il est
omis & Luxor. Cf. Gaver, Luzor, salle B, pl. LIV).

19

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—cetne( 150 s

cet Amon Soleil, qui lui est toujours symétriquement opposé dans les bas-re~
liefs des Temples funéraires, n'est que le Soleil Ra, tout simplement®. Ou
trouver deux dieux entre eux moins ressemblants? Ils seront pourtant un en
théologie, et justement parce qu’ils seront deux aspects successifs et nécessaires
d’'un seul dieu. Mais & certaines conditions. Et c’est peut-étre sur ce point
quil y eut le plus de résistance entre les données d’Héliopolis et celles de
Thebes.

Les premiéres seules semblent dominer dans Iiconographie funéraire des
nécropoles, et c’est un Soleil ot Amon n’a rien apporté qu'elle nous montre
sous toutes ses formes. Mais vit-on jamais, ni par I'image, ni par les vieilles
données que traduit celle-ci, dieu supréme moins adéquat a 1idée que nous
nous faisons d'un «Eternel » ou d’un «Pére des Dieux et des Hommes»? Je ne
parle méme pas domnipotence. Les luttes et les batailles ot chacun se bat,
lui excepté, et ot chacun doit le défendre, le protéger, tout au long de sa vie,
nous renseigneront suflisamment sur ce point, par la suite. Cest de cette
vie méme qu’il est question pour I'instant. «Je suis hier, et je suis demainn,
« celui qui n’a pas eu de commencement et qui a la durée sans limites». Pré-
existant & tout, éternel (au moins dans la mesure ot le monde ancien a défini
Péternité métaphysique). . ..., vingt hymnes, vingt «laudes», vingt litanies
solaires I'affirment et le proclament en épuisant tous les modes d’affirmation.
(est Amon-Ra, Amon-Soleil qu’ils invoquent tous. Mais est-ce bien lui en tant
que Soleil? Relevons avant tout les constatations matérielles : une gestation,
une naissance, une vie, un apogée, un déclin, une mort, voila les concepts
que ne cessent de nous proposer les images des tombes thébaines, et ce que
nous assurent, pour autant qu'on peut le vérifier, les vieux textes qui s’y
ajustent.

M Jelaisse de coté 1'oie (le jars) d’Amon, que  toutes, d'ailleurs, de fort basse date — elles
les textes funéraires prouvent étre d’origine hé-  procédent de syncrétismes tendant & aboutir aux
liopolitaine; et de méme le prétendu cygne des  figurines votives des dieux panthées. Elles n'ont
mobiliers des tombes royales, qui n'est pas  rien & faire avec les traits essentiels du dieu;
autre chose qu'une oie au cou exagérément long  elles traduisent des concepts analogues & ceux,
et flexible. Quant aux formes hybrides, tel le par exemple, qui meénent & représenter Atoum
Faucon Ithyphallique (e. g. au naos de Saft-el-  sous la forme d'une anguille (cf. e. g. Daressy,
Henneh), I'homme A téte de grenouille ou d'u- Catal. gén. du Musée du Caire, Statues de Divini-
reus, le singe, le lion couchant, ete. — presque tés, n>* 38702-38704, p. 180 et pl. XXXVIII).

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0o( 151 )otr—

1l nait. Et voild d’abord la plus élémentaire des constatations. Il nait — et il
y a donc eu un temps ol le Soleil n'existait pas. Il nait d'une Mére — ou, bien
plutét, de plusieurs méres; d’autant de méres qu'il résume en lui de Soleils
divers. Il y a donc & tout le moins un principe vivant et doué de personnalité
antérieur & lut. A-t-il donc un Pére? Ou plutét plusieurs Peres? Les textes sem-
blent l'assurer. Ils sont moins explicites qu’il ne semblerait tout d’abord. Le
« Pére de ses Péres», le &:én__ des représentations thébaines ), procéde
d’un véritable renversement des réles d’Atoum et de Ra au profit du dogme
solaire. Les «ancétres de Ra» des textes des Pyramides ne sont pas des Ancétres.
II faut tradyire autrement : ils sont des Précurseurs. Ces m ' o* * sont les
Astres, les Etoiles des Heures, celles qui forment la garde ou ’avant-garde
du Soleil. Elles marchent en avant. Elles précédent I'Astre, mais elles le pré-
cédent dans T'espace, et non pas dans le temps.

Réservons pour Tinstant la question des «Péres» de Ra. Geux de la théolo-
gie ramesside ne sont que les couples successifs de I'Ennéade; et comme Atoum
n'y est plus guére qu'un Ra in fieri, le Soleil-Atoum y devient le Pére de ceux
qui seront les « Péres» du Soleil ka. Mais d’autres éléments ont joué. Héritier
de dix cosmogonies & tout le moins, le Soleil Héliopolitain, comme pour ses
«Meéres», a eu nécessairement autant de «Péres», autrefois distinets, quiil se
trouvait condenser d’astres du jour jadis différents.

Or si le Soleil démiurge a pu n’étre, aux débuts, qu'une pure hypostase du
dieu primordial, les cosmogonies élaborées de Egypte nous présentent en
régle un dien Pére antérieur au Soleil, — a Yordinaire un dieu-Giel auteur
de la vie — et qui se manifeste en dieu-Fils, Lumiére ou Soleil, personne
distincte. Mais cette manifestation se produit — au moins dans les systémes du
type héliopolitain — au moyen d’une déesse Mere, déesse-Matiére ou déesse-
Ciel, que fécondent les soufles de vie ou la semenee divine de notre dieu
primordial. Voyons done, pour commencer, ces « Méres» du Soleil. Les pater-
nités diverses s'en dégageront aussitot.

Les représentations murales des temples ou des Tombes de la Thébes
Occidentale nous représentent plus nettement que l'illustration des papyrus

M Voir au chapitre 1, cette mention sur le représentation décisive reproduite dans Lan-
vase & libations du Musée du Louvre. Pour la zoxe, Dizionario, pl. XII, et le texte de Deir-
valeur de cette appellation, cf. également la  el-Médineh cité bid., p. 31.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 152 )oes-—

funéraires la texture de 'Amon-Ra préposé aux destinées de ce monde, du
protagoniste de notre «Féte de la Vallée». Le Soleil Ra d’Héliopolis n’y est
pas venu chargé seulement de tout Théritage amassé par lui jusqu'a 'époque
des Memphites ou celle des Protothébains. Il y a ajouté I'héritage de ses sem-
blables, les Soleils de Haute—Egypte. Si T'on examine, pour commencer, la
naissance de I'Astre et plus particuliérement ce qui, sous les termes et les
traits de la conception ou de la maternité, reflétait les idées que Ton se fai-
sait alors de la formation de Ra en tant qu'astre du jour, nous reléverons,
dés le premier inventaire, le nombre, mais surtout 1a variété d'origines des
Méres qui lui sont attribuées. ‘

Une premiére réserve simpose dés le début. Il ne s'agit pas de discuter ici
la valeur exacte que ce terme de «Mére » impliquait en cosmogonie égyptienne
— pour ne pas dire en métaphysique. Les exemples qui vont &ire successive-
ment proposés, au cours de cette étude, montreront, j’espére, a quel point ces
désinences de «fréren, «épouxn», «péren et «fils», ou de «sceur», «femmen,
eméren et «fillew, ont moins de valeur et encore moins de consistance qu'on
v'est enclin & leur attribuer & 'ordinaire pour l'intelligence de ces mythes. Ils
ont servi & marquer, suivant les besoins d’une époque ou d’un systéme, des
ordres ou des qualités soit de dépendances, soit de rapports mutuels. Ceux-ci
g'établissaient ou bien entre des entités divines tenues pour régentes de la
démiurgie, de la cosmogonie, de Thistoire 1égendaire de notre monde, ou hien
encore entre des activités personnifiées. La méme divinité congue sous les espeé-
ces de la féminité, en raison de son role (réle qui créait sa nature) put done
successivement &tre la Mére, la Compagne ou la Fille d’un méme é&tre Divin
qui, pour des raisons symétriques, incorporait en lui le principe méle.
L’Haithor figurée au Biban-el-Molouk met au monde un Soleil donf elle est
la Mére. Elle n’en est pas moins la Maut-Haithor des Temples Thébains épouse
du Soleil Amon-Ra en toutes les manifestations de son culte, 'Haithor qui
s'unit au Soleil Epoux dans la Triade locale; elle est également bien 'Haithor
fille de Ra qui, au matin du nouvel an, recoit sur la Terrasse de Dendérah
les premiers rayons du Soleil nouveau. Et ceci sera vrai de la plupart des
déesses classées peu & peu dans toute 1’Egypte comme des Haithors. Tel autre
dieu, dans un ordre d'idées identique, recoit dans le méme recueil de Textes,
celui des Pyramides par exemple, des épithétes et des fonctions qui ne lais-

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——t9( 1563 Joea—

sent pas de prise au doute : c’est comme frére de Ra qu'il accomplit une
premiére activité — c’est comme un des «Péres» de Ra qu'il revient un peu
plus loin; c’est comme son fils qu'il exécute un nouvel acte. Ge qui est vrai
du recueil memphite T'est, par les monuments, des dieux des autres cycles.
Si Pon examine & travers la série historique tel ou tel des dieux tenus pour
secondaires du Panthéon, par exemple le Sopdou du Nome Arabique, on le
verra tour A tour étre nettement le dieu ancétre ou sa manifestation dyna-
mique, ou un astre précursenr du Soleil, ou le Soleil lui-méme en un de ses
aspects, ou simplement un de ses serviteurs. La tentative d’harmoniser ces
apparehtes contradictions ne constituerait pas seulement la plus vaine des
recherches. Klle partirait dun & priori qui ruinerait par avance tout essai de
déduction logique : c’est qu'il y ala des contradictions. En fait, ces parentés
peuvent correspondre, dans le temps ou dans l'espace, & autant d’énoncés
dogmatiques. Mais les personnages des mythologies de I'Egypte n'ont guére
varié au courant des siécles dans leur figure, ni dans leurs traits essentiels —
encore moins dans leurs actes. Ce qui a varié, ou bien plutdt évolué, c'est ce
qu'entrainait, entre eux, T'ordre ou Pimportance de leurs énergies. C’était ame-
ner, suivant les localités ou les périodes historiques, des prééminences ou des
affaiblissements, des échanges ou des absorptions dont le mot de syncrétisme
ne couvre qu'une partie. (’était surtout modifier sans cesse I'ordre ou, I'im-
portance de leurs rapports mutuels, et, par Ia, les désignations formelles de
leurs parentés respectives. La tdche de I'exégése est donc avant tout d’ordre
historique en T'affaire. Elle doit rechercher I'ordre et la succession possibles
de ces rapports, suivant les périodes, et déduire, s'il se peut, des stratifica-
tions ou des amalgames créés par les apports successifs, les systémes dont ils
traduisent le concept.

Et ceci dit, voyons d’od peuvent étre venues ces Méres du Soleil que I'ico-
nographie thébaine, aux siécles de la Féte de la Vallée, nous montre en tant
de représentations, sous des noms et sous des aspects parfols aussi étrange-
ment inattendus.

Les procédés les plus simples d’abord: ceux du syncrétisme. Rien ne nous
sort ici du concept solaire. Maspero a démontré, voici bien longtemps déja,
comment le Soleil Ra avait résumé ou absorbé en lui tant de Soleils des reli-
gions locales. Chacun de ceux-ci avait une Mére. A ordinaire une déesse-Ciel;

Bulletin, t. XXIV. 20

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ene( 154 Y

ciel d’abord inerte, inanimé, sans sexe, « quand toutes les choses étaient mé-
l6es»; ciel devenu une entité vivante, une personne, lorsque l'avait fécondée
I'énergie initiale du dieu créateur. Toutes, par évidente affinité, devaient abou-
tir & s'absorber mutuellement. Comme le Soleil qu’elles avaient enfanté était
devenu un simple caspect» local du Soleil Héliopolitain, toutes, elles aussi,
devaient aboutir (méme les plus grandes d'entre elles, 1a Neith ou a Mihit-
Oirit du Nord, par exemple () & devenir des Isis ou des Nouit, pour se fondre,
en fin de compte, en une Isis-Haithor. Mais celle-ci pouvait les résumer toutes
sans jamais les détruire formellement. Elles ont traversé I'histoire entiére des
cultes égyptiens, sous les traits de ces centaines d’Haithor locales, aux épithétes
et aux formes qui, le plus souvent, déguisent & peine leurs origines, et dont
toute une troupe figure dans les représentations de la Thébes Occidentale.
Mais pour d’autres Soleils, également identifiés & Ra, c’est d'un autre pro-
cessus qu'ils tenaient leur Mére. Ge n’était plus d’un ciel chaotique devenu
femme qu-’i]s provenaient. Une activité, une énergie détachée du dieu primor-
dial et devenue une personne constituait alors le principe féminin, d’olt devait
sortir par parturition le Soleil enfant. Et ici le systéme possédait un domaine
beaucoup plus étendu que celui du mythe solaire. Il plongeait jusqu’aux temps
des grandes cosmogonies contemporaines de celles d’Héliopolis et d’Hermopolis,
et que celles-ci ont finalement éclipsées. Si Sokhit et Bastit, par exemple,
sont 3 I'époque historique de simples compagnes d'un Soleil Memphite ou d’un
Soleil local du Delta Oriental, un examen attentif montre qu’elles n’ont été,
au début, qu'une «vertu» personnifiée du démiurge. Si Khnoumou, Seigneur
des Tourbillons de 'Abime du Kobhou, a communément deux épouses, ¢'est
que deux cosmogonies différentes se sont mélées. Dans 'une, cest le théme
habituel de la déesse-Ciel. Une Nouit et une Haithor ont pris en Egypte laspect
du Térébinthe ou du Sycomore. =7 1 9, Anoukit, compagne de Khnoumou,
avait celui du palmier ®. Dans tous ces cas, le symbole était un. La lumiére,
la premiére manifestation du monde organisé, était sortie du ciel fécondé par

" Cf. Roever, Archiv fiir Religionswiss.,  Vaches.
t. XVI (1913), p. 8o, pour le réle, dans les @ Gf. Rompes, ibid., p. 83 ff. pour «P'eil
textes protothébains de la vache divine Mihit-  de Ra qui parait dans le palmier». La coiffure
Oirit, Mére du Soleil. Sur les «Sept vertébres», d'Anoukit est une couronne de palmes, et non
voir plus loin ce qui est dit & propos des Sept  pas, comme on T'a dit, de plumes.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——ta( 155 Yues—

le dien, comme le sycomore ou le dattier femelles sont fécondés par le souffle
chargé de semences (). (Vétait, par sureroit, une allusion pictographique a ces
rameaux, métaphore poétique des nuages®, ot U'Esprit du Créateur avait
reposé tant de millénaires, avant de manifester son activité. (’était enfin un
raccord, aux jours de la cosmogonie solaire, au théme bien connu de 'Astre
apparaissant «entre les deux sycomores du Lapis-lazuli», «ces deux sycomores
qui sont au milieu de ce c6té oriental du ciel» de la version memphite ). Mais
une seconde cosmogonie préférait détacher de Khnoumou une de ses énergies,
cette force semblable au trait rapide que décoche archer; et c'était de g,
Satit, principe féminin, que le monde était né .

Ge mode de filiation par les «Vertus» personnifiées n'avail donc rien de
particuliétrement solairc en son essence. On le trouverait dans toutes les
cosmogonies de 'Egypte. Il trouvera son expression parachevée dans la légende
de Thot. A c6té de la savante composition de 'Ogdoade hermopolitaine, un
systéme paralléle — vraisemblablement antérieur au systéme naturiste des
Huit d’Hermopolis®) — imaginait de donner au dieu deux compagnes. Kt
leurs noms mémes, comme leurs trails, assurent, sans erreur possible, qu’elles
sont bien les produits directs de 1'énergie du dieu. Mais énergie, cette fois,
singulierement plus relevée que celles de Tordre physique. D'elles & une
Sokhmit, & une Bastit ou & une Satit, il y a toute la dislance qui sépare une
puissance intellectuelle d’une qualité physique. Si Thot, au lieu de cracher,
d’éjaculer ou de gesticuler la création a été jusqu'a la faire naitre par la

M Gf. e. g. les Nonit Arbres thébaines dont
le sommet supporte un Soleil ou un Scarabée
porteur du disque solaire.

® Gf. e. g., au Livre de repousser Apopi,
Atoum restant, durant des millénaires, caché
dans les nuages, qualifiés de «rameayx». La mé-
taphore des rameaux ou des buissons appliquée
aux diverses formes des nuées sera illustrée plus
loin par les textes se référant au mythe de Sop-
dou rsous ses buissons~, 7

) Pyramides, chap. 568 =8 1434,

@ Cest seulement sur le tard que le natu-
risme, aprés avoir ramené sur la terre la 1é-
gende divine, traita Khnoumou comme il Favait

fait d'Osiris, et voulut expliquer, par ses éty-
mologies coulumiéres, Salit comme une per-
sonnifieation des remous ou des rapides de la
premiére cataracte, et Anoukil comme le resser-
rement du Nil entre les ilots rocheux.

" Je tiens 'Ogdoade de Thot, du dien «Un
qui est en Huit» pour antérieure elle-méme &
I'Ogdoade d’Héliopolis, & qui elle a certaine-
ment fourni son modéle de construction cosmo-
gonique. On verra plus loin quelle supériorité le
systtme d’Hermopolis présentait sur celui des
Héliopolitains, mais aussi pour quelles raisons
il resta si longtemps confiné dans Yombre des
écoles locales de théologie.

20.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 156 g1

parole, ses evertus» de créateur devaient bien se hausser jusqua devenir
finalement les résultats d’'un Adyos. Lt sortirent donc de lui les rdperain que
I'iconographie lui donne pour femmes, entendant par 13 que d’elles — ou par
elles — se fagonna la matiére vivante et organisée — un peu A la fagon dont
un mythe d’un autre monde religieux a fait sortir une Athéna du cervean de
Zeus. L'une de ces ddesses femmes fut Maait, qui résumait en elle ce qui est
complet, ajusté & la norme, conforme a la régle harmonieuse : »raz, en un
mot, et ce que le terme de xéopoes résume probablement avec la meilleure
chance d’approximation.

La seconde, &’ —— £ | | ~(} NahimAouit (variantes =" £] = et & &3 11 =),
dénote, par le nom qu’elle porte, son caractére factice et savant. Faut-il la
retrouver dans la déesse qui tient les comptes == £ 1]~ et qui, en ce
role, s'agrége avec Thot au eycle osirien, au moment ol le dieu écoute
énoncé de la confession négative et assiste & la pesée des actes de la vie
morale®? Elle nous apparait, dans les trop rares occasions ou il nous est
donné de discerner son réle, comme la contre-partie ou le complément de la
Maait; et si celle-ci s’éléve au concept du Vrai, Nahiméouit aussi devient celui
de la Justice; elle exprime finalement la dixaioovyy de Plutarque ©.

Sous des aspects en apparence assez différents — surtout en leurs résultats
— I’émanation d’énergies divines qui crée une Maait, une Nahimlouit, et celle
qui engendre une Sokhmit, une Satit on une Bastit étaient, & y bien regarder,
le produit d’une activité identique en sa définition essentielle. Il y a seulement
différence de degrés ou de spiritualité dans le procédé de sa manifestation.
(est & ce point de vue, je crois, que se refléte, dans le culte thébain, 1'im-
possibilité ot la conception purement héliopcllitaine de Ra menait les théolo-
giens, quand 1l fallait faire de leur dieu un Etre supréme répondant de tous
points & ce que la synthése de la cosmogonie réclamait & chaque étape avec
plus d’exigences ). Liartifice imaginé de Ra substitué & la base & Atoum se

O Elle a été A peine étudiée jusqu’ici. Lanzone ® Cf, Papyrus Ani, 17, 3a. Kdition Budge.
(Diztonario di Miwlogia egiziana, pl. CLXXIV) ©) De Iside, 3.
se borne 4 une vague titulature et, suivant son ® 1 est hautement significatif, & cet égard,

procédé habituel, & la deseription purement ma- de voir les grands prétres de Thebes, sur 1a fin
térielle de quelques-unes de ses figures. Budge  de leur prééminence politique, obligés d’em-
( The Gods of the Egyptians ) se borne dlaciter sans ~ prunter & Hermopolis, pour T'appliquer au
commentaire au nombre des Haithors locales. Soleil Ra, la proposition hermopolitaine par

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0e( 157 ez

révélait malgré tout insuffisant en bien des cas, et c’était au viell Amon ou
plutdt & ce qu'il représentait qu'il fallait en revenir. Mais Amon, tout bien
considéré, finissait par ramener & des cosmogonies dont le point de départ
était la négation par avance de la prééminence dogmatique de Ra. Et parmi
les causes de pure doctrine qui se sont ajoutées aux raisons d’ordre politique,
il est permis de se demander si la fertune momentanée d’Atonou n’a pas eu 13
une de ses origines.

Le procédé hermétique de la eréation apparait au début intimement dif-
férent de T'héliopolitain. Et d’abord il supprime, logiquement, comme Mas-
pero T'a signalé de honne heure, une maternité inutile. Elle ne sert de rien a
un démiurge dont la voix seule suffit & grouper la matiére autour du faisceau
d’énergies que représentent les ondes sonores émises par le dieu. Les deux
compagnes de Thot n’ont pas d’enfants; elles deviennent gradueliement des
attributs, des manifestations philosophiques de I'Esprit divin; et cela dés la
période dite « classique». Mais entre elles et les pseudo-«meéres» du Soleil du
type Sokhit, ou les méres divines des cosmogonies de Khnoumou ou de ses
pareilles, la différence est aux origines simplement dans la qualité de 1'é-
nergie et non dans sa nature. Ou la différence s'avére irréductible, cest 1a
ol la maternité fait partie indispensable du systéme, et c’est ce qui avait lieu
pour la conception proprement héliopolitaine. Et non pas dans ces meres divi-
nes dont la maternité est toute artificielle, et que le dogme de Ra n’a rattaché
& lui que lors de la prééminence du dieu Soleil une fois pour toutes établie®.

excellence «Je suis Un qui deviens Deux, Deux
qui deviens Quatre, Quatre qui deviens Huit. Et
je suis Un par-devant tout» (Musée du Caire,
sarcophage de Petamon). Clest A mille traits de
ce genre que I'on discerne, & T'aube de la pé-
riode saite, 1'effacement du cycle solaire d’Hé-
liopolis, et la lente préparation de Thermétisme
ptolémaique.

¢ A la différence de Madit, Nahiméouit ne
s'est pas associée aux grands systémes qui, com-
me 1'Osirien ou le Solaire, se sont agrégé les
vertus du xdopos. Pour des raisons qui me sont
encore ohscures, sa fortune semble étre restée

lide & la théologie locale du nome hermopolitain,
et par suite aux destinées de son Ogdoade. La
géographie religieuse de l’Egypte lui donne en
fief 1a capitale de Thot. I était dés lors inévi-
table que les procédés d'unification de toutes les
déesses provinciales viendraient un jour 'incor-
porer dans I'armée des Haithors. I était non
moins fatal que de ce fait méme, elle coifferait
Vindice hathorique, le X¢¥ ou le sistre, et de-
viendrait sur le tard, par la force des choses,
une pseudo-mére de T'Astre; ou également,
suivant les besoins, une fille de Ra, avec un
sanctuaire & Héliopolis.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ep( 158 Yer—

On sait en quoi consiste I'Ennéade d’Héliopolis. Un tel systéme constituait
déja en apparence une avance décisive sur la création grossiérement directe,
et sans intermédiaire d’un principe féminin, sur la eréation par projection
matérielle pure et simple d'une substance physiquement émanée ou détachée
du dieu supréme.

Ce dernier procédé est trop universellement répandu, et I'ethnologie com-
parée le retrouve avec trop de continuité & travers toute la série des religions
non évoludes (celles dites des «primitifs» ou des «non-civilisés») pour que
la plus ancienne Egypte religieuse n’ait pas passé par ce stade. Et de fait, la
ténacité avec laquelle les vieux mythes ont laissé des traces dans les textes, le
rituel ou Ticonographie se retrouve également sur ce point de Tappareil
religieux, tout comme on retrouve ailleurs, un par un, tous les traits de
Pantique Dieu-Ciel, auteur de la vie et de la mort, de la foudre et de la
pluie, etc. Démiurge, sa création simpliste consiste & détacher un fragment de
sa substance vivante, d'ott pullule ensuite la vie de notre monde. Et les mythes
ou les débris de mythes égyptiens plongent ici, en effet, aussi avant qu’il est
possible dans les profondeurs du passé, en méme temps qu’on saisit souvent |
sur le vif les efforts tentés par les sacerdoces pour les adoucir ou pour les
concilier avec les cosmogonies plus récentes. Malgré ces efforts, on y retrouve,
un 3 un, tous ces dieux-ciels primitifs qui créent le monde de leur sueur, de
leurs larmes, de leurs excrétions quelconques, depuis leur sang jusqu’a leur
substance séminale, voire leur vomissement ou leurs excréments. Toutes les
formes y ont passé, telles qu'on peut les trouver dans la série des cosmogonies
des snon-civilisés». Mahan le Nigritien, S6 du Dahomey, Jakanda de Nigéria,
Fidi Moukoulou. .. vingt autres encore des mythologies rudimentaires du
monde noir, pour ne pas sortir du continent africain, nous en ont donné ces
réeits, et sous des formes presque pareilles. Bomba qui vomit le monde des
Boushongos est le pareil de 'Atoum qui dans un acte semblable rejetait ==,
et crachait ,~ , — encore qu'une série d'exégéses savantes l'ait fait ensuite
soulever, shou et mouiller, tafn, pour arriver finalement aux nobles créations
de Tair chaud et sec, presque une sorte d'oxygéne, shou opposé au principe
humide tafn, déja presque Thydrogéne des systémes alexandrins.

Nous voici en apparence bien loin de notre Soleil Thébain? Pas bien loin
cependant, puisqu’il suffit d'un coup d’ceil sur les scénes ou les textes des né-

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etre( 159 Yoo

cropoles de Thébes pour retrouver, en pleine époque ramesside, 14 méme ot
va passer le cortége de la Féte dela Vallée et le Roi des Dieux, la survivance
obstinée de ces démiurgies barbares. Elles habillent Amon-Ra comme d’'une
défroque bigarrée, une sorte de véritable manteau d’Arlequin. C’est Ra qui,
sadressant aux quatre races humaines, leur rappelle les étranges procédés,
dignes d'un véritable démiurge congolais, dont il usa pour les tirer de sa
substance. Ailleurs, 1a 1égende montrait quil avait pleuré, rom, les hommes,
romitou; et le jeu de mots n'est pas, comme on pourrait le croire, exercice
d’allitération de basse époque, a la facon des pauvres jeux d’esprit des étymo-
logies ptolémaiques. Il traduit, adapté au mythe solaire, une 1égende ou le
vieux dieu-ciel Hirou, ou Horou, avait pour face le ciel, et dont les yeux
avaient pleuré la création. Une version plus rude et plus prés de la donnée
archaique voyait dans la création la sueur de la face divine. C’était, sous une
forme & peine modifiée, la 1égende universelle du dieu Tonnerre, du dieu
Pluie des «Primitifs»®). Ailleurs encore, les gouttes de sang du Soleil, a la
suite de sa circoncision, expliquaient & la fois I'institution du rite et Torigine
divine de la vie terrestre, née du meilleur de la substance divine. Les diffé-
rentes versions du mythe d’Atoum, ot I'éjaculation de la semence du créateur
féconde le monde, traduisent & la fois plusieurs mythes & peu prés sembla-~
bles, mais distincts aux origines. Ils décélent surtout les efforts successifs pour
adoucir ce que la donnée littérale pouvait sembler garder de trop brutal.
Les textes les plus importants en ont gardé deux récits principaux. Dans
'un, c’est le récit littéral ou Atoum et son geste sont seuls mentionnés. Dans
Pautre, cest I'essai de détachement d’Atoum d'une ombre de lui-méme(®,
L’idée finale d’envisager pour la création matérielle un geste, une activité
devenue personne en lousosit semble marquer un effort, ou un degré de
transition, celui ott '4pern du dieu -est déja individualisée, distincte de lui,
et tend & s'identifier avec le principe féminin. lousésit s'apparente déja, en

M L’adaptation de la donnée primitive oltla  'ombre d’Atoum, le TT, constitue une premiére

pluie émanée du dieu-ciel féconde le sol ter- tentative pour expliquer le passage de 1'essence
restre se retrouve pour le Min du Désert Orien- divine, du ©siov qui est la substance méme
tal, encore associé & la pluie et & orage dans  d'Atoum, & une manifestation khopir qui dégage
les textes de I'époque historique. de 1ui, pour la premitre fois, un raspect» dé-

@ L'exégése de ce texte tend a établir que terminé.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e»( 160 )oes—

ce sens, aux Sokhmit, aux Bastit et & leurs sceurs. Il y a apparence que la
donnée n'ait pas fait fortune dans la 1égende héliopolitaine. Elle n’est peut-
&tre que subtilité théologique. Elle ne s’est pas encadrée dans la construction
de I'Ennéade et reste confinée dans les cultes locaux d’Héliopolis.

Quoi qu'il en soit, la personnification des actes ou des énergies en déesses-
meres, fit-ce sous la forme plus grossiére des énergies physiques, constitue
donc un progrés déja notable. D’autre part, elle voisine trop avecles procédés
du Thot Hermopolitain pour qu’il n’y ait pas eu influence de celui-ci sur la
doctrine Héliopolitaine. Et cependant, lorsqu'on regarde les suites effectives de
ces essais sur ce qui regarde le Soleil Ra, on constate que ces spéculations n’ont
eu presque aucun résultat pratique sur ce que I'on imaginait de sa naissance.
Sokhmit et ses pareilles sont devenues surtout des femmes ou des filles du
Soleil. C'est qu’en fait, le systéme hermopolitain contenait en germe des déve-
loppements qui s'opposaient irréductiblement & ce qui constituait 'essence
méme de la cosmogonie d’Héliopolis, si 'on entend sous ce terme I'ensemble
déja savant et factice, conglomérat plutét qu'amalgame, dont les lignes mai-
tresses dominent tout le systéme thébain sous les auspices du dieu composite
Amon-Ra. Maspero (") semble reprocher a la création hermétique de n’avoir
pas su s'élever plus haut que la parole. Au lieu de gesticuler la création, Thot
I’avait eriée — mais on n’avait pu s'élever jusqu’a la lui faire penser. Il se peut.
Mais I'Bternel de la Genése a proféré la création. Il ne T'a pas pensée. Ration-
nellement, la transition n’avait rien d’insurmontable. De la parole émise par
la voix aux concepts mentalement énoncés, puis a l'intelligence de la Raison
pure, 'espace a été comblé ensuite par les philosophes des derniers siécles de la
pensée égyptienne. Qu’elle ait été parlée et non réfléchie, la création du dieu
d’Hermopolis se passait, en tout cas, par & priori, de la nécessité d’une ma-
tidre coexistant & son éternité et nécessaire organe de transmission du dieu &
la vie organisée de I'Univers. La création ex nihilo n’est expressément formu-
lée en aucun texte de 1’Egypte classique. Mais le dogme d’Hermopolis la sup-
posait possible & formuler un jour. Gelui d’Héliopolis s’y opposait par définition
préalable ™. Je ne crois pas que le temps ait encore ¢branlé les propositions

™ Maseero, Etudes de Mythologie et &’ Archéo-  cet insoluble antagonisme qui, aux débuts du
logte, t. 11, christianisme, affronte le rationalisme de la mé-
@) En somme, on arrivait par Héliopolis &  taphysique grecque. C’est peut-étre une des

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e{ 161 Joes—

que Maspero a formulées le premier sur le systtme de Thot et de I'Ogdoade.
Il est un point cependant ot il semble difficile de le suivre, c’est quand il
insiste sur le caractére factice des quatre couples issus du démiurge. Le sys-
téme n'avait pas besoin de parturition, ni de naissances, puisque tout procé-
dait directement de la parole du eréateur. C'était supprimer les déesses méres,
et leur création semble en effet artificielle, mais elle ne me parait en rien
une imitation des couples méle-femelle de I'Ogdoade d’Héliopolis. Nahou,
Hahou, Kakou et Amanou représentent des étapes de la matiére et n’ont,
il est vrai, nul besoin d’une compagne. En substance, le démiurge, sa parole,
les mots, les sons, les cris, les noms shabillant de matiére suffisent & expli-
quer toute la création.

Et pourtant, 13 aussi, nous trouvons des couples divins. Quel besoin en
est-il? 1l n’est pas trés difficile d’expliquer cetle apparente contradiction. L'Og-
doade, forme plus savante, plus étudiée, et postérieure & la donnée Maait-
NahimAouit, résume en elle tout le divin ayant pris forme d'énergie. Mais
— différence essentielle avec Héliopolis — chacun des Huit du Temple,

des Huit d’Hermopolis, du 221, n'est quune manifestation de 1'Unique, et

chacun T'est aywpioTws.

Les divinités issues d’Atoum ont, au contraire, une individualité distincte,
parce que, sanf le premier couple, visiblement calqué sur la donnée hermopo-
litaine, 1a construction s'est faite en étageant des couples pris & des mythes
qui étaient autrefois indépendants d’'Héliopolis : le couple naturiste Terre-Ciel,
et les deux couples Jour-Nuit d’Osiris-Isis et de Sit-Nephthys : indépendance
qui dressera toujours, par la suite, une barriére infranchissable. Mais une autre
donnée initiale constitue une différence plus marquée encore : ces couples
Hahou-Hahouit, Nahou-Nahouit, Kakou-Kakouit, Amanou-Amanouit de 1'Og-
doade, ces huit que Maspero juge si piles, si fluides, leur caractére si vague
et leur personnalité si faible, proviennent justement de ce qu’ils ne sont rien
par eux-mémes — sinon une émanation du Dieu Un. [s ne se reproduisent
pas, ils n’ont pas de famille, et voila le point essentiel. Ils ne servent pas a
I'enfantement, a la différence des vieux couples héliopolitains. C'est que, bien

raisons secrétes de la faveur du Thot trismégiste  si hien avec les conclusions du monde grec sur
dans la philosophie hellénique que de s’accorder ~ la matiére et la création.

Bulletin, t. XX1IV. 21

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t( 162 )ees—

examinés, ils ne représentent que des éléments primordiaux de la matiére
inerte, des éléments qui ne trouvent leur énergie vitale quune fois animés
par la transsubstantiation du Un.

Mais si ces couples ne se reproduisent pas, pourquoi la théologie de Thot-
Hermes voulait-elle donc deux sexes a ces principes de I'Univers? Pourquoi
elle, qui avait su délivrer le démiurge de I'intermédiaire d’'une compagne,
d’'une Déesse-Mére, maintenait-elle dans la matiére mondiale le principe male
et le femelle? I semble qu’il y ait eu 1A — et je me garderai bien d’appuyer —
I'ébauche encore bien rudimentaire — ou, si I'on préfére, une équivalence de
grossiére approximation — de ce que serait, dans une science déja plus pré-
cise, la notion de deux forces, de deux fluides, le positif et Ie négatif, dont la
manifestation de la vie exigeait les énergies combinées.

Qui ne voit, en tout cas, les différences avec la construction d’'Héliopolis?
Et qui ne soupconne les emprunts que celle-ci essaya de faire & Hermopolis an
profit de son vieux Dieu-Ciel? Son systéme naturiste, en échelonnant Shou et
Tafnouit, puis Sibou-Nouit, et de 14, avec les quatre : Osiris-Nephthys-Set-
Isis, le reste du monde sensible, représente une vue savante, une philosophie
qui n’a rien de «primitif» et pourrait bien, en fin de compte, étre le reflet
de T'ordre suivi par le verbe créateur de Thot. Les analogies frappantes de
ce que Ton sait de Nahou avec les caractéres du couple Shou-Tafnouit et
de Hahou avec Sibou-Nouit sont des plus suggestifs & cet égard.

Que si T'on considére & présent I'Ennéade d’'Héliopolis, on n'y trouve pas
de naissance de Ra — le Soleil n’y nait pas. Il existe, il est vrai, & la base de
tout le systéme, de la facon la plus simple, en faisant de lui d’abord un
Atoum ayant pris forme. Atoum, le vieux dieu-ciel Atoum, confenant en puis-
sance tous les khopirrou, est un Atoum Khopirri et s'est manifesté en Atoum-Ra
— I'Atoum-Ra du formulaire memphite : done en Soleil. Les grands scarabées
votifs surmontés d’un disque solaire ne signifient pas autre chose. Il n’y aura
plus qu’a faire plus tard d’Atoum un Soleil primordial, un Soleil mort ou un
Soleil nocturne pour adapter Ra Soleil au réle de dieu primordial et supréme
dans les textes thébains.

Mais si nous regardons sur les monuments thébains la facon dont nait le

Soleil Ra, la belle ordonnance de 'Ennéade fait place & des représentations

ot les choses se passent autrement; qu'elle soit figurée comme une Vache

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

et 163 Yot

ou comme une femme, c’est Nouit, la vofite céleste qui met au monde le
Soleil, et cest elle qui I'absorbe le soir venu. Et si des peintures mystiques
nous font voir un Soleill enfant naissant au matin d'un calice de lotus, ce
lotus n’en est pas moins plongé dans I'Océan du firmament liquide, cest-a~dire
dans une Nowit. Gest que I'Ennéade avait beau essayer de construire le
monde sur un plan de cosmogonie savante, I'Ennéade n’était que le fruit de
spéeulations théologiques, bien postérieures a un systéme moins approfondi,
mais plus simple et singulitrement plus ancien, et que la Triade classique a
traduit au mieux. Kt il faut sur ce point donner raison & Budge quand il sou-
tient, & T'encontre de Maspero, la priorité historique de la Triade sur
'Ennéade. Mais que traduisait en fin de compte le coneept du couple et du
dieu fils de 1a Triade? Les deux personnes, méle et femelle, dont 'union crée
la vie, et ot le dieu fils la perpétue. Un Atoum plus ancien eréait ainsi le
monde. La ssemence d’Atoum » y fécondait les eaux de I'abime, — et le noun
impersonnel, chaos mélangé de maliére inerte, de ténebres concrétes, concoit
et prend la personnalité du fait de cette conception en devenant de Noun la
Nouit principe féminin. Il n’en demeurait pas moins, par voie de conséquence,
que la substance de Nouit était le véhicule indispensable & la manifestation
matérielle de I'Univers. Dans 'ordre imaginé, pour I'Ennéade, cest Sibou qui
féconde Nouit. Mais en fait et jusqu'aux derniéres représentations, c’est des
flancs de Nouit que jaillit le Soleil. Ira-t-on dire que le Soleil est né du dieu
Chtonien Sibou? Clest ce qui permet de soupconner que Sibou, en cette
théodicée, est un emprunt naturiste a un systéme inspiré d’Hermopolis, et
que Toum, Dieu Ouranien, principe méle, fécondant Nouit, matitre céleste,
principe féminin, est & la base du systéme spécifiquement héliopolitain,
reproduit ensuite par toutes les Triades égyptiennes. Que Nouit ait eu com-
me premier-né un Soleil est & présent une toute autre affaire, et la suite de
celte élude le montrera, Jespére, avec les preuves a P'appui.

Mais un tel systéme est déja d’'une largeur de vues, il témoigne d'un effort
synthétique qui n’a rien de primitif. L’Atoum des formules des Pyramides
et la Nouit-Mére sont déja le résultat d'un enseignement raffiné. L’Atoum
primitif, nous en retrouvons les semblables, dans ces dieux tels que le Min
de Panopolis, le Sopdou du Nord-Est égyptien, I'Har Haroéris, probablement
I'Onouris thinite, et bien certainement 'Amon de Thébes. Ceux-l1a sont

21.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0( 164 )er—

antérieurs aux Triades. Seule la symétrie des listes sacerdotales les a pourvues
d’une famille 3 T4ge de TEgypte religieusement unifide. Leurs mythologies
nous sont parvenues tellement a I'état de poussieres (V) qu'il est difficile de recons-
tituer au juste le mécanisme. Mais 'Amon Thébain, grice aux monuments,
est un peu plus accessible. Ges dieux créaient directement e monde — sans
le secours d’une compagne et sans se préoccuper d'un dieu-fils. Maut, la
compagne d’Amon, est la plus fluide des entités : tantét, de par son nom
méme, assimilée 4 la Nekhabit d’Eilythia, tantdt & toutesles Haithors du type de
Dendérah. Elle céde parfois la place a la «grammaticale» Amonit, sans qu’il
soit possible d’ailleurs de les distinguer entre elles. Les fétes du calendrier
thébain représentées sur les bas-reliefs le montrent assez clairement. Et la
filiation Maut-Khonsou achéve de montrer la formation artificielle de la famille,
comme sa date trés tardive dans la construction du Panthéon classique.

Or, si choquante que puisse sembler une telle suggestion, on peut se deman-
der si ces divinités si anciennes, malgré leur barbarie apparente, n’étaient pas,
aprés tout, plus proches du concept de Thot que de 'Atoum-Ra du sacerdoce
d’'Héliopolis et de son Ennéade. Comme Thot, ils n’avaient pas besoin de
compagne, et leur action créatrice se manifestait sans intermédiaire, ce qui
permettait ultérieurement toutes les épurations.

En faisant du couple ct du dieu-fils la base du systéme, puis en imaginant,
mais par couples encore, une succession d'étres divins issus du créateur, la
thése héliopolitaine devait, au contraire, se heurter & des difficultés que les
subtilités théologiques ne surmontaient que pour se retrouver encore en pré-
sence de difficultés nouvelles. Que Nouit fut fécondée par Sibou (thése natu-
riste du dieu Chtonien et de la Déesse ouranienne), laissait intact, a la
rigueur, le démiurge supréme, puisque Nouit y était fille d’'Atoum. Que la
déesse ciel demeurat la Mére du Soleil pouvait s'expliquer encore si le Soleil
n’était que son Pére Atoum (ou méme un Soleil Ra primordial) qui se renou-
velait ou qui se manifestait en son Fils. Le role de Sibou n’en restait pas
moins inconciliable avec cette donnée. Et surtout qu'elle le voulit ou non,
la conception héliopolitaine revenait toujours & établir deux auteurs a T'origine
du monde, e masculin et Ie féminin, qu’on les appelle Atoum et Nouit ou de

® Sur les difficultés résultant de la non-ex- Pheure actuelle, cf. Maspzro, Myth. Arch. Rap-
ploration de leurs sites géographiques jusqua  port & Tlnstitat Egyptien, t. 1, p. 17 ff.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tn{ 165 )ees—

tous les autres noms. Et elle venait sans cesse s’y heurter lorsqu’elle essayait
de dégager le créateur pour en faire le supréme et unique principe de I'Uni-
vers. Malgré tout ce quelle a dit et répété en ses hymnes ou ses litanies,
elle se trouvait alors, pour le dégager, rejetée vers la cosmogonie des Dieux-
(iels solitaires. Mais la naissance du Soleil, y fit-elle tenue pour n’étre que la
manifestation de son Pére, faisait de nouveau intervenir la présence de sa
Mére. Il aurait fallu imaginer le Soleil sortant directement de la volonté de
son Pére, ou celui-ci, Soleil n flert, se révélant, prenant forme et créant le
monde. Sans doute le sacerdoce thébain sut-il s’élever jusque 1a sur le tard ).
Mais les textes, comme les représentations religieuses, nous montrent que si la
tentative fut faite, elle ne parvint jamais & supplanter I'ancienne formation du
Soleil né des flanes de la Divinité Ciel Féminin.

Il n'en est pas qu'une seule raison; il en est plus de vingt. Et au nombre
des plus décisives figure probablement la moins métaphysique de toutes,
celle qui résulte avant tout des phénomeénes historiques : celle que Ra, Soleil
Triomphant, Soleil Créateur, Pére des Dieux et des Hommes, ne parvenait &
ce rang que chargé d’une mythologie dont on ne pouvait le dépouiller. Elle
était le fruit de siécles et de siécles encore d’adaptation des mythes solaires
de toute 1’Egypte. Et avee ces Soleils locaux, avec leurs naissances et leurs
méres, cétait prendre par surcroit I'héritage des dieux sidéraux, des dieux-
jour et des dicux-Lumiére, avec les Méres divines dont les enfants sont une
aurore ou une Ftoile. Le Soleil n’est venu qu’aprés eux, et comme une sorte
d’enfant d’adoption. Il s'est assimilé leurs fonections, leur réle, leur légende,
jusqud leurs traits; mais il a pris aussi nécessairement leurs meéres..Si le
grand dieu Soleil était bien Ra, devenu en Thébes Amon-Ra, il ne pouvait
que rester dans ce cadre et chargé de tout I'appareil. Ou bien il edt fallu
eréer de toutes pieces, & I'usage de Thebes, un nouveau Soleil.

Il s'ensuit que le Soleil Ra incorpora dans le formulaire et dans Iicono-
graphie thébaine, non plus seulement les déesses qui, directement assimilées
a I'lsis-Haithor, avaient été les méres des Soleils dans les cultes provinciaux;
mais aussi foute la troupe des divins acteurs qui, au temps de la prééminence
des successeurs immédiats des Dieux-Ciel — et singuliérement de celle de

U K. g. le texte cité un peu plus haut du  comme je I'ai dit, en sortant de la donnée
sarcophage de Petamon, Mais précisément,  héliopolitaine pour prendre celle d’Hermopolis.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——tae( 166 Joes—

I'Atoum primitif ou de I'Hor Haroéris du Nord du Delta — avaient tenu un
réle de premier rang.

Parmi eux, un certain nombre d’entités féminines, méres de dieux-Stel-
laires ou de Dieux-Lumiére, étaient si fortement incorporées au mythe que ce-
lui-ci, sous peine de se diluer pour disparaifre entiérement, devait les agréger
au mythe solaire. Du moment qu'Atoum-Ra et Amon-Ra étaient tenus pour
avolr contenu en eux, dés les origines, tout ce qui était attributions de ceux
que T'on avait appelés jadis d’autres noms, de telles divinités faisaient partie,
en quelque sorte de jure, des compagnons du Soleil. Et puisque; pour les en-
tités féminines, leur fonction essentielle était la maternité, elles aussi furent
méres de 1'Astre, les unes littéralement, et les autres sous la forme de 1’allai-
tement.

Je crois que deux exemples suffiront pour donner une idée d’un systéme
dont I'inventaire plus complet deviendrait un chapitre entier de Thistoire des
mythes égyptiens. Il m’a semblé que le couple de Neith-Selkit d’'une part, et
celui des deux nourrices divines | Y\ % Sakhait-Horou et § i 4w Htmsit
donneraient deux cas assez typiques pour permettre de juger de I'ensemble.

Les scénes des Mammisit des sanctuaires de 1’Egypte gréco-romaine n'ont
fait, & cet égard, que reproduire les données les plus anciennes, en les appli-
quant & la triade locale. Sous quelque nom quils se déguisent, c’est bien
toujours le dieu primordial, principe méle, con¢u comme dieu lumiére, dieu
jour, et qui féconde la matiére, principe féminin, d’ott nait et renait sans cesse
un dieu enfant, réincarnation de son Pére, et & son tour dieu d’'un nouveau
jour, d’une nouvelle lumiére, ou, finalement, nouveau Soleil. Bien loin de
représenter une mise au point de systémes modifiés et transformés par les
élaborations savantes des derniéres théologies, les scénes des chapelles d’Edfou,
des deux édifices de Dendérah ou les débris de celle de Komombo ne font
que reproduire des images et des concepts millénaires. A leur tour, les scénes
des «naissances miraculeuses» des Pharaons assurent par le document la liai-
son avec la période ancienne. Elles se bornent & attribuer & un Gésarion, a
une Hatshopsitou, & un Amendthds ce que T'on enseignait de la gestation et
de 1a naissance d’un Soleil. Les formules des Pyramides memphites ne faisaient
pas autrement, elles non plus, lorsqu’elles donnaient & un Ounas ou & un
Papi les enfantements et les allaitements attribués & un Soleil. Dans les cha-

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tpe( 167 Yoer—

pelles des naissances royales, la Reine joue littéralement le réle d’'une Nouit
ou d'une Haithor, de méme que le dieu local y joue le réle d’un Dieu-Ciel.
Et finalement le mythe entier se retrouve, par fragments, dans le reste des
textes du rituel Héliopolitain gravés dans les couloirs des Pyramides.

La chaine parait done solidement attachée qui relie entre elles les repré-
sentations de tous ces sanctuaires, et qui fait d'une scéne d’Edfou, de Den-
dérah ou d’Ermonthis la réplique exacte des bas-reliefs des Temples thébains
ou da formulaire memphite. Une telle continuité démontre que le Soleil
Thébain, en sidentifiant & Ra, aprés avoir été Montou, était désormais sem-
blable au soleil de tous les sanctuaires ot le mythe d’Héliopolis s’était substitué
en fait au Dieu-Pére ou au Dieu enfant local. Elle autorise done a user 1égi-
timement de chacune des scénes ou des textes de ce corpus pour I'exégése de
la naissance thébaine d’Amon-Ra.

La présence obligatoire de Neith et Selkit, symétriquement opposées dans
la représentation de Punion divine du Pére et de la Mére, indique par ailleurs
a elle seule combien toute une partie de la donnée remonte & une période sin-
gulierement plus ancienne que la geste de Ra, telle que I'organisera 'Enndade
Héliopolitaine. La Neith stellaire du Delta, dont indice =, t=3 ou e
reproduit, schématisés, les contours de sa constellation®), de son [=] céleste,
est primitivement la mére d’un dieu-jour, parfois un Horus, du type Hor-Si-
Isit, celui que nous retrouvons, par exemple, dans les papyrus magiques ou
dans les steles d’'Horus; ou bien celui qui s'est confondu plus tard, par allité-
ration, avec le Sovkou du Fayoum. Selkit, qui préside a la constellation du
Scorpion, semble une des plus anciennes et des plus importantes divinités qui
alent jadis régné dans les grandes mythologies antérieures au cycle d’'Hélio-
polis. Le fait méme qu’elle apparaisse déja dans les figurations préhistoriques
ou protohistoriques ) est assez significatif & cet égard et vient confirmer 1'im-
pression que donne déja de son importance sa présence invariable an cours

™) Certains dessins plus élaborés substituent  que de Neith. Cf. MaLier, Culte de Neith a Sais.

A ces abréviations courantes une sorte d’ovale @) E. g. les monuments ou les amulettes de
allongé fait de deux anneaux superposés Q, la période de Neggadeh et des dynasties thinites
d’ou sortent, aux deux extrémités, quatre an- et notamment ceux du «Roi Scorpions. Cf.

-tennes 4 la pointe recourbée : e. g. 4 Ia Vallée Quigerr, Hieraconpolis, pl. XII, XVII & XXIV
des Reines, au tombeau de Nofrititi. Je laisse de et XXXIII- XXXIV, ainsi que les répertoires de
c6té les deux :’}{ entre-croisés du culte aniconi- Fl. Petrie.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tae( 168 Yot

des rites millénaires dans les défilés des symboles divins, soit aux fétes des
« Jubilés» soit au moment du «Rituel de Fondation ». Elle aussi a eu jadis son
royaume céleste, ot les morts, devenus des ']"]"l, sidentifiatent & son divin
fils. Les textes de la compilation héliopolitaine nous montrent le Roi déifié
assimilé & ce dieu ren ton nom de celui qui réside dans le domaine du Scor-

piony, W= 1| # |®. Telle elle apparait dans les tableaux du firmament,

ou ceux des volites astronomiques des temples ramessides ou encore dans les
chambres du Sarcophage au Biban el-Molouk ), en figure de femme, coiffée
de Tindice de sa constellation : telle la représentent encore, & tout instant,
les peintures des caveaux funéraires des nécropoles thébaines. On Ty voit
quelquefois (par exemple au tombean de Nofritari) tenant dans les paumes de
ses mains les deux étoiles qui terminent les pinces du scorpion sidéral ©.
Dans le répertoire de la recension memphite, le mort divinisé — celui qui
devient un astre indestractible, un | @ Y ~—— [l =~ « — g'assimile & «la Grande

qui réside dans la demeure du Scorpion», ® ¥|# |®. Il accourt a Tasile des

maisons de Selkit X — | <[J[|[]#® et il adjure «celui qui est dans le
domaine de Selkit» /.

Semblable & ces étres divins qui par couples symétriques se partageaient
autrefois, sous divers aspects, la suzeraineté du ciel, tels I'lsis-Nephthys, ou le
couple méile Horus-Sit, Neith et Selkit constituent, dés les temps du rituel
memphite, ces deux divinités symétriques que nous retrouvons par la suite;
non seulement, bien entendu, dans les scénes des Mammisit ou celles des nais-
sances miraculeuses, mais dans les représentations de tant de tombes de Deir-el-
Médineh ou de Dir4* Abou'n-N4ga. Elles y protégent, ainsi associées, le mort
divinisé, celui qui aprés avoir été un Osiris-Soleil, redeviendra un Horus-

O Pyramides, § 183 = Ounas, 1. 257.

@ E. g. au tombeau de Séti I*.

@ Gf. 1. Garoiser,, Professional Magicians in
ancient Egypt, dans les Proceedings S.B. A.,
t. XXXIX (1917), p: 34-43, ou l'on trouvera
une large bibliographie relative au signe du
Scorpion, mais ou la nature stellaire de Selkit
n’a pas €¢ examinée.

® Pyramides, § 1469.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

©) Pyramides, $ 1273, Gest 14 un exemple
de la signification stellaire du terme de BT
en ces sortes de textes. Le passage apparlient
a ces morceaux quadripartites, ou chaque stro-
phe correspond & Iincantation d'une des quatre
régions du ciel. La suite est trop obscure
pour que je m’aventure A en risquer une tra-
duction.

©) Ibid., § 183.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etne( 169 Joes—

Lumiére: § W\ C—N_J £
mains ». T

Puis au moment ot T'on dépece la victime du sacrifice, la colonne verté-
brale (?) west & Neith et Selkit», "™ §} "™ & ®. Les jambes de I'¢tre humain
divinisé «sont celles de Neith et de Selkit»; donc «il monte et s'éléve au ciel »
s N NI ete®
pense, le caractére stellaire de nos deux déesses. Enfin, celle que voici, plus
intéressante, fait partie d'une série d’adjurations destinées a procurer aux morts
divinisés la faculté d’aller et de venir dans le ciel. Eile appartient a ces types
de quasi-sommation magique, ot Ton affirme que refuser telle ou telle faculté
au mort divinisé équivaudrait & arréter les manifestations de la vie des dieux,

1) « Neith est derriére N. Selkit est sur ses deux

. Cette derniére citation souligne assez, je

le cours méme de leur existence sidérale :

« Ge serait comme empécher la naissance de Selkit que d’empécher C N

de venir en tout lieu ot elle est» @ka}m) % — @Yﬂ«v_“} -
lh}‘ ] — oJ }Mmq !\ 4. Le fait méme d’étre énumérée, dans

le reste de la formule, au nombre de divinités célestes du rang de «celui qui
ne connait pas de limites» (Haroéris?), d’Horus, d'Orion, de Sopdit, d’A-
noubis «ouvreur des cheminsn, en dit assez sur la place de Selkit dans les
vieilles hiérarchies divines de l’Egypte (5)

Plus fréquemment encore, dans la décoration symbolique des hypogées
thébains, le couple Neith-Selkit fait symétrie avec 'autre couple Isis-Nephthys,
celut qui, antérieur au mythe de 1'Osiris pathélique, représente les déesses
du ciel du matin et du ciel du soir. Leur quatuor devient I'expression des qua-
tre régions cardinales du plan céleste. 1l est le pendant des Quatre Enfants
d'Horus dans le mythe de I'Hor Haroéris qui, lui aussi, les a 1égués au cycle

N Pyramides, $ 1375 = Mirinrf, 782. Voir
un peu plus loin pour 'orthographe Selkir-Hatou
de la lecon de Nofirkari, 1. 1140 au$ 1547. La
colonne vertébrale (7) ® ﬂﬁ% de 1a victime
du sacrifice, dans Ja liste des prépacations, est
offerte symétriquement & Neith et & Selkit.

& Jbid., § 1547.

&) Ibid., § 1314.

Y Ibid., $ 1435. Le mot & mot renverse en

Bulletin, t. XXIV,

apparence I'équation magique : «que sil'on em-
péche la naissance de Selkit, ( ] est em-
péché de venir en tout lieu ot tu es». La vnais-
sance» m}‘ de Selkit désigne significative-
ment en tous ces {extes la réapparition & 1'ho-
rizon d'un astre; son lever quotidien est
o .

® Cf. les versions comparées de Papi 647
et de Mirinri 745.

232

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

—tnn( 170 Yoer—

osirien. La plus noble expression plastique de ce concept est traduite, sur les
sarcophages royaux de la fin de la XVIII® dynastie, en ces belles figures, ou,
semblables & des anges, les quatre Déesses dtendent leurs longues ailes,
en signe de protection, sur les quatre angles du monument®. Ici encore,
comme chaque fois qu'on a la patience de rechercher dans les textes mem-
phites, la symbolique thébaine n’a fait que traduire en figures des formules
des Pyramides : «lIsis, Nephthys, Neith, Selkit, . .. en ce jour ol vous proté-
gez le trone divin® . . ... ». La formule qui fait suite immédiatement invo-
que «le Chemin de 'Horus». La liaison semble voulue, pour assimiler les
quatre divines protectrices des quatre cotés du ciel égyptien, dans leur en-
semble, a la voie céleste que parcourt I'Horus du matin, le jour nouveau, et
qu’a son tour doit parcourir le mort divinisé.

Un nouvel exemple de formule quadripartite, en présentant de nouveau
les quatre déesses nous donne, pour les filiations de chacune les paralléles
suivants : «N. vous a vu — comme Horus voit Isis — comme Nehebkaou voit
Selkit, comme Sovkou voit Neith — comme Sit voit 7} | + Tetiab (sic, pour

Nephthys? (“)) .

® E. p. le sarcophage de Ai au Musée du
Caire, et cenx d’Har-m-habi et de Toutankh-
amon au Biban-el-Molouk,

@) § 606 (= chap. 362). Le texte, évidem-
ment fautif, présente de nombreuses difficultés.
La version de Téii, 1. 206, ne posséde malheu-
reusement pas de synoptiques. La graphie p?
ag)f)‘\ qui figure & deux autres reprises en
ce formulaire (e.g. § 673, 1375) a suggéré
aux premiers essais de déchiffrement la traduc-
tion «celle qui serre la gorge». Speleers (op. cit.)
a traduit de méme, aprés Maspero. Il me parait
plus satisfaisant d’y voir le résultat d'une double
confusion du lapicide ou le déterminatif % de
ﬂc: a d’abord suggéré d'écrire g: % le scor-
pion (ef. Nofirkeri, 1. 11k0); ce qui, & son
four, a entrainé abusivement la téte de bovi-
dé T, déterminatif abrégé de I'ordinaire g ] -
le beeuf. Pour celui-ci, voir au sarcophage de
Sapou d'El-Bersheh (CGaire, n° 28083), eité 3,

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

1. 173-175 (=Formule XXXVI, 1. 5, des textes
de Lacav, Bec. de trav., XXX, 188). Quant & Ia
pseudo-Selkit du paragraphe 673 (= Téi, 1.
Jo9) ﬂ? .:- a - } }\ , i s'agit d’une autre
divinité, dont le nom épithéte seul a des analogies
avee Selkit, mais dont le fils, : l k., peut
étre diflicilement assimilé & Nehebkaou, fils
ordinaire de Selkit. Cf. infra.

©) —=§ 489 (=chap. 308 in fine). Je ne puis
aborder ici 1'exégése de cette formule pourtant
si intéressante pour I'histoire du mythe. La pré-
sence de I'Horus fils d’Isis et du Sovkou fils de
Neith démontre que dans les deux autres ver-
sets du quatrain, les deux dieux qui «voient» Ja
déesse sonl bien , eux aussi, des fils célestes. Celui
de Selkit est présenté ici sous les apparences
de ”g:g J %u Nehebkaou : c'est-d-dire d’une
épithéte indicative de fonctions (cf. Ounas, 1.
559 et 599 ). lin’y a pas de rapports apparents
avec le serpent polycéphale figuré sous le méme

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e0e( 171 Yoo

Cette énumération, qui condense, par symétrie, quatre cosmogonies dis-
tinctes de T'héliopolitaine nous rameéne une fois de plus & des données bien
antérieures au mythe de Ra. La facon dont elles s’y sont incorporées en passant
par le mythe d’Osiris s'établit, dés les Pyramides, par des versets comme
celui qui vient d’étre cité un peu plus haut. « Protége ces quatre déesses, au
jour ot, etc.n, ol la mention du tréne a visiblement amené le trone osirien.
Mais ce n’est qu'un des procédés probables. SiTon cherche comment elles sont
entrées ensuite dans la famille des Méres du Soleil, le texte que voiei fournit,
je crois, une des autres modalités :

==t WII=( N 2 — iAo (N 1

Selkit a donné ses deux bras() a N.; — elle a fait passer
sa mamelle & la bouche de N... .

Pas plus que la formule osirienne, celle-ci ne contient, bien entendu, toute
I’explication. L’assimilation s'est faite par tous les procédés a la fois, et les
deux que je viens de citer ne sont que deux cas isolés. Tout ce que jai désiré
en tirer, c'est que I'identité parait suffisamment établie, par ces exemples, entre
les fonctions et les gestes du couple Neith-Selkit dans les représentations thé-
baines ou ptolémaiques et dans les textes des Pyramides. Or, il n’y a pas de

nom 3 la quatritme heure nocturne du péri-
ple solaire déerit dans les Syringes, ni avec le
génie qui apparait dans la dixiéme Aat du cha-
pitre cxuix, ainsi qu'au chapitre cxxv; et encore
moins avec la divinité féminine du nome de
Hihninsou, celle dont la féte, commune & tous
les cimetiéres de 1’Egypte, était célébrée e 1°
du mois de Tybt. Gf. Bruescu, Dictionn., géogr. ,
852, 1364, Daressy, Médinet Habou, p. 178 et
Béwéorre, Tombeau de Neferhotpou (= Mémoires
de la Mission frang. au Catre, t. V, au calendrier).
-Autant que j'en puis juger, le Nehebkaou fils de
Selkit serait un Horus analogue & I'Har-Tema,
c'est-d-dire un dien-aurore. H est trés important
de noter cette épithéte de Nhbkaou pour les desti-
nées stellaires des morts, ainsi mise en rapport
par lui avee Selkit. On rapprochera de ce groupe

les formules destinées & permetire aux morls
rd'aller vers Orion». Cf. ¢. g. Pyramides, $151,
186, Lo8, 723, Boe, 819, 882, 925, 9bg,
1436, 1561, 1717, 2116, 2172, 2180 et
Roroer, Archiv fiir Religionswiss., t. XV1 (1913),
form. R. 11. Le tout nous initie graduellement
3 la connaissance de 1'Osiris-Etoile des mythes
antérieurs & la légende de I'Osiris terrestre, et
tend & confirmer, par un aper¢u de plus, que
les paradis sidéraux ont bien été parmi les plus
anciens des séjours des morts égyptiens.

O Cest e geste que P'on voit dans toutes les
représentations des Temples, ot la déesse passe
un bras autour da cou du jeune roi qu'elle al-
laite, tandis que de lautre elle lui soutient le
coude.

& Pyramides, § 1hag.

2.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ee( 172 Yor—

doute que dans le premier groupe, qu'il s'agisse d’'un roi ou d'un jeune dieu
des Mammisit, c’est bien un nouveau Soleil que nos deux déesses allaitent.
Il n’y a pas de doute non plus que nos divinités ne soient des Régentes
(iélestes de Gonstellations. Lt la présomption nait donc du tout que le nouveau-
né quelles nourrissent ne fut pas un Soleil aux origines, mais un de ceux
que le cycle des Horus finit par résumer dans I'Hor-Douait ().

Voici & présent un autre couple non moins caractéristique : les deux fideles
nourrices du Soleil, dont il semble qu'aucune naissance divine ne saurait se
passer. Naissances miraculeuses d'un Amendthés® ou d'une Hatshopsitou ® ou
d’un Césarion @, elles allaitent le nouveau-né, comme elles le font du Soleil
enfant des Mammisit ), trait pour trail, sans rien changer. Et dans les textes
des Pyramides, on les voit traiter le mort revenu a la nouvelle vie comme elles
le feraient d’'un Soleil ®. L'une est 1§ 3¢ W s, «celle qui allaite Horus» (),
et Pautre | 19m®, celle qui, dans les Pyramides, donne naissance & un Soleil
Ra, qualifié de veau d’or et d’enfant du ciel ¢, On notera que la premiére est
dite celle qui allaite «Hor» et non pas «Raw. Elle n’est pas, primitivement
au moins, une Isis, puisqu’lsis est déjd nommée dans cette formule 1%, Ce
n'est donc pas de I'Horus Si-Isit qu’il peut s'agir, n}ais plutdt, suivant toute
apparence, de 'Horus de I'’Aube, devenu I'Horus Etoile du Matin, et bien
plus tard assimilé au Si-Isit. C’est cet Horus encore, ou tout au moins un de
ses pareils, que § 14w mettait au monde, et je pense bien le retrouver & Deir-
el-Médineh, au Papyrus de Si Ronpit ou aux caveaux d'Arinofir et de Sen-
nedjem, sous la forme de ce personnage placé sur le dos du jeune veau (¥,
devant les deux arbres du portique céleste § 37 9.

M Sur Je Sovkou fils de Neith, cf. Bubsk,
The Gods of the Egyptians, index, s. v.

®) Gayer, Le Temple de Louxor, pl. LXVI
(=LXVII), fig. 185-186 (=192, 193).

) NaviLLe, Deir el Bahari, pl. LIIL

® Bas-reliefs d’Erment, Description, Ant.,
t. I, pl. 6.

© Cf. supra, p. 146, Cmassixat, Mammisi
d’Edfou, p. 29 et pl. XV. Les scénes sont iden-
tiques dans les deux Mammisit encore inédits

de Dendérah.

©)'§ 1375. Les quatre divinités méres des
quatre régions célestes Isis, Nephthys, Nejth-
Selkit sont déja en méme temps & leur poste
de protection, comme elles le seront plus tard
aux quatre angles des sarcophages.

) Speleers traduit rcelle qui se souvient
de Horus», ce dont on ne voit pas le sens.

® Pyramides, $ 2080.

) Tbid., § 102g.

09 Cf. supra, p. 170, note 3.

0 On {'a confondu avec le jeune veau figu-

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

—otn( 173 Yots

Si la nature stellaire des deux nourrices ne semble guére douteuse, il est
plus malaisé de retrouver les entités précises qui se cachent sous leurs noms.
Les identifications inspirées de la géographie terrestre ont été proposées depuis
longtemps. Le [ ]~ de la Vache § J7W a été assimilé au sanctuaire de 1« Hait-
hor localen d’Aphroditopolis (Atfeh), et celui de 1§ Xl A un sanctuaire
voisin de la capitale du nome Libyque. Nos deux déesses ont donc bien eu un
calte, et sous leur nom, 1'une dans le Delta et I'autre en Haute-Egypte. Mais
est-ce assez pour décider que les cultes de ces Méres du Soleil sont bien origi-
naires de ces deux localités? On ne saviserait pas de chercher a Pselkis de
Nubie (Dakkeéh) Porigine d’un culte ayant tenu rang aussi élevé que celui de
Selkit. Il est plus prudent de voir d’'une fagon générale en ces deux déesses-
méres, comme on le fait pour le fffy " = d’Ouasim, par exemple, les
survivances d’anciennes mythologies stellaires, et de présumer que leurs cultes
(dont seuls d’infimes débris nous sont parvenus par le formulaire héliopolitain
ou par I'imagerie traditionnelle) couvraient autrefois une partie du territoire
égyptien, avani de se concentrer finalement en ces deux nomes. Sopdou éga-
lement peut donner I'apparence d’un dieu local du nome « Arabique»; et son
culte était en effet concentré & I'époque historique a Pi Sopdit, ot I'on gardait
une des reliques du dieu, sa dent «pointue=, |, le bétyle de forme semblable &
celle du dieu de Byblos ®. Mais Sopdou n'en a pas moins régné jadis sur tout
le désert oriental jusqu’aux abords du Wady Hammamat, ainsi qu'en témoi-
gnent encore les stéles de la XII* et de la XVIII* dynastie relevées entre le Nil
et la mer Rouge ©.

rant le Soleil nouvean-né, etla confusion a bien
pu étre le fait des Egyptiens eux-mémes, dés
la rédaction des versions thébaines. Mais le pa-
pyrus de ‘Si-Ronpit (publié par Speleers) ne
donne pas de prise au doule, quand il nous
montre {de méme qu’au tombeau’ de Senne-
djem) un personnage divin placé sur Je dos du
veau — et que le chapitre cix nous le donne
expressément comme étant I'Etoile du matin,
On saisit une fois de plus le procédé qui a con-
sisté & colloquer & Iiconographie solaire de
Ra des images qui s’appliquaient plus ancien-
nement au mythe de I'Horus Jour Nouveau, On

notera par surcroit qu’en cette représentation,
le Soleil méme figure entre les deux arbres
sous la forme du disque rouge, c'est-3-dire
naissant a la vie nouvelle. Gf. infra, & la «sym-
bolique» pour les valeurs des couleurs.

™ Cf. Lerace-Renour, Book of the Dead, au
commentaire du chapitre cx dans les Proceedings
de la Société Biblique, année 1895, p. 100.

O Cf, supra, p. 143,

®) NaviLie, Saft el Henneh ; of. Erman, £. Z.,
1882, p. 214, et Lrpsius, Denkmaler, 111, 28,
ol le dieu garde encore 'apparence anthropo-
morphique.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e0o( 174 Yoer—

Avec Neith et Selkit comme avec Sakha-Hor et Htmit, nous arrivons en
présence d'un groupe extrémement nombreux, ol les déesses stellaires sont
aussi distinctes des déesses-Ciel qu'une Sirius-Sopdit ou qu'une Khonsit,
Epouse de Sopdou, peuvent différer d'une Haithor ou d’une Marit-Soghar.

(Vest une véritable armée divine. Les troupes ne s'en présentent plus en
formations réguliéres. Les successives théologies en ont disloqué et émietté
les ordonnances. Ces Méres, ces nourrices d'un dieu victorieux et bienfaisant,
qui devint un jour un Soleil, elles apparaissent encore un peu partout dans
le corps de T'appareil sacré des sanctuaires égyptiens, textes ou images, et sur-
tout dans les recueils des rituels ou des conjurations funéraires, ot il est de
régle constante que persistent le plus longtemps les survivances des vieux
Ages : formules des Pyramides, livres dits «des Morts» ou rdes Funérailles»,
catalogues des Syringes, plafonds ou parois des tombes des derniers siécles,
catalogues qui illustrent, sur la fin, les parois des grands sarcophages.

Si nombreuses qu’elles soient encore, elles ne sont pourtant plus que la
poussiére des théogonies disparues — & peine parfois des fragments ). Elles
représentent autant de religions locales, de mythes jadis distincts, de facons
dont on concevait alors la formation quotidienne de la Lumiére, du Jour
renaissant, plus tard de IEtoile victorieuse qui venait & bout des téngbres,
puis, sur la fin, d’'un Soleil triomphant. Autant on peut encore discerner,
parmi elles, de personnes distinctes, autant de fois nous pouvons voir en
chacune une expression particuliére de Celle qui forme en son sein, met au
monde, sustente ou nourrit de sa propre substance ce principe de Lumiére.

Pour presque toutes, un symbolisme aisé a exprimé leur réle et leur na-
ture en prenant 'animal nourricier par excellence. Giel ou Astre, Etoile ou
Constellation, 1a Mére céleste est la Vache Divine aux cent noms, ou elle est
encore la divinité hybride, femme & téte de vache; plus souvent encore I'in-
dice s'abrége en une paire de cornes de bovidé, qui surmonte la téte divine,
qu’elle soit celle d’'une femme, d’un serpent ou d’un poisson. Les vaches divi-
nes Nouit, comme celle du tombeau de Séti Ir, les centaines d’Haithors dites
«de la Montagne d’Occident » y représentent les premiéres comme rang de pré-

M Par exemple, les Régentes Etoiles énumé- cx. En particulier, la Vache-Etoile Htmit y est
rées dans la Litanie des invocations aux diffé- dite placée aux confins du ciel, ou elle éclaire
rents cantons des Paradis d'lalou, au chapitre  la route des défunts.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—eton( 175 Yotre

séance dans le Panthéon de I'époque classique. D’autres sont de rang devenu
plus modeste telle la «déesse Noub» des cimetiéres thébains, jadis étudide par
Devéria, ou la grande Mihit-Oirit, encore figurée si souvent dans les caveaux
mortuaires de Deir-el-Médineh, allongée sur les eaux de 'abime céleste ou &
demi plongée en ses flots. Voici & c6té la Neith-Vache, 1a 72| T4, et la
Nebithotpit d’Héliopolis, I'®~«m | §, puis toutes celles, devenues anonymes,
et auxquelles les textes ou les mentions géographiques donnent sommairement
le nom de !T\m «la Vachen» . Méres par la chair, littéralement, ou meéres
par la dation de leur substance, allaiteuses ou protectrices; Haithors réduites
a ne plus figurer que par troupes, files interminables des Haithors d’un Edfou
ou d’'un Dendérah, Rtoiles tirées de la majestueuse votite du firmament,
toute constellée de leurs images ou de leurs abrégés, un sigle commun devint,
au temps de la Prééminence finale du Soleil, une sorte d'indice de leur role
final. Qu’elles se déguisent en femmes, en étres hybrides, en animaux les plus
divers, depuis les vautours jusqu'au latus ou aux autres poissons nilotiques,
voire aux reptiles, I'iconographie place sur leur téte, outre les cornes de la
vache, 'image de ce globe solaire dont elles étaient finalement les Méres. On
le renforca en maintes occasions de la figuration de I'ureeus, et plus souvent
encore, de ces deux longues plumes droites ", que le Soleil avait prises en
héritage des mythes stellaires et des 1égendes des Horus. Fréquemment aussi,
un jeu de mots en images leur passait autour du col le collier monait, par
lequel elles s'intitulaient des nourrices.

Mais voici, dans cette foule disparate, une troupe d’aspect plus homogene.
En fait, cependant, ce caractére homogéne est justement fait du caractére
impersonnel de chacun de ses membres pris individuellement. Les autres
eméres civines» proviennent, chacune pour son compte, d’une religion jadis
distincte ou, tout au moins, d’'un mythe indépendant. Seuls le temps etle syn-
crétisme les ont réunies par groupes factices ou les ont réduites au réle d’hy-
postases, voire de simples doublets des Isis, des Neith, des Haithors ou des
Nouit. Par exception fugitive, leur personnalité réelle s'éclaire un moment
d’une allusion des textes ou d’une représentation unique; on les revoit alors,

W Cf. e, g. Lanzone, pl. 145 et 177, Gauthier, t. IV, une liste des E des diverses
@ Voir dans le Dictionnaire géographique de | T iy,

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tte( 176 )ies—

pour un moment tout au moins, reprendre un rdle propre et montrer par 1a,
si furtivement que ce soit, quelles ont été jadis chacune «la Grande déesse».
Au lieu que celles que voici ne figurent jamais qu'ensemble, & 1a facon d’une
troupe magique qui ne serait mue que par une seule 4me répartie en sept corps
matériels. Qu'elles apparaissent dans les naissances des Mammisit sous 1'appa-
rence des « Sept Haithors», maquillées en divinités des grands sanctuaires ha-
thoriques de l’Egypte, ou qu'elles se montrent dans 'imagerie funéraire sous
I'aspect des Sept Vaches V), c’est bien, je crois, de la méme troupe quil sagit.
Dites «les Sept Haithors», elles allaitent un Roi qui est un Soleil, ou un Soleil
nouveau-né qui est un Roi de 1'Univers. Incorporées dans le rituel funéraire,
leur groupement comme leurs accessoires disent clairement qu'elles y sont
regardées avant tout comme des Méres du Soleil ®. Dans les grandes compo-
sitions murales de la chapelle funéraire de Médinet Habou ®, rien ne manque
a cet égard a Thabituel équipement symbolique :1a double plume, 1a monait en
collier, et le disque solaire entre les cornes ). Elles sont & coup sir des entités
du firmament, puisque leur habitat céleste est souligné par la présence des
quatre rames, destinées, par abréviation pictographique, & assurer aux dieux
et aux dmes la «navigation» dans les quatre quartiers du firmament égyptien.

Il est bien plus difficile de les identifier. Leur réle, dans les recueils funé-
raires, est purement passif; et le texte soi-disant explicatif du chapitre cxLvin
du Livre des Morts constitue, comme si souvent, un pur verbiage sans rapport
direct avec la vignette. Il est méme rare de trouver un chapitre ot éclate plus
visiblement I'absence compléte de lien entre le texte et 'image. Cest le méme
désordre, les mémes négligences grossiéres, les mémes inintelligences du sujet
qu’au chapitre cx, dés qu’en dehors des médiocres invocations de style, le ré-
dacteur se trouve en présence de la «géographie astronomique» des Champs
d’lalou. I répéte et déforme, sans plus rien y comprendre, des noms et des
caractéristiques provenant de la mythologie astrale. La prétendue «rubrique»
qui a la prétention, en certains manuscrits, d'indiquer la destination générale

& Gf. supra, p. tho. que de la tombe de la reine Nofritari (chambre
©) Les invocations les qualifient expressé-  latérale 2, paroi Ouest).
ment de «Meéres des Dieux». L'évolution vers le ™ Cf. Daressy, Notice historique, Médinet Ha-
dogme solaire est évidente une fois de plus. bou, p. 153.

@1 Get équipement ne figure pas dansla fres-

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0e( 177 )ogz

du morceau est encore plus dépourvue de sens. On dirait que, placés en face
d’une iconographie traditionnelle dont on ne savait plus rien d’exact, sinon
quelle était d'importance, les fabricants de recueils funéraires ont renoncé
a insérer prés de Iimage rien autre chose qu'une litanie d’invocations ou
une série de plates demandes qui pourraient s'ajuster tout aussi bien & n’im-
porte quelle scéne représentant un groupe de divinités. Sagit-il des figures ou
de leurs noms, et la douzaine de lecons principales qui nous est parvenue du
tout déceéle, plus peut-étre que de coutume encore, des négligences et des
bévues. Elle souligne & quel point I'intelligence de I'ensemble était perdue
pour les rédacteurs de I'dge thébain : ici, pour les épithetes, des orthographes
si fautives qu’elles ne s'expliquent que pour des entités dont on ne sait plus
rien; plus loin, le rédacteur a oublié une des Sept Vaches Célestes; il répare
son étourderie en glissant la septieme sous forme d’une petite image ) in-
sérée au milieu des six autres; mais il ne peut rattraper son texte qui demeure
tronqué. Ailleurs encore, c’est 'ordre des Sept Divines qui est altéré, ou bien
c'est 'une d’elles qui manque définitivement a la liste. En quelques exem-
plaires, sept petites silhouettes hativement tracées, sans noms® et sans texte
explicatif, tiennent lieu de tout le chapitre.

Rien de bien surprenant que cet ensemble de si pauvre allure n’ait guére
tenté les commentateurs modernes du Livre de la Mort. Budge, en ses mul-
tiples éditions, s’est borné A une trés élémentaire traduction, qui donne tels
quels les noms propres de I'égyptien. Naville a fait de méme, en achevant la
publication de Lepage-Renouf, mais en donnant une équivalence moderne
aux sept noms. Je n’ai pas souvenir qu’en aucune de ses études de mythologie
et d’archéologie, Maspero ait attaché quelque importance a ce chapitre. Lt
cependant, la présence de cette représentation, en place d’honneur, sous
forme de grandes compositions murales, et cela dans des emplacements aussi
importants que la salle des offrandes de 1a Reine Nofritari, ou que le sanctuaire
Osirien de Ramses III & Médinet Habou indique une donnée religieuse ayant
tenu un rang éminent dans le corpus de la doctrine thébaine ramesside.
N'oublions pas que Ramses III est Prince d’Héliopolis.

L’examen des noms ou des épithétes de nos sept «Méres» nindique a

) Papyrus du Louvre, IIl, 8g. —— ® E. g., papyrus Berlin n° o,
Bulletin, t. XX1V, 23

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

——e2s( 178 Yoer

premiére vue rien de bien décisif. Toutefois, on notera de suite dans la série
deux manifestations assez nettes — encore que dans ce genre de textes, les
variantes dues aux erreurs ou aux interprétations fantaisistes des scribes ren-
dent les évidences beaucoup moins certaines. D'abord, Tapparence géogra-
phique de la majorité des noms de ces Méres Divines. La premiére Vache
est intitulée (=] «le Domaine» . La seconde semble désigner la région du ciel
septentrional ‘\IT%(?). Les indications, un peu vagues, de «celle qui est en son
sancluairen == | T[1®) et de celle qui est «sur son socle»® peuvent, & la
rigueur, sajouter aux deux suivantes. Cest, en second lieu, un désir visible
de relier le role et 'habitat des sept Vaches Méres du Soleil au mythe Osirien.
(Pest ainsi que la premiére est dile le domaine cdes Doubles du Seigneur
Intangible» | |i=-© < B }. Or la Mikit-Khobitit garde la forme astrale, le
"~ 1e© du dien. Etil n’y aurait rien de surprenant a ce qu'il y ait ici allité-
ration sur le nom de la septitme Vache, § Y\ == Sokhmit «puissante est son
nom» et le § sokhim des dieux. On aurait ainsi des divinités (célestes ou
stellaires) préposées aux divers séjours célestes affectés aux éléments distincts
qui font un Osiris, et & son égal des morts osiriens : les 71, les 41, les :a.v.i
et les { |]. Ce n'est 12 qu'une induction, assez ténue, je dois le dire, et de
caractére peut-étre dd & un artifice d’ajustement postérieur au mythe.

Puis viennent trois autres noms des Sept Méres, aux noms trop vagues pour

donner tout de suite une direction : Tune est dite «la cachée» | MMl] ] 0),

M Gf, supra, p. 168, note 3. Budge a préféré
le sens périmé de «Temple». Naville y voit une
«maison». Campbell, & raison, préfere traduire
par «séjour», dont le sens, plus approché, est
cependant trop général encore en Y'espéce.

) Budge y voit «la cité de Mihit Khobitit».
Naville traduit littéralement Chebt, dont il fait
intitulé du Sek; Campbell, en exagérant cette
donnée, sans tenir compte des mots mémes, don-
ne : la divine forme momifiée.

) Budge, Naville, Gampbell traduisent : ren
sa place». Le terme chapelle, sanctuaire, dis-
tinet du ? L_Ij et du E;], est établi depuis
longtemps.

® Le sens est douteux. Naville et Campbell

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

lisent i ou% (= Pap. de Paris, I, 89), Budge
traduit : en ses ceuvres (?). L'exemplaire mural
de Nofritari introduit la variante h ﬁ Tﬂ qui
remet tout en question.

) Lt non pas ‘: comme le donnent les le-
¢ons des Pap. du Louvre III, 89 et 3. L'exem-
plaire mural du Biban el-Harim, si soigné
matériellement dans I'exécution des 1égendes,
semble étre 1a lecon & adopter, au moins sur
ce point.

“ Et non pas la momie. Sur les sakhou et
leur séjour stellaire, voir les documents réunis
par Bunee, The Gods of the Egyptians, s. v,

" Budge donne agarit ! 2- comme l'an-
cien nom et attribue & la prétendue rrecension

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etae( 179 Joer—

Pautre la 2= Z | «Grande en Grdces» ), la troisitme § 74 la «Riche en
Vie ). Je réserve un moment le nom de la Septiéme «Mére», qui semble
tiré d’une toute autre conception.

Si nous passons & présent aux adjonctions qui suivent le nom proprement
dit, nous constatons que les Vaches Divines semblent se partager & cet égard -
en deux groupes. J'ai cité le premier, avec ses indications soit osiriennes, soit
« géographiques ». Le second comprend, outre la Septieme Vache, les deux
Meres divines « Grande en Grices» et «Riche en Vien. Pour celles-ci, 'indi-
cation de résidence ou la relation avec Osiris a dispara, pour faire place a
deux épithétes de nature identique : la «Grande en Gréces» est qualifide «d
la chevelure rouge», =73 705 et la «Riche en Vien est dite aux «cheveux
épars» @ | - % 3 oo {. Ge sont fes déesses g’m)\éxay.m. Je n’ai pas besoin
de rappeler, dés les textes des Pyl'alnides(‘*), ces mentions de «hboucles» et
de «tresses» appliquées & des Etres Célestes. Elles semblent appartenir a
cette classe de métaphores ot les arbres et les buissons, par exemple, dési-
gnent fréquemment des brumes et des nuages ©). Mais souvent aussi, cest &
des groupements caractéristiques dEtoiles mineures quon peut les appli-
quer®, ou & des nébuleuses (par exemple celle d’'Orion?). L'idée de cométes
a la longue chevelure, qui présideraient & certaines régions du ciel, ne serait
quhypothése entiérement gratuite, car nos connaissances sur ce point sont
encore embryonnaires. Nous en savons quelque peu sur les allusions mythi-

ol |
i Faaianaaid

transcrit Amenti (sic). La fresque de Nofritari
prouve au contraire 1'ancienneté de la version

et LES

l % i! ! (Nou). L'exemplaire mural de Mé-
dinet Habou abrége en q ,::

saite» Plintroduction du nom ! -, quil
- (sic),
@ E. g. les boucles et les tresses des Enfants

d'Horus.

) Et non pas ~grandement aimée», que
donnent nos trois traducteurs.

@ Littéralement : Pleine de souffles de vie
(Budge = «unie  la vie», Naville = «abondante
en vie» ).

®) Budge traduit waux cheveux flottants» et
Campbell «aux longues boucles». Naville préfére
e sens de xvoiléen. Les lecons varient forte-
ment & ce passage de la litanie. Nombre de pa-
pyrus ne donnent aucune épithéte. D’autres
donnent ici ! 2(” l ~ (Reine Nadjmit) ou

© E.g. Uépithéte de Sopdou «qui est sous
ses buissonss, et les «rameaux» ot dans le
mythe de 1'élaboration de I'Univers, Atoum se
cache pendant les millénaires antérieurs & la
création. Cf. également les textes réunis par
Lepace-Renovr, Mist and Cloud , dans les Transac-
tions de la Société Biblique d’Archéol., t. VIII.

® E. g. les déesses xaux longues boucles»
Etoiles des Syringes Royales, nolamment celle
qui réside dans le Domaine G du Belliqueux
.

23.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

—t( 180 )oes—

ques & T'arc-en-ciel, & lorage, a la gréle, aux étoiles filantes et aux bolides
(météorologie et astronomie se mélangent ici comme & l'ordinaire ); mais rien,
ce semble, n’a encore permis de rattacher a des cometes un texte probant.

Enfin, le nom étrange de la septi¢me et derniére Vache Céleste 2. %=
» =731 «le Tourbillon céleste qui souléve les Dieux» vient ébranler 1'ap-
parence qu'il puisse s’agir d’Astres, en introduisant, au moins & premiére vue,
une force divinisée®. Il ne peut plus étre question d’une Etoile, ni d’'un
groupe dEtoiles. Cependant on peut admettre — provisoirement au moins —
la personnification d’'une région stellaire ot ceite force se manifeste. Et ce
d'autant plus que dans les textes des Pyramides il est déja question d'un
« Tourbillon» qui fait monter le roi défunt vers les hautes régions de Ra (.

Si la nature exacte des Sept Vaches Célestes ne ressort donc ni des noms
ni des qualificatifs, le chefl du troupeau, le Grand Taureau divin est beaucoup
plus aisé a identifier. La série des « Taureaux Divins», si étendue soit-elle au
répertoire égyptien, du Grand Noir (Kim-Oirou) au Méle des Miles, revient
toujours, & I'époque thébaine, ou & une figuration du Soleil Créateur®; ou
& celle de son activité belliqueuse et triomphante, manifestée par ses hyposta-
ses (e. g. le type du Montou ramesside) ou, encore sur cette Terre, par le Roi,
sa continuation victorieuse. Nombre des vignettes de nos papyrus placent entre
les cornes du Taureau Divin lindice du globe solaire®). Les qualifications
employées pour le désigner sont, je pense, assez explicites : si, par conta-
gion du Mythe Osirien, on le voit appelé parfois «celui qui est dans la divine
région » +h“¢ﬂ.’ le voici qualifié ailleurs du terme beaucoup plus explicite
de «celui qui féconde » ©®; et si nous nous reportons au chapitre cxur (cf. infra),
nous le voyons appelé «le Taureau de la Vache». La prétendue «recension
saiten, soucieuse de justifier la vignette, corrige en « Taureau des Vachesy.

11 est pen de thémes plus simples. Ce Taureau Puissant, ce «Male des M4-
les» nous rameéne toujours a la méme donnée : e principe créateur fécondant

(1} Lesens de «Tourbillon » semblerait confir- ‘X -‘ j

mé par orthographe wr de la lecon du Papy- € Chap. 262. Form. 336.

rus de Nou (Edition Budge). Mais I'expérience ®) La combinaison de la momie humaine &
monire assez que I'emploi de déterminatifs er-  téte de Taureau y traduit le concept Ra = Osiris.
ronés, faute d'intelligence du sens primitif, est © E.g. Louvre, Il1, ¢3.

constant dans les exemplaires thébains. ) E. g. tombeau de la Reine Nofritari, —

@) Le Papyrus de Londres ggoo donne a;—d Méme légende au Papyrus de Nou.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e2o( 181 Yoe3—

la matiére céleste personnifiée; etTapparence pictographique du Taureau est
nécessairement 1'expression symétrique de celle qui attribue au Giel Meére
Divine la figure de la Vache. Dés I'époque héliopolitaine, la prééminence de
Ra a fait de lui un soleil primordial qui, en fécondant le ciel, produit en son
sein un enfant qui est lni-méme. Voici donc le Dieu «Taureau de sa Mére»
des textes. Gest revenir, une fois de plus, a la constatation que le grand effort
de cette exégese héliopolitaine a consisté & qualifier de Ra le principe Pére
et le principe Fils & 1a fois; mais qu'en fait le premier subsistait tout entier &
c¢dté de sa manifestation seconde, avec ses épithétes, son role et jusqu’a son
iconographie. Qu’il ait été dit étre déja Ra dés les commencements n’est plus
qu'une spéeulation qui resserre et affirme mieux I'unité d’essence de ce dieu
en deux personnes. Mais en fait, cest bien Tantique démiurge — qu’on
Pappelle Atoum, Anhour, Min ou Amon Sopdou, Khnoumou, Haroéris, Phtah,
ou de tout autre nom du primitif Dieu-Ciel. Le temps venu o, de I'impré-
gnation du ciel s'élabora non plus une Lumiere ou un Jour, mais un Soleil,
ce ne fut pas seulement le Principe Fils qui fut un Soleil au lieu d’'un Horus.
Le Pére devint également un Soleil wn fiers. L'astre, comme dans la Genese,
n'était en somme apparu que tardivement. 1l y avait longtemps que dansla
religion de 1’Egypte «1l y avait un soir et il y avait un matin», des Ténébres
et une Aurore, un Osiris et un Horus, quand on s’avisa de penser que le
Soleil ne servait pas seulement de «luminaire pour marquer les heures du
journ, et qu'au lieu d’étre créé par les forces combinées de toul le monde
d’en haut, il était celui qui les avait engendrées.

Mais sous quelles formes notre chapitre reprenait-il la donnée? Certaines
versions accolent au Taurean Divin une épithéte d’apparence fautive : «le
Résident dans le Domaine des Rouges» [=] 7~ =7 % Je n'ai pas & revenir ici
sur le sens de géographie stellaire ou céleste du [=] en ce genre de textes. Mais
le pluriel Doshirou introduit itlusoirement une indication de région méridio-
nale. Je crois qu'il y a 1a une erreur du scribe, entrainé par I'habitude d'at-

tribuer immédiatement aprés, dans ce chapitre, la méme épithéte au Régent
de 1a Rame Fée Méridionale, celle qui sert & guider les d&mes dans le quartier
Sud du Firmament. C'est Hait Doshir qu’il convient de lire, avecla lecon de
Nofritari. Je signale & ce propos, sans lui trouver encore une raison bien claire,
cette insistance des épithétes en doshir, dans le présent texte. La région

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

0 182 Jotr

crougen, celle ol I'Orient le ciel s'empourpre & 'aurore, est connue par les
allusions du périple nocturne du Soleil & la douziéme heure, et, dés les
rédactions mempbhites, le ciel est « pourpre comme le vin», ou rouge comme
le sang d’lsis. it le Soleil y est dit : « Ame vivante (ba) en son rouge (».

Je pense que Tlintelligence générale du chapitre ne présente donc rien de
trés mystérienx. La question de décider si, en face du Taureau Créateur, cha-
cune des Vaches Meres est une région céleste, un astre ou une constellation
revient alors & un probléme de date dans I'évolution des doctrines cosmogoni-
ques, si I'on tient pour manifestations décidément secondaires le rattachement
a la doctrine solaire ou les essais de classement osirien. C'est au fait méme
de cette collectivité expressément voulue et au chiffre mystique de sept qu’est
le point essentiel et ce qui constitue véritablement le probleme. Et il n’est
pas, je crois, indifférent a ce qui concerne la nature du Soleil Thébain, de
tacher de la déterminer avec un peu plus de précision sl se peut. Le tableau
du chapitre cxuvir n’est-il, & tout prendre, qu’une figuration encore & ajouter
a 'immense répertoire, et une expression de plus d joindre & toutes les autres
d’'une idée perpétuellement la méme? Il se peut. Mais il y a pourtant une
question qui se pose alors nécessairement : celle de comprendre pourquoi ce
groupe des sept Méres Divines, des sept nourriciéres du Soleil toujours assem-
blées ainsi en nombre canonique. Les numérations de I'iconographie égyptienne
n’ont pour ainsi dire jamais été laissées au hasard. Le nombre sept n’est pas
de ceux qui y figurent avec fréquence ®). Il semble échapper aux procédés habi-
tuels des formations usuelles au répertoire égyptien. Deux Vaches Célestes au-
raient pu aisément sinterpréter comme -on le fait d'une paire d’ureeus, d'un
couple Isis-Nephthys, des deux Vautours Méres, etc. Le nombre trois peut
correspondre aux saisons célestes du calendrier égyptien; quatre & la division
du monde en quatre régions ou en ses quatre points cardinaux, huit & une de
ses subdivisions, neuf & un Paoust d’un iype spéeial; douze aux entilés qui

) Pyramides,$ 854. Les astres « Rouges» ont &) Voir cependant les sept uraeus des heures
6té notés avec Insistance dans les textes égyp-  de la nuit dans Ie périple solaire représenté

tiens. Le «domaine» de la Vache Divine «d la  dans les syringes — et les sept Khous du chapi-
chevelure rouge» peut dtre les deux Etoiles dela  tre xvi. Cf. supra, p. 1h1, ot jai indiqué les
grandeur 1. d’Aldébaran. Et I'un des Doshirou  possibilités, & P'inverse, d'une figuration des
« Poissons» pourrait correspondre & Arcturus  sept warticulations» de la Grande Ourse.

de la Constellation du Bouvier.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te( 183 Jes—

président aux heures du jour ou de la nuit... Sept est moins facile &
justifier. Le nombre exclut en tout cas & priori des formations comme celles
qui groupent Isis-Nephthys, symétriques de Neith-Selkit; et nous ne pouvons
pas y voir tout bonnement des déguisements sous lesquels on retrouverait
tout simplement les Sept Haithors «géographiques», ailleurs compilées par
les répertoires des Temples. Au risque de paraitre renchérir sur les ingénio-
sités théologiques des Ramessides, je suggérerais que bien loin de se modeler
sur le théeme des «Sept Haithors», ce sont celles-ci qui ont été tirées, par
symétrie, du mythe des Sept Vaches. Le nombre des Haithors géographique-
ment emprunté aux grands sanctuaires de la Vallée du Nil a été déterminé
alors par le souvenir persistant des Sept Meéres du Jour-Soleil.

On pouvait songer, comme je 'ai dit, aux Sept Etoiles de la Grande Ourse,
la Meskhit @). (est accepter un systéme ou chacune des Méres Divines, appa-
rentée au cycle de I'Osiris Boréal, chef des Paradis du ciel septentrional,
correspondrait & une des formations de I'étre: les }1, les :Q.'?'. , les | {1, les
Ji. .., dont est composé finalement un Osiris. Il favdrait admettre la con-
fusion des mythes de la Meskhit et de deux versions an moins de celui de la
Mihit-Oirit. Elle suppose gratuitement une cosmogonie éirangement compo-
site dont notre représentation resterait jusqu’a nouvel ordre le spécimen
unique. Il faut écarter en tout cas, & mon avis, 'idée d'un abrégé conven-
tionnel de la figuration des «Indestructibles» §%. Le chiffre voulu et répété
de sept ne correspond pas, dans P'usage égyptien, a ce mode d’abréviation.
Et pour la méme raison, je ne puis y voir un simple résumé graphique de
la foule des étres qui vivent au eciel @.

Mais voici, peut-&tre, un autre raccord. I'ai cité, il y a quelques moments,
ces représentations, encore assez rares avant nos fouilles de Deir-el-Médineh,
ol le défunt est représenté en adoration devant une série d'étres divins : cinq a
traits humains, assis & terre les genoux repliés (les cing Planétes); puis un soleil
rouge (donc naissant); et en dessous Sept Etoiles, disposées en ordres divers ).

M Cf, Bruvire, La Tombe d’ Ari Nefer. les groupements de huit et dix étoiles du voyage
' Cf. Bruvire, ibid. du Soleil Nocturne n’ent pas de rapport avee
@ Cf. Bruyire, loc. cit., pour les divers dis- cetle représentation; mais il considére les sept

positifs. G'est le nombre intentionnel qui aici  astres comme un abrégé des milliers d'Ftoiles,
la principale valeur. Brayere fait remarquer que  peut-étre quelque équivalent de la Voie Lactée.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—eetae( 180 Jes—r

Le seul texte explicatif est celui de Sen Nedjem. Il se borne & nous apprendre
trop brievement qu’il s'agit des «habitants du ciel».

On notera le groupement voulu de ces astres aupreés du Soleil rouge, peut-
&tre pour raffermir la relation mythique entre ces Ftoiles et le Soleil. Supposons
que sous une autre forme, les Sept Etoiles figurent ici en abrégé les Sept
« Méres» du Soleil, et sont les mémes Divinités que les Sept Vaches. Entendu
par 1a, provisoirement, que les étoiles peuvent représenter non pas tant des
astres en eux-mémes que des groupements d’astres, et par extension I'Esprit
qui y habite ou la Force qui anime cette région du Firmament. Sont-elles
done sept constellations, ou sept Etoiles Majeures, de celles dont on pensait
que leur substance, leurs radiations nourrissaient la Lumiére, I'Horus, et plus
tard 1e Soleil lui-méme®? 11 est possible, aprés tout, d’admettre que ce soit
bien d'étoiles proprement dites qu'il s'agisse. Et cependant si nous étions
en présence d'un mythe du type ordinaire, ol la vache divine est Mere d'un
Dieu de Lumiére, du type de 'Haithor ou de la Mih#t-Oirit, I'iconographie
canonique n’aurait guére songé a en mettre toujours sept & la fois en pré-
sence du Taureau principe créateur. Et par ailleurs, aucun répertoire astro-
nomique n'a jamais énoncé qu'il y eut Sept Etoiles Méres ou Sept Constel-
lations appartenant a une sorte de sommet de la hiérarchie divine. Il 0’y aurait
qu’'une explication, bien subtile & 1a vérité — mais en ce genre d'iconographie
mythique, maints exemples plus subtils encore nous sont proposés par les
dessinateurs égyptiens : les Sept Vaches correspondraient aux sept warticula-
tions» de la grande Mére divine, la Mihit-Oirit. Elles seraient, une & une, les
Sept Etoiles dont ensemble constitue la région divine que T'on exprimait &
T'ordinaire sous les apparences d’'une Vache Unique. Je me borne & exposer la
possibilité d’une telle hypothése, sans la croire bien solide.

Ge qui accentue la difficulté, c’est que si les trois Vaches dont le nom est
constitué par des épithétes peuvent, & la rigueur, &tre des déesses du type des
Sopdit, et si les «séjours» des Doubles ou des Sahou, etc., peuvent fort bien
étre des constellations, on a vu d'autre part pourquoi il est difficile d’assimiler
la divine Shonit .2, } & un astre. Sagit-il donc d’'un ensemble de principes
dynamiques, de forces divinisées et personnifiées, assez semblables, aprés

O Cf. infra, p. 203.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t0o 185 )oer—

tout, & ces «Méres» dont Jai cité quelques-unes un peu plus haut? Une telle
interprétation s'ajusterait  lariguear & celle dont 1a fonction est de «soulever »
les dieux, de les «faire monter», suivant un procédé dont les textes des Pyra-
mides nous donneraient au besoin pas mal de paralléles dans leur description
de Yascension du mort dans les régions célestes. Mais on concilierait difficile-
ment cette donnée avec les noms de ces autres divinités qui sont certainement
des domaines [=], et qui sont «dans leur retraite», «sur leur plate-forme» (§
ou ) ou «en leur résidencen, | = ; c'est-a-dire exprimant des idées de séjour
stable, formellement opposées & I'idée de dynamisme. Cest donc bien finale-
ment A la conception de région qu’il faut en revenir, ce semble, en réunis-
sant ces petits faits, s1 ténus soient-ils, que groupent nos constatations : un
caractére céleste, des méres de la Lumiére (plus tard, du Soleil), des
eséjours» de connexion évidenie avec les formes différentes sous lesquelles
on concevait la population des régions de 1a-haut : les doubles, les notirou, les
sahou. . . Reste T'objection de la « Tempéte» ou du « Tourbillon» 2. wr. Elle
n'est pas de valeur dirimante. Ou bien elle est bien un phénoméne dyna-
mique personnifié; et dans ce cas on peut songer & une région caractérisée par
ce phénoméne et manifestée en sa divinité régente. On bien — et cest & quoi
jinclinerais pour mon compte — le 7w est un signe abusif. Clest .., et rien
de plus qu’il faut lire et il sied d’y voir un circust de I'univers, semblable &
ces circuits dont les textes des Pyramides®) nous offrent des exemples (e. g. le
2. > ou a la .2 o des Papyrus. Le «circuit» qui éleve les 777, ce serait
une de ces régions singuliéres, ot Ja cosmogonie égyptienne essayait de se
représenter le moyen par lequel la survivance d’un étre terrestre pouvait
parvenir a s'élever jusqu’aux plans supérieurs de I'Univers. En somme, 1a en-
core, une région célesle.

Mais si région il y a, quel est le lien avec la maternité, je ne dirai plus du
Soleil, ni des Soleils, mais de la Lumiére? Un autre chapitre du Livre des Morts
peut, je crois, nous apporter ici une nouvelle aide. Le cxu1, par sa place méme,
s'avére issu d'un groupe dogmatique dont le cxuvir faisait partie. Lui non plus
n'a pas beaucoup tenté les exégetes, ni ceux de jadis, ni ceux d’aujourd’hui.
Il nest & vrai dire rien de moins séduisant & premiére lecture que ces fades

¢ Noter le E M&\ - d’Héliopolis consacré & Nouit. E. g. Pyramides, form. 5 (R - ! - e) el
1664 X .

Bulletin, t. XXIV. 2l

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—toe( 186 Jogs—

litanies, et ces interminables énumérations. L'intérét est beaucoup moins dans
ces trop monotones intitulés que dans I'ordre ol le rédacteur les a groupés.

Si 'on examine en effet I'ensemble, on sapercoit quil se décompose immé-
diatement en deux moitiés, dont la seconde constitue les litanies géographi-
ques des Osiris, et la premiére est une énumdration de divinités diverses; cel-
les-ci correspondent & des systémes cosmogoniques différents. Plusieurs nous
sont connus de longue date; tel celui de TEnnéade Héliopolitaine, qui apparait
dés le numéro 4 de la litanie du début. Le seul changement — encore est-il
conforme. au dogme — a consisté & introduire entre Atoum, le démiurge,
et les couples Shou-Tafnouit, ete.,1a Grande Paoust et la Paoust mineure. Osiris
a été mis en téte du chapitre, ce qui n’a rien de bien surprenant dans un re-
cueil funéraire. Encore est-il désigné sous 1'épithéte Khont Amentit, qui fut
jadis la forme morte d’Anhour le Soleil Diurne de la région Thinite. Des trois
insertions préliminaires qui le suivent, la premiere, le Nou, est purement cos-
mique, la seconde, Maait est 'Ordre, et Ia troisitme, la barque solaire, cons-
titue, avec les deux premiéres, une sorte d’abrégé de cosmogonie, peut-étre
influencée par I'école d’'Hermopolis. Ge qui vient aprés I'Ennédade d’Héliopolis
est plus instructif. Voici, en effet, la troupe du chapitre cxvin, son Taureau,
ses Sept Vaches célestes, ses quatre rames fées affectées aux parcours des
quatre divisions du monde d’en haut. Or, immédiatement 3 la suite, se
placent les quatre étais du ciel, les quatre «Enfants» d’Horus préposés a la
régence des quatre divisions du monde; débris incontestés du systéme anté-
rieur & I'Ennéade d’'Héliopolis, et ot le Dieu-Ciel Haroéris avait sous ses
ordres les quatre Divinités préposées aux quartiers de I'Univers. Le reste du
répertoire n’est pas moins significatif. Tout s’y réfere & la structure du xéopes
égyptien, ou plutét a ses divers essais de classements : le monde divisé en moi-
tié Nord et moitié Sud, en ciel oriental et ciel occidental (=les deux navires
du Soleil) et en dieux stellaires des quatre points cardinaux. Un groupe moins
intelligible semble donner ensuite une cartographie stellaire, avec les Manes ),
les dieux immobiles, la Grande Demeure, la Maison du Feu, les dieux des

- 1 «
M Les ‘g] < J 1. Les mémes personnages  sous le menton. On les voit assez souvent dans
figurent aussi au chapitre cxxx, La figuration est ~ les papyrus funéraires, groupés dans un des

- bien connue. li sagit de ces Esprits des Morts cantons des champs d'lalou, généralement dans

figurés assis sur des nattes, les genoux repliés  une des deux iles du registre inférieur.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 187 Joez-—

v Asilesn, de THorizon, des Sokhit, des «Maisons» et des «Résidences» (1)
Tout, ou presque tout, se retrouve dans les textes des Pyramides. Tout y est,
en tout cas, d’'ordre céleste et surtout astral. Pour terminer, voici les «routess
des quatre quartiers du firmament, que suit une sorte d’abrégé de géographie
d’outre-monde (salles, portes, gardiens, génies, ete.).

Il semble qu'll y ait 14 une sorte de tentative de classement, qui voisine
d’assez prés, comme esprit, avec celui du célebre papyrus du «manuel de
hidrarchie» (& ses débuls an moins) et qui est bien dans Tesprit de 'époque.
Ou plus simplement, le rédacteur parait avoir cousu & la suite, smvant le
systtme de compilation cher & la race, les groupes correspondant aux diverses
cosmogonies principales qui avaient prévalu dans la vallée du Nil, mais en
observant entre eux un certain ordre de préséances. Si 'on admet — {iit-ce
sous bénéfice d'inventaire -— l'explication que je viens de proposer, on ne
manquera pas de remarquer alors & quelle place éminente se place le groupe
du Taureau et des Sept Vaches : tout de suite aprés 'invocation aux grandes
forces élémentaires et cosmiques d’Héliopolis. 1l n’est plus permis, devant
cette constatation, de ne voir dans le mythe du cxuvur qu'un épisode insi-
gnifiant dans le recueil funéraire. Pas plus qu’une élucubration locale de
basse époque. Il correspondrait, en gros, a une donnée dans laquelle les prin-
cipes constitutifs, dont la totalité font la vie de I'Univers, seraient répartis
en sept formations, qu’il s'agisse d’élaborer un Jour ou un Soleil, ou de re-
constituer en complet un étre vivant — plus tard un mort osirien. Ces
principes sont évidemment célestes; et s'ils sont stellaires, ce serait plutdt sous
forme de régions que de personnalités astrales. Au résumé, un systeme treés
archaique, dont la tradition subsistait, mais devant lequel le commentateur
héliopolitain n’avait déja plus rien trouvé & dire dans les cosmogonies connues
de lui. Un systtme ol le Démiurge, pour organiser le monde, avait eu
affaire 4 sept espéces d’entités matérielles, — et j’ai indiqué pour quelles
raisons j’hésitais & y reconnaitre des Astres ou des Constellalions, mais pour-
quoi je croyais possible d’y voir plutdt des régions.

Et a présent sur quel agencement les concevoir, devient le probleme final.
Je ne distingue rien de bien ferme, dans ce que nous savons des votites célestes,
des constructions du monde ou des tableaux astronomiques, qui autorise &
répartir nos sept régions sur le méme plan. Il y a plutdt contre-indication. Ce

sk,

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e3( 188 )eer—

serait de préférence de plans superposés, ot les Vaches Divines s'étageraient,
préposées a des régions diverses, ol vivent des principes différents de ceux
qui constituent les &tres, et ol s'élaborent des forces vitales d’essences dis-
tinctes. Tout ceci n'a en somme rien qui s'oppose essentiellement & ce que
nous savons par ailleurs de la construction de I'Univers égyptien. Mais subsiste
toujours e probleme du nombre sept, et 14, comme je I'ai dit, Pexplication de-
meure problématique. Si cependant on concéde, d’apreés tout ce qui vient d'8tre
dit, que le systéme peut &tre archaique, il est permis de songer que les grands
mythes cosmogoniques ont pu couvrir jadis de plus vastes espaces géographi-
ques que ceux ot ils ont fini par se cantonner a 'aube de T'histoire propre-
ment dite des religions nationales. Si donc T'on ne s'interdisait pas & priori de
regarder au dela de 1’Egypte protohistorique et au deld de la Vallée du Nil,
on pourrait se rappeler alors que d’autres cosmogonies voisines, en apparence
trés distinetes de celles du monde égyptien, ont con¢u non pas un ciel uni-
que, mais sept firmaments superposés. Ghacun d’eux était un principe distinct;
chacun d’eux a pu contribuer a ’élaboration de I'Univers; chacun d’eux a
recu sa part de vie d’un principe male unique. Rien, & vrai dive, de ce que
nous savons par les textes ou les figures de la démiurgie égyptienne ou de sa
coémogonie ne permet de trouver quelque preuve formelle en faveur de cette
explication. Rien que des indices flottants ¢a et 1a un peu partout. Je viens
d’en citer quelques-uns. Mais jusqu’a nouvel ordre et en bonne méthode, le
tout demeure une trés fragile hypothése pour tenter d’expliquer une repré-
sentation de caractére exceptionnel; et rien de plus. Si cependant, comme on
le concédera, dans le dispositif funéraire d’un roi de Thebes, aucun détail de
la symbolique n’a pu avoir été lancé au hasard, ce ne serait peut-&tre pas sans
rapport avee des concepts analogues que dans I'appareil de Toutankhamon, le
seul parvenu intact, les trois cercueils superposés, le sarcophage et les trois
boites gigantesques que nous appelons chapelles forment un total de sept
enveloppes protectrices, dont chacune formerait au-dessus du mort une
Nouit, un ciel protecteur.

Mais, tout bien examiné, est-il prudent de s'engager & ce propos dans Ia
thése des Astralmythen? Et n’y a-i-il pas, dans la vue directe du firmament
d’Egypte, une explication de nature moins aventureuse? Les filles de Pléione
étaient sept, elles aussi. Et la place de la Constellation des Pléiades, dans

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tne( 189 Joer—

notre ciel boréal, non loin de la téte du Taureau, ne pourrait-elle concorder
avec la figuration égyptienne des Sept Vaches et du Kim-0Oir? 1 faut se con-
tenter jusqu’a nouvel ordre d’énoncer P'hypothese.

Si long qu'ait pu paraitre un tel exposé, les exemples qui viennent d’étre
proposés m’ont paru nécessaires pour établir la complexité et surtout T'anti-
quité de ce que contient I'idée de maternité appliquée an Soleil Thébain. On
a vu le mécanisme qui a fini par amalgamer, autour de la naissance mythique
de I'Astre, les Méres de dieux bien antérieurs & Ra, et on a vu aussi la religion
officielle leur conférer, & la maniére d’une sorte d’insigne d’uniforme, le @,
double embléme de {'enfantement et du soleil.

Mais toutes ces « Méres» du Soleil ont un autre trait commun. Elles sont des
nourrices. Elles allaitent, ou bien le jeune Soleil nouveau-né, ou bien I'image
du Soleil sur cette terre, son fils, le Pharaon, le @u®. Que I'on prenne un
répertoire iconographique de quelque étendue, et il en est peu que nous ne
trouverons pas figurées, & un moment donné, dans I'accomplissement de T'acte
symbolique de tendre le sein & leur divin nourrisson.

Le rite de T'allaitement ou son simulacre ont toujours passé pour signifier
dans les religions égyptiennes 'adoption, et étre la traduction iconographique
d’une sorte de rite dont les institutions de i’Egypte auraient offert le modéle.
Et il est d’'usage, a ce propos, de citer les cas semblables que peut offrir, com-
me exemples & appui, 'ethnologie africaine, et en particulier celle d’]:]thiopie.
Quand 1l s’agit d’interpréter un rite ou une institution, je ne crois pas d'une
bonne méthode de se servir des similitudes possibles entre la vie égyptienne et
la vie africaine, lorsqu’il n’y a pas au moins un texte ou une assertion monu-
mentale pour justifier 'assimilation. Or, jusqu’a nouvel ordre, toutes les repré-
sentations égyptiennes d'une adoption supposée exprimée par I'allaitement con-
sistent en sceénes divines, ¢’est-a-dire justement de ce qu'il s'agit d'interpréter.

Et d’ailleurs, sous son apparente simplicité, cette représentation de T'allaite-
ment se révéle assez vite d’'une complexité singuliére en sa signification possible.
Sans doute, 'adoption pure et simple, équivalant en somme & une affirmation
de la protection divine, peut-elle justifier bon nombre de ces scénes des monu-
ments thébains ou des ptolémaiques qui les perpétuent. Que le jeune roi des

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e( 190 )oor—

enaissances miraculeuses» ait autant de nourrices divines peut assurément
sexpliquer comme signifiant un nombre égal de protections des &tres divins.
Les Haithors qui allaitent Ramsés le Grand au temple d’Abydos peuvent
avoir également, dans un examen superficiel, la méme signification. Il devient
plus difficile de la justifier, si on passe aux scénes des Mammisit, et si le
jeune Horus que nos déesses allaitent est bien cette fois un Soleil nouveau-né.
Plus difficile encore, lorsqu'il s’agit, dans les Temples funéraires de Thebes, ou
dans les textes des Pyramides, d'un roi assimilé par tout un rituel & un Soleil
qui va naitre ou renaitre, soit, mais qui commence par mourir & la fagcon
osirienne. Quelle est alors 1a nature de cette sorte de maternité collective appli-
quée & un Soleil, et & un Soleil qui va mourir & l'occident? La simple «adop-
tion» encore? Mais le geste de T'allaitement symbolisant purement et simple-
ment une adoption aboutit & une interprétation finale que je crois difficile a
maintenir en bien des cas. En voici-un exemple : YHaithor (symétrique de lglsis)
qui «allaiten Séti I (ou Ramsés II) au Temple funéraire de Gournah est un
théme qui ne fait que perpétuer une scéne qui figure déja a I'époque mem-
phite dans les temples funéraires d’Abou-Sir. Et 13, on I'interpréte a Pordinaire
comme 1'Haithor de 1'Ouest, ou ciel d’Occident, le ciel nocturne, accueillant a
sa mort le roi défunt et «T'adoptant» par I'allaitement, c’est-a-dire faisant de
lui son enfant, son prolégé. En suivant le méme ordre d'idées, on a traduit
de fagon identique la scéne bien connue o, soit au Biban el-Molouk pour
Amenhotep II, soit dans les tombes privées de Gournah ou de Dird" Abou'n-
Nédga, on voit Nouit sortant de I’Arbre-Céleste pour donner le sein au défunt
ou méme, par une abréviation hardie, I'arbre muni de mamelles que saisit
Ieadopté». De 1a & conclure que ce rituel signifiait, au dela de T'adoption,
une sorte de prise de possession, une mainmise définitive de la Régente des
Morts sur 'dme des défunts, il n’y avait qu'un pas & franchir; et Maspero a vu
expressément, dans I'arrivée du double devant la Vache sacrée qui I'allaite ou
devant I'arbre-déesse, une sorte de cérémonie, identique dans les deux cas. Et
tantot c’est la Vache qui rode dans les marais, sur les confins du désert libyque.
Tant6t c’est en ce méme désert, et donc toujours sur notre terre, que se dres-
serait une sorte d’arbre-frontiére. Et I'accueil de 1a Vache ou celui de 1'arbre
fée constituerait en quelque sorte un rite funébre qui, sans retour, ferait d'un
mort homme-lige d’'un Royaume Funéraire dont nul ne peut plus s'évader.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3e( 191 )og3

(Yest & d’autres conclusions que me meéne un examen comparatif de ces
scénes, et par vole de conséquence, I'allaitement des Soleils par leurs Méres;
tout comme la nature méme de celles—ci s’y révéle infiniment moins simple. Je
ne pense pas que des tableaux comme ceux des temples funéraires, ni les mem-
phites, ni les thébains, représentent directement une protection résultant de
'adoption d’un défunt par une déesse ciel. Protection et adoption sont figurées
autrement, et d’une fagon bien connue. Plus de cing cents fresques des tombes
thébaines les ont représentées, ainsi qu’un nombre incalculable d’ex-voto, sous
la forme de la Vache sortant de la montagne d’Occident, et de 'image du dé-
funt, roi ou homme, qui vient se placer sous son mufle. Le geste est immuable
en iconographie égyptienne pour toutes les protections divines, quel que soit
le dieu : aussi bien celles d'un Amon Bélier aux Avenues de Karnak, que celle
d’une Marit Soghar en forme de serpent (e. g. le groupe d’Amendthes 1l et de la
déesse au Musée du Caire), ete. L'allaitement signifie autre chose, et le groupe
de la chapelle de Thotmés III & Deir-el-Bahari (aujourd’hui au Musée du Caire),
ainsi que les bas-reliefs du grand temple de Deir-el-Bahari, nous montrent,
décomposé en ses deux actes, ce que les scénes d’rallaitement» ordinaires
abrégent en un seul. Dans le premier acte de I'action divine, Haithor, assimilée
au ciel boréal, & Mihit-Oirit (d’ott les plantes de marais muhit qui 'encadrent),
est tigurée sous 'aspect de la Vache nourriciére, mére du Soleil & P'époque
classique, ainsi que Tatteste le disque placé entre ses cornes; et aussi volite
céleste, comme 'indique son ventre tacheté d’étoiles schématisées. A sa mort,
le Roi, figuré adulle et de corps noir (comme le Soleil mort dans les caveaux
funéraires des Nécropoles thébainesV), se place sous son mufle, pour signifier
qu’il se met sous sa prolection. Son étre périssable se résorbe dans le firma-
ment, comme le Soleil & son coucher. Mais son principe de vie, ainsi replongé
dans 'étendue céleste, s'alimente des éléments vitaux dont 1'eau divine du
firmament est saturée, et un nouvel étre vivant se dégage de cette absorption
par le ciel. Cest ce que montre, agenouillé sous le ventre de Ja Géleste Mére
de toute existence, ce nouvean Thotmes ou ce nouvel Amendthes enfants qui
sucent les mamelles d’'Haithor, et dont le corps a repris la couleur rouge qui
indique la vie naissante.

M E.g.1es caveaux de Sen Nedjem et d’Ari-No- noir, placé devantlaVache Divine, figurée couchée
fir & Deir-el-Médineh, avec le Soleil mort, e Soleil au-dessus deI'étendue liquide du ciel primordial.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tde( 192 Yoor—

L’allaitement ne signifie donc nullement, en tous ces cas, 'entrée dans Ie
domaine de la mort par un rite d’adoption, mais bien ou la naissance méme,
la vie & ses débuts, ou le renouveaun de la vie.

Mais si, comme il a toujours été admis d’ailleurs, les Rois défunts ou les
morts ordinaires n’ont fait qu'appliquer & leur destinée les péripéties de la vie
du Soleil, que faut-il penser du sens original de ces déesses nourriciéres de
I'Astre?

La réponse serait aisée, si foutes ces méres adoptives correspondaient, sous
tant de noms ou d’aspects divers, & une personnalité toujours la méme en fait,
et qui serait simplement la Déesse-Ciel. Ce serait toujours cette méme Nouit
que les plafonds des Temples ptolémaiques ou les volites des syringes thébaines

- nous ont montrée soit sous les apparences de la vache, soit en figure de femme.

Ce serait encore la méme donnée, quand Nouit-Ciel est représentée sous
la forme de 1’Arbre de Vie, I’Arbre céleste dont les rameaux abritent les dieux,
I'Arbre ot jadis Atoum se cachait avant de créer le Monde. Les peintures thé-
baines, dont quelques-unes ont su atteindre une grandeunr véritable, nous ont
montré, sous vingt formes différentes, cet arbre-femme dont 1'eau fraiche est
le lait nourricier, 'ean du rajeunissement, 'eau du Kobhou des textes sacrés :
en somme, toujours la grande Nouit, mére des Dieux et des Hommes, mére
des Etoiles, mére du Soleil.

Or il s'en faut que le dépouillement des listes des Méres du Soleil concorde
avec cette explication. Nous venons de voir, presque dés le.début d’un tel in-
ventaire, que toute une partie de ces Méres portent des noms qui sont bel et
bien ceux d'Etoiles diiment authentifides comme telles, soit par les textes
des Pyramides, soit par les recueils dits « funéraires», soit par les figurations
des syringes ou par les représentations des «naissances» — les solaires ou
les royales. L'idée d'un Soleil nouveau, qu'allaiteraient et par conséquent
qu'alimenteraient des Etoiles, pourrait correspondre & une cosmogonie dont
d’autres religions oiit élaboré le récit dans ce qu'il est convenu de classer sous
la rubrique générale de «mythe astral»; et il n'est pas jusqu'anx pauvres
essais des religions de I'Afrique Occidentale ou du Congo qui ne contiennent
¢d et 13 des rudiments de systémes analogues. Je crois cependant que pour
les Soleils Egyptiens, et pour Ra qui les a finalement résumés, 1 faut voir
autre chose que la trace de vieux mythes aussi enfantins, et qu'il vaut mienx

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 193 Jotsm

chercher plus avant encore que ces Soleils mémes. Maspero, le premier, a
établi®), il y a bien longtemps, que beaucoup de ces dieux que nous sommes
habitués & considérer comme des Soleils avaient d’abord été des Dieux Stel-
laires. Gest, je crois, de cette constatation qu'on peut partir pour remonter
plus haut. Ces Soleils qui jadis furent donc des dieux Stellaires — et singu-
licrement ceux qui, sous les divers noms en Horus, ont été des planétes ou des
Etoiles, se révélent, & T'exégése, n'étre parvenus eux-mémes & cette nature
astrale qu’aprés un stage antérieur ou ils n’étaient que des hypostases, ou
plus exactement, des khopirrou, des manifestations ou des renouvellements de
dieuxlqui étaient, en leur essence intime, des dieux-Lumiére on des dieux-
Jour. Si bien quen fin de compte, les nourrices du Soled, ces Ktoiles fémi-
nines qui lallaitent, auraient été autrefois les meéres nourricieres de dieux
stellaires, mais plus anciennement encore de dieux-Jour.

eIl vit de ses Péres -— il s'engraisse de ses Méres» S 11 1o Qe |y
)mmk, déclare un texte devenu célebre en égyptologie ). Enchassé dans
le rituel funéraire mempbhite, le passage n’appartient pas au cycle de Ra. On
a attribué le chapitre & une geste d’Orion, sans raisons bien fondées. Et cest
presque un des dogmes de ‘1’Ecole, depuis Maspero, que de voir en ce long
morceau la survivance de je ne sais quel mythe, sauvagement primitif, 'écho
des épopées divines les plus reculées, venu d’une époque qnasi fabuleuse d’an-
tiquité, ol les dieux, & I'image des hommes d’alors, faisaient de leurs mu-
tuelles théophagies la réplique céleste des cannibalismes d’ici-bas®). L'idée qu’il
sagissait d’Orion en T'espéce a suggestionné — plutét qu'elle n’a suggéré; et
le rapprochement avec nos: mythes méditerranéens de notre Orion chasseur, et
a contribué & transformer le paisible Sahou des figures égyptiennes en une
sorte d'effrayant chasseur des espaces célestes, tuant et massacrant en sa
course, pour s'en repaitre, tous les habitants du domaine céleste . Qui aura

) Masero, Etudes de Mythologié et d’ Arehéo-  sans doute par analogie avec le gesle apparent

logie, t. 11
@ Pyramides, § 394 ff. = chap. 273, 274.
® La traduction de Speleers, dont le pénible
mot & mot ne céle aucune des obscurités du
texte, en accentue encore I'apparente sauvage-
rie.
) Et par succroit les capturant au lasso;
Bulletin, t. XX1V,

du chasseur stellaire de nos images astronomi-
ques. Pour les Egyptiens, ils préféraient y voir,
comme le montrent leurs peintures, le geste
d’un homme qui se retourne et semble appeler
Sopdit. En fait, toute l'interprétation initiale
roule sur les deux mots i’»« 3% ¢ tirer (ou
fermer) la boucle (ou la corde & neends). Spe-

ab

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9a( 194 Yer—

souvenir de tous ces passages des Pyramides ou le dieu (= le mort royal di-
vinisé)mange, dévore tantdt des «sagesses», tantdt des «charmes», tantdt des
«forces», tantdt des étres divins, tant6t encore les « couronnes» (c'est-a-dire
des constellations), soupconnera a bon droit qu'ici encore, ces termes d’appa-
rente anthropophagie cachent, par métaphores, des descriptions de phénome-
nes célestes — tout comme une pluie d’étoiles filantes, par exemple, pourrait
&tre déerite comme un combat fulgurant se livrant au firmament. Bien loin
d’8tre I'écho d’une lointaine épopée barbare des temps préhistoriques, notre
texte pourrait bien étre un morceau de composition raffinée, ou les termes
mystiques, comme les métaphores ingénieuses, recouvrent une description des
différentes forces éparses dans le monde céleste, et que ame, le ba dn défunt,
A Timitation du ba de Ulitre divin, s'assimile une par une avant de réappa-
raitre dans la résurrection gloriense du matin. Quelle que soit I'interprétation
correcte de la scéne de chasse au gibier sidéral, le plus certain est que le
passage ou le Dieu s'engraisse de ses Méres n’a rien & faire avec n'importe
quelle espéce de théophagie. Le verset appartient & un premier tableau,
déerivant Tapparition de I'Ktre divin en toute sa force et muni de tous les
attributs de sa souveraineté. Et sa force est faite de deux éléments : ce que lui
ont donné «ses Méresn oushbou, et ce que lui ont donné «ses Péresv, les
onkhou, les souffles de vie. Réservons ce qui regarde les Péres. Pour oushbou,
rengraisser», c'est nourrir les éléments physiques de I'étre d’une substance
matérielle; et pour un nouveau-né, c'est proprement T'allaiter. Quel que soit
le dieu que le texte des Pyramides mette en scéne, par-derriére le mort
assimilé & lui, les entitds divines qui, sous le nom de «Meéres» ont joué un

leers donne : «a noué le cdble (delabarque?)»,
ce qui, en tout cas, n'a rien & faire avec cette
scéne de capture. Aucune représentation de
chasse au lasso n'autorise positivement le sens
généralement adopté depuis Maspero. La fa-
meuse scéne du tanreau lacé par Séti 1 au
temple d’Abydos n’a aucun rapport. Il semble,
au contraire, que la suite du texte, les compa-
gnons de chasse du Mort Déifié, les actions suc-
cessivement décrites en termes mystiques s'a-
justent assez bien avec ce que les bas-reliefs

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

traditionnels des Temples, et mieux encore, les
peintures des néeropoles thébaines nous font
voir de la chasse au filet dans les marais : le
grand filet & cadre qui se ferme brusquement
par traction sur une corde; les oiseaux capturés
entassés dans des paniers, puis tués, plumés,
vidés, cuits dans des chaudrons, d’autres salés
et mis en wcconfits de volaille» . . . .. le i —
‘:K s'appliquerait & I'action de tiver le cdble de
qui dépend la fermetnre de la partie supérieure

du piege.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tte( 195 )oeg

réle analogue & ce qui est le réle maternel ici-bas donnaient au dieu nouveau-
né leur substance méme. Ge que 'on entendait élre cette substance, lorsqu'il
sagit d’alimenter un dieu—jour et que les «Méres» sont ou une région céleste
ou des Etoiles, je ne me risquerai pas & en proposer les termes précis. Avant
de supposer quil y a eu un temps oti 'on concevait que 1armee des Etoiles
du ciel nocturne forme et nourrit de sa substance lumineuse I'Ktre qui au
matin sera un jour nouveau, ou I'Astre qui, en Ltoile du Matin, détruit les
Ténebres, il faudrait avoir réuni des textes plus déeisifs que ceux ou je pense
simplement trouver jusqu’a nouvel ordre des possibilités d’allusions -— mais, je
dois le signaler ici méme, des possibilités de plus en plus nombreuses. Quant
a des assertions formelles en cet ordre didées, les formules des Pyramides
du type $ 785 (Nouit et les Khabisou) ou § 1193 (Khifto) aboutissent & un
sens trop contestable pour étayer le moindre début de démonstration. Il y a
peut-tre autre chose : ces textes ou ces représentations, encore trop peu
analysdes, et dont les récentes fouilles de la néeropole de Deir-el-Médineh ont
a la fois mulliplié les exemples et renforcé la valeur. Il sagit de toute cette
documentation singuliére du temps ramesside, ot les Poissons ont signifié les
Ktoiles. Aussi bien dans la métaphore littéraire que dans la pictographie sym-
holique, I'époque semble avoir témoigné d’une véritable prédilection pour ce
théme. On verra dans un instant que la donnée n’en avait rien de nouveau.
Elle remontait, bien au contraire, & la plus haute antiquité, et Ton pouvaitla
retrouver dans toute la Vallée du Nil. L'innovation thébaine consista peut-étre
surtout & généraliser un symbole qui, de tout temps, avait exprimé la vie
du principe divin qui se meut dans les eaux célestes et & employer ce sym-
bole pour personnifier les grands dieux stellaires. SiTon entre en cette voie,
on relévera aussitdt une série de passages de la littérature funéraire ou de
la mystique, ott il ne suffira plus, ce semble, de déclarer le texte obscur, cor-
rompu, ou de classer le tout comme formulaire de magie de hasse époque.
Beaucoup figurent dans le recueil du Livre des Morts®). Tel celui qui déclare
que Ra «vit de poissons» ®. — On connait, d'autre part, ce texte «magiquen
ol, en Thonneur de la féte du Soleil, sont énumérées les onze espéces de
poissons & préparer pour le repas divin, et dont plusieurs appartiennent au
™ Voir au chapitre suivant ce qui est dit des @) Gf, chap. 88, 113, 154 ete.
{igurations de 1'Horus-Poisson, Etoile du Matin. ® Chap. 65 (=Pap. de Nou, 1. 5).
25.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—ede{ 196 Jogr—

répertoire ordinaire du Panthéon classique (). Prenons tous ces textes, connus
de longue date en égyptologie, et mettons en regard ces éiranges images de
Deir-el-Médineh, ces scénes d’adoration ol le consacrant a tantét groupé les
Poissons divins en haut du monument, et tantbt — ce qui est plus signifi-
catif — les a disposés au centre, des deux c¢dtés de la «gloire» @ du Soleil
Levant Harmakhis®. Ailleurs, ce sont les Deux Poissons 1dentifiés a la double
figuration de I'Harmakhis-Osiris, et plus loin, I'Horus Si-Isit, Etoile du Matin,
figuré sous les espéces du Poisson Latus .

Je ne tenterai pas de poursuivre un tel inventaire. Les exemples qui vien-
nent d’étre cités auront convaincu, j'espére, que si le Soleil Ra peut posséder
tant de Meres, et de si diverses espéces, ce n’est pas simplement parce que le
Soleil d’Héliopolis a fini par confondre en lui autant de Soleils de la plus an-
cienne Egypte. Cest surtout parce qu'il avait incorporé a sa légende les nais-
sances de ses Précurseurs. Pour toutes ces Méres Divines de 1'Astre, leur fils,
avant d'étre un Soleil, fut aux commencements un Dieu Aube, un Dieu Au-
rore, un Dieu Jour, en tous les cas un Protagoniste du renouveau de la Lu-
miére, dont I'Horus Si-Isit, également Horus Etoile du Matin, devint finalement
le résumé par excellence.

Je m’en tiendrai sur ce point de I'Horus Précurseur et de sa Meére & un
dernier exemple, nécessaire pour montrer cette séric de superpositions ou
plutét de transpositions, exemple ol 1’iconographie sacrée illustre la thése
avec une singuliére évidence. Il nous rameéne de nouveau au symbole du
Poisson. Nous savons qu’en certains points, la religion locale a préféré, pour

M Pap. Anastasi, III, pl. 75, 1. 6 et IV, pl.
96, L. 6.
. ) Stéles avec sept poissons figurés en face de
Ra-Harmakhis, cf. e g. Bullein 1. F. A. O.,
t. XII, p. 186, n° 12. Stele inédite, découverte
par Bruyére au petit Temple de Thotmes II,
voisin de Médinet Habou, avec deux groupes de
trois poissons chacun, de c¢dté et d'autre de la
titulature de Ra-Harmakhis. Parmi les mono-
ments encore inédits du Musée du Caire, citons

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

la stéle ramesside découverte & Syout par Wain-
wright (scéne d’adoration aux Quatre Poissons
Divins).

@) Sans insister plus qu'il ne convient, on
comparera ces dispositifs thébains avee la fres-
que chrétienne de la Basilique de Cyréne, ou
les Sept Poissons sont figurés en voite céleste,
Cf. D. Leccenca, t. I1, p. 138.

" Cf. énfra la résurrection Osirienne en Heo-
rus Abdou.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etdo( 197 )oes——

exprimer symboliquement la figure de la déesse-ciel, substituer & la Vache
des modes d’expressions iconographiques empruntés & d’autres animaux :
¢’étaient, par exemple, le Vautour (Maut)', une chatte, une oie, des serpents;
mais plus fréquemment des Poissons, en raison de ce symbolisme (consé-
quence presque nécessaire, en somme, du concept de la volte céleste liquide)
dont je viens de parler & propos des dieux stellaires sous forme de Poissons.
(’est ainst que pour les gens de Sni (Esneh) le ciel-Mére, I'« Haithor locale »,
pour reprendre notre jargon archéologique, s’exprimait par le poisson Latus.
En transcrivant le nom Sni sous la désignation de Latopolis, 'administration
ptolémaique confirme la prééminence que conservait encore A cette époque la
Déesse-Poisson. Les gens de Behnesa préféraient reconnaitre dans I'Oxyrrhin-
que une figure plus exacte de leur Haithor. Elle était bien, comme partout, le
Ciel d'Oceident, celut qui, & 'heure de la fin du jour, absorbe celui—cAi et ses
forces mourantes, pour reconstituer en son sein d’éternelle meére I'litre qui
sera un jour nouveau. Elle absorbait ainsi la force de I'Osiris, jour défunt, qui
va renaitre en elle en Horus, jour nouveau. Et ce qui était vrai pour I'Oxyr-
rhinque, ciel d’Occident, était vrai de ces autres Haithors du Delta, figurées
elles aussi en poissons, comme le Phagros ou le Lépidote ). Et Plutarque, sans
chercher & fairc d’exégése, nous a raconté gravement la légende des trois
poissons qui, & la mort d'Osiris, en dévorérent la virilité ®. Penchée sur
Osiris, ou plutdt sur le mort étendu sur son lit funéhre, emmailloté du linceul
osirien et devenu un Osiris, I'Haithor Oxyrrhinque est bien identique a 1Tsis-
Oiseau qui vient s'abattre sur la momie inerte du dien qui va la féconder et
renaitre ainsi lui-méme en son fils. Ainsi la représente cette caractéristique
figure du sarcophage de Gamhoud, ot le divin poisson semble prét a s'abattre
sur Ja momie, et qui a donné lieu A de si étranges interprétations ®). Le temps
venu du cycle solaire, Haithor absorba enfin 'Astre du Jour & son coucher.
Mais qu'elle engloutit en sa substance céleste un dieu jour, un mort osirien

(1 Soit sous la forme directe de la N'Kabit M Cf, Aumep ey Kamar, Annales du Serv, des
d’El-Kab, soit par pur jeu de mots sur Maut = Anitg. , t. 1V ; Swovenskr, Bull. Acad. Se. de Craco-
mére (e. g. & Thebes). vie, 1907, p. 104 ; ManLer, Zeitschrift der Morgenl,

®) Ainsi, au reste, qu'a Eléphantine. Pour  Ges., t. LXVII (1913), p. 37 ff.; Seizerisrne,
le Delta, voir. les représentations d'Hatmihit, Archiv fiir Roligionswiss., t. XIL, p. 574 fF.; Wie-
déesse-ciel originaire de larégion mendésienne. pEMANN, Sphinz, t. XIV, p. 231-249.

@ De Iside. Bid. Parthey, § 18.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—etnn( 198 Yoesom

ou un Soleil, ¢’était bien toujours pour lui reconstituer en son sein des éner-
gies comme un corps nouveau, dont elle accouchait au matin sous les espéces
d’'une Aurore, d’'un Horus ou d'un jeune Soleil. Lt c’est bien ce qu’entendent
signifier toutes ses images de la déesse Oxyrrhinque, coiffées des cornes de la
Vache-Mére, avec le disque solaire et I'uraus placés au centre.

Poisson Phagros, Lépidote, Oxyrrhinque ou encore Latus, et tant d’autres
encore ), la forme physique adoptée pour la Mére entrainait cependant & son
tour celle du dieu-fils. Si I'Horus Etoile du Matin, né de la Vache, est figuré
en veau (cf. supra); si, né de I'lsis Epervier femelle, 1l est Epervier, Etoile
devenait Poisson lorsque sa mére était un Latus. L'Horus-Poisson des caveaux
de Deir-el-Médineh est bien un Horus Si-Isit, une continuation de son Pére
Osiris ®; et il deviendra, comme les Horus, un équivalent de résurrection,
une forme seconde d’Osiris. Ainsi attestent tous les scarabées thébains o, sur
le plat de T'amulette, figure le Poisson, tenant en sa bouche la fleur de Lotus
du Renouveau. Kt pareillement, en fin de compte, ces alevins de latus mo-
mifiés, déposés par milliers dans la nécropole d’Esneh, leur symbolisme de
vie éternelle s'interpréte désormais plus clairement. Iils de la grande déesse
Latus, ils sont les Horus issus d’elle au matin triomphant des ténébres; et
semblables & eux en destinées seront les dévots qui les ensevelirent en la
néeropole. Et Tertullien n’a-t~il pas dit : «Sed nos pisciculs secundum iyGvy
nostrum . . . . . i aqud nascimur ) n?

Méres du Jour ou de I'Etoile du Matin et leurs Fils, cependant, se sont fina-
lement constitués en familles; ce sont ces compagnons de I'Astre Ra, ces
comites Solis dont parle Cicéron en son Songe de Scipion. Tout comme I'Oxyr-
rhinque et le Latus, le Mihit, le Phagros, ou le Scorpion Selkit, les Méres
ont placé sur leur téte le disque solaire en signe de maternité; mais le Soleil
a pris, de son cbté, les modes d’expression des anciens dieux-fils, comme il
détenait aussi les attributs des anciens dienx-Péres.

Lorsqu’on regarde, en effet, les figurations d’Amon-Ra, — non pas celles
d’Amon — on est frappé de voir & quel point rien ne décele que le dieu soit
thébain. Méme la sorte de mortier qu'il coiffe lui est commune avec mainte

M Gf. Th. Hoprxer, Tierkult der alten Agyp-  mort osirienne du Soleil, de cet Horus-Poisson,
ter, s, v, Lumiére de la Résurrection éternelle.
@ Voir ce qui est dit un peu plus loin, i la ) TerruiLien, De Bapiismo, 1.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t3( 199 )oe3—

autre divinité. Aucun attribut ne lui est spécial. Rien n’est davantage spéeifi-
quement Iindice du Ra d’Héliopolis. Image ou waspects» plastiquement tra-
duits, tout fait partie de 'appareil commun aux Dieux-Soleils in genere.

Or, si, & premiére vue, la troupe des dieux Soleils ou des dieux solaires de
1’Egypte semble revétir les aspects les plus divers, Iinventaire des formes par
classes et par attributs montre en fait un jeu trés restreint de formes princi-
pales, et un autre jeu, d’étendue tout aussi restreinte, d’emblémes ou de sym-
boles (mots & la fois vagues et commodes dont je me sers faute de mieux).
Quelques gestes indicatifs de forces ou d'attributions, puis la série des couron-
nes viennent compléter ce syllabaire en somme assez sommaire. Seules, les
combinaisons donnent I'llusion premiére de variétés en nombre quasi illi-
mité. Le Lion, le Taureau, l’Epervier, le Bélier, fourniront, avec le corps du
dieu anthropoide, le personnage 1éontocéphale, criocéphale, hiéracocéphale,
Phomme aux ailes d'oiseaux; et le corps méme sera libre ou figuré momifié.
Ianimal, & l'inverse, recevra téte humaine. Et les combinaisons d’animaux
donneront le lion & téte de Faucon, etc. Des bras humains permettront aux
Oiseaux de manier la lance, 'arc ou les fléches qui indiquent 1'énergie bel-
liquense du dieu Soleil. Amalgamés aux vieux dieux créateurs, les Soleils
oiseaux A téte humaine exhiberont I'indice naivement obscéne de leur force
créatrice. Qu'y a-t-il au juste qui soit en tout ce corpus symbolique propre-
ment solaire? Les couronnes de toutes espdces sont I'héritage de toutes les
monarchies religicuses de 1a plus vieille Egyple, et je n'en connais pas qui
soit exclusivement la propriété d'un dieu-Soleil. La double plume droite &
nervures qui surmonte leur téte est 'héritage direct des Min, des Anhouris,
des Sopdou, de tout ce que nous pouvons retrouver des plus anciens dieux
du monde Egyptien. En fait, il ne reste de «solaire» que la représentation
méme de I'Astre, ce globe a ureus dont se coiffe leur image, semblable &
celui que placent entre leurs cornes les déesses-Méres. Mais cet indice du So-
leil, les dieux Horus, eux aussi, le placent sur leurs tétes dicpa&, pour indi-
quer qu’ils sont les précurseurs, les comites Solis puis, plus tard, les fils du
Soleil. Et & leur tour, comme ces Horus, sen coiffent aussi les Horus des
Planétes. Bref, il semble que T'appareil solaire devienne peu & peu sinon la
propriété, au moins I'indice de tout ce qui, par la parenté, ou méme par les
fonctions, s'agrége & la manifestation de la Geste de Ra. Et en face de la lignée

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—te{ 200 )oes—

interminable des méres s'organise 'armée des Fils. Mais terminons d’abord
les ascendants.

Les Meres divines du Soleil Ra expliquent ce qu’étaient les Péres. Le Soleil
d'Héliopolis, et, par 1ui, le Soleil thébain Amon-Ra auraient pu &tre difs « celui
qui est son propre Pére», et nombre d’hymnes solaires 'ont affirmé, en effet.
(elit été proclamer, sans grand effort d’imagination, que le Démiurge, déja
Solell n fiers lors de la création, était le méme étre que le fils engendré par

q g p
lui dans le sein de la Déesse-Ciel. Mais 'expression « Pére de ses Péres»™ enten-
dait marquer ou plutét maintenait & travers tous les remaniements une cos-

q
mogonie moins simple. Ra, dieu supréme, en héritant du mythe de I'Horus de
I'Est, de cet Hor-Douait qui fut son prédécesseur avant de n’étre plus que son
q p P
précurseur, n’avait pas seulement hérité de son mythe pour les seules Méres-
Divines, mais aussi de toute sa famille, et singuliérement de ses ancétres. Les
débris du mythe survivent encore dans le corpus mempbhite, assez nombreux
pour permettre de reconnaitre parmi eux un certain nombre de dieux du firma-
ment. Ge ne sont pas ces troupes anonymes, semblables a celles d'une angélo-
logie, telles, par exemple, que les énigmatiques chounmamit» §77 <= &1 &b les
prétendus dieux ancétres, les ® © ¥, les Sagittaires, ou les mystérieux ranciens»,
les =23 % M. Geux que nous représentent plus tard les tableaux du ciel
sont plus caractéristiques : d’'abord, a ¢6té de 'Horus-Vénus, de 'Hor-Douait,
les trois Horus des trois autres grandes Plandtes, ceux que I'on voit aux plafonds
des Temples ramessides, au nombre des dieux de premier rang, tout de suite
aprés Orion, véritables xoopoxpdropes du ciel égyptien : 'Hor Y\ W =5 =3,
qui est notre Jupiter; T'Hor Taurean du Ciel, § Ht —, Saturne «celui qui
traverse le ciel 4 reculons (et 'on notera comme significative son épithéte
W\ =4, d’Harmakhis, qui est devenue un des noms par excellence du Soleil
lui-méme); enfin FHorus Rouge, le Y\ ==, Mars, dont les Keyptiens avaient
P
noté la couleur caractéristique . Puis v1ennent tous les Horus qui président,
au firmament, au gouvernement de certains [=] ou domaines des constella-
tions. Aprés eux, leur armée innombrable de dieux, de génies ou d’esprits
stellaires, dont les noms remplissent les répertoires : ceux des tables de « Dé-

N Cf. supra, p. 151, PJ - 3 demande & étre vérifide. I semble plu-
) Mercure, le x P J A\ } *, semble jouer tot étre une forme de Khenti Khtai, dont Sot-
un réle plus effacé. Sa confusion supposée avec  tas a soupgonné le caractére stellaire.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e2e( 201 )oer—

cans», des plafonds astronomiques, des parois de syringes ou de Tombes Saites.

Tous ces régents des espaces célestes étaient pareillement les enfants de la
Déesse-Ciel; tous étaient sortis aux commencements, de ce «quartier oriental
du Ciel ot naissent les dieux». Kt tous étaient issus «de la semence d’Atoum ».
Voila les «Péres» de Ra. Mais le jour ol le sacerdoce héliopolitain sut dé-
montrer qu'Atoum, I'Atoum-Ra des invocations des formules des Pyramides,
n’était qu'un Ra qui s'ignorait encore en tant que dieu fils, mais qui était
déjd Ra caché en Atoum, la conséquence de cette proposition apparaissait
inévitable : les «Péres» de Ra sont les enfants d'un Ra qui préexistait a toute
eréation, et qui était en foute vérité le Pere de ses Péres. Kt tel veulent bien
Pexprimer ces compositions ot Atoum siége en avant des files de dieux cosmi-
ques ou élémentaires que la savante construction d’Héliopolis a fini par substi-
tuer aux Horus Stellaires. Mais notons-le bien : Ra en tant que soleil matériel
ne peut plus étre, en des résumés de ce genre, quun Khopir d’Atoum, avec
toutes les fragilités et les destinées éphémeéres d'un Khopir.

Je ne me dissimule pas ce qu'un pareil exposé comporte de longueurs, de
redites et d’obscurités, non plus que d’hésitations. Leur commune excuse sera
peut-&tre acceptée : I'état actuel d'une question ou, sur tant de points encore,
une enquéte exhaustive n’a été menéde nulle part, et o il faut se heurter &
des propositions établies de bonne heure en égyptologie sur des directives toutes
différentes. Si longue et si diffuse que puisse apparaitre cette premiére tenta-
tive de {rayer une sorte de sente en un domaine si embroussaillé, on accor-
dera, je crois, que presque tout le terrain était & explorer. L'articulation des
preuves de détail eiit réclamé, & propos du Dieu-Ciel par exemple et sur plus
de dix autres points, une documentation assurément d’une tout autre abon-
dance. Jai tenté de la restreindre au plus indispensable de ce qu’il fallait
pour lintelligence de notre Féte de la Vallée. Ge n’est point ma faute si les
Protagonistes, comme la Féte elle-méme, sont de nature si complexe. Clest
Iinconvénient foreé du sujet lui-méme.

Je voudrais cependant tenter, au point ot nous sommes parvenus, de ré-
sumer quelques conclusions :

Qu’étaient finalement ces dieux précurseurs? Plus il m’est donné d’avancer

Bulletin, t. XXIV. a6

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—tne 202 Yot

en ces recherches, et micux je m'assure que sl convient de se garder avec
prudence d’entrer trop résolument dans la théorie du «mythe astral », il nest
plus permis cependant de I'écarter d’'une simple dénégation. Il ne sagit pas
un moment de souscrire & Thypothése des influences extérieures. L’Egypte
protohistorique ou préhistorique était bien capable d'élaborer ses mythes
célestes par elle-méme, et il y avait belle heure que le travail était fait aux
dates que supposent les principaux auteurs des systtmes des Astralmythen
babyloniens ). Examinons ces mythes égyptiens en eux-mémes. Par exemple,
beaucoup de ces luttes dont jai parlé au début, luttes contre les monstres
des ténébres, les serpents, Y'dne sauvage, les partisans on les animaux typho-
niens, etc., ont pu tirer leurs origines du fonds le plus ancien, et &tre la
transcription littérale de ce qu'on imaginait concrétement de la texture ou
de la population du ciel liquide. Mais nombre d’autres également peuvent
fort bien n'dtre qu'inventions théologiques de caractére symbolique, exprimant
& leur maniére soit des phénomeénes météorologiques, soit les courses du
monde stelfaire, soit enfin le jeu des forces élémentaires. Ce sera toujours
question de cas individuel que de décider, d'aprés les textes, celle des deux
formations qu'il convient d’attribuer a telle ou telle expression d’une lutte ou
d'une activité célestes®. Quant au caractére de mythe astral des luttes de

) Linfluence des mythes babyloniens parait
plus que difficile & justifier, siT’on adopte les esti-
mations chronologiques du systéme de Jeremias
(Panbabylowisten, p. 16) qui nous améne A la
dale extréme du cinqui®me millénaire, et sil'on
voit & quel état de confusion ef de corruption sont
déja parvenus les textes mythiques de la version
des Pyramides. Les exagérations manifestes de
Stucken (Astralmythen, V, p. 433) excluent
toute possibilité d’ajuster le mythe astral de 1a
Vallée du Nil & sa théorie des pénétrations mon-
diales protohisioriques. Laissons aux mylhes
cosmiques Jeurs indépendances. Harakan, dieu
primordial des Quiches du Guatémala, vivait
comme I'Atoum des eaux primordiales; i a
créé le monde presque exactement comme
Thot. Va-t-on s'aviser de chereher des influen-
ces égypliennes en Amérique précolombienne?

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

La thése de Winckler (Himmels und Welten-
bild, p. 5) peut s'adapler moins malaisément,
et dans une certaine mesure, & la gendse des
mythes astrals de I'Egypte. Bien entendu il
n'est pas question, dans la présente élude,
d'agréer, sur aucun article, a4 Thypothése
romantique d'une prétendue science sacerdotale
ésotérique; et sur ce point tout au moins, les
fortes objections de Sieke ( Drackenkimpfe) gar-
dent toute leur valeur.

& Jene m’oceupe en cette étude que de ce qui
se rapporte au monde thébain. Les traits géné-
raux des systémes du Delta et de 1a Moyenne-
Egypte présentent, comme on le pense bien,
des différences sensibles — surtout en ce qui a
trait aux personnifications de la matiére orga-
nisée.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9( 203 )orz—

I'Horus Si-Isit — alias 'Hor-Houditi — je ne pense pas que I'on songe a le
contester sérieusement. S'agit-il surtout, en ce qui a trait a la genése de la
lumiére, des divinités stellaires on des forces personnifiées (telles par exemple
que le souffle, énergie, le principe du feu, celui de la lumiére et celui de
Thumidité) et finalement du Soleil? Je proposerai, sans insister et dans I'état
actuel de mes recherches, dadmettre que les forces lumineuses, émanation
ou essence du dieu primordial, — la «semence d’Atoum», — d’abord dis-
persées et & Pétat latent, puis devenues vibrations actives chargées d'$$ %,
de souffles de vie, constituérent, en s'agglomérant par faisceaux, les plus mar-
quantes des étoiles, des constellations ou de ces astres mouvants, si distincts
des autres, que nous nommons aujourd’hui les planétes. En face de cette
premiére troupe, une autre, plus réduite aux débuts, mais plus puissante
par son essence méme, était constituée directement par les personnifications
des Dieux-Gestes, des Dieux-Actes, directement détachds du Dieu-Primitif,
auteur de la Vie. C'est du jeu et des rapports mutuels de ces deux groupes
que sortit la premiére ébauche de ce que tenta de reprendre plus tard le
systtme d’Héliopolis. Cest I'énergie de ces premiéres personnifications de.
la vie que la plus vieille Egypte essaya de classer et de définir, quand elle
aborda le probleme des origines; et les Horus primitifs, les premiers dieux-
Lumiére, manifestations plus anciennes encore du Dieu-Ciel décomposé en ses
activités principales, cédérent alors le premier rang aux dieux stellaires. La
troisieme phase (si 'on tient & couper artificiellement, par périodes tranchées,
ce qui ne se manifesta que par milliers de retouches insensibles) devait &tre
Paccession progressive du Soleil au rdle de démiurge. Il n’était pas encore
question de son ultime domination.

Comme le reste des entités divines antérieures A lui, il sortait du sein de
la masse liquide, de ce ciel plein de principes de vie et de lumiéres qu'était
Haithor-Nouit. De la Déesse-Giel (qu’on T'ait d’abord appelée Isis, la Mére de
I'Horus primitif, ou Neith ou Nouit, ou Noubitit, ou Hat-Mihit, ou Maut ou
de tout autre nom) étaient sorties les premiéres personnalités divines régula-
trices des énergies de ce monde. En elle s'étaient manifestés les Lumiéres et
les Souffles qui devaient prendre les noms de ces dieux, de ces Horus, de ces
Khnoumou, Sahou, Selkit, que le panthéon classique fixa une fois pour toutes
en ses listes. En elle encore s'élaborérent les Soleils. Suivant que Iiconographie

2.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

3o 204 Yotr—

prétait au Ciel-Mére I'aspect d'une vache, d’une oie, d'un Arbre, ou qu'elle
lui donnait les traits d’'une femme, 1’Astre qu’elle enfantait était figuré comme
un jeune veau, un oisillon, un petit enfant, ou tout simplement un globe
solaire. Entre tous ces Soleils d’Egypte Ra — et aprés lui Amon-Ra — ont
pu devenir par la suite IEtre supréme, le Dieu qui s'est engendré lui-méme,
«celui qui était hier et sera demainn, et tout ce qu'une théologie peut
s'épuiser & chercher pour définir magnifiquement le maitre et Tauteur de
I'Univers : le ciel féminin, le ciel divinisé et personnifié, Haithor-Nouit
demeura jusquau bout celle qui est la Mére du Soleil, comme elle T'avait été
de tous les &tres divins, de tous les 77 7. Telle Ia représentent les vignettes
ou les fonds de sarcophages thébains, ou encore la fresque du tombeau de
Séti I, mettant au monde le soleil naissant et son esquif; telle veulent I'ex-
primer ces plafonds astronomiques de I'Edfou grec ou du Dendérah romain,
quand ils étirent son corps de femme semé d’étoiles au-dessus du plan ter-
restre et nous montrent le moment précis ot le soleil jaillit de ses flancs.

Les conséquences de ce travail de la pensée égyptienne étaient singuliére-
ment importantes :

(Vétait arriver a reconnaitre en Ra deux essences distinctes, dont I'une est
journaliére et périssable, et 'autre impérissable comme un Akhimsok. Par la
force des choses, elles ne pouvaient ni se méler, ni échanger entre elles :
aouyyvtws xou arpéniws — force m’est ici de me servir des termes de la mé-
taphysique hellénique qui sapprochent le plus de la pensée égyptienne. Mais
allait-on jusqu’a proclamer qu’elles ne pouvaient se discerner I'une de l'autre,
adiupétws? Tous les efforts de la théologie ramesside semblent y tendre,
mais I'énoncé expres ne figure pas dans ses définitions du Soleil Thébain. Et
quant & les présenter comme inséparables, aywpicTws, c’élait 1a quelque
chose qui semble avoir constitué le passage infranchissable.

L'iconographie thébaine montre au contraire, avec une insistance convain-
cante, & quel point elle séparait son Amon-Ra, Seigneur de I'Univers, Kternel
et Omnipotent, de ce qui regardait les destinées de 'Astre Ra. Elle a presque
exagéré, en apparence, ce que I'on voulait enseigner des péripéties de sa
naissance physique et des premiers moments de la vie diurne du Seleil maté-
riel. Je n'en examinerai pas les représentations, dont une partie au moins a
été publiée, soit & propos des Syringes royales, soit dans les éditions des

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—t9e( 205 )tz

divers papyrus funéraires. Peu de systémes religieux ont moins dissimulé la
fragilité et la faiblesse d’une hypostase du Maitre de I'Univers.

On verra par la suite que cette sorte d'insistance n'est peut-étre pas due
entiérement & des survivances de cycles antérieurs & la prééminence de Ra et
dont le rituel, comme la tradition, faisaient qu'on ne pouvait les éliminer, tant
ils étaient inextricablement mélés ou inlimement amalgamés au Soleil. Cecl
était le cas pour les parentés dont j’ai tenté 'examen. Mais pour ce qui est
de la faiblesse méme du Soleil journalier, et des protections qu'il requérait,
on se demande si 'exposé n'en était pas destiné & juslifier ou & préparer ce
quon allait montrer de sa mort physique; ou, plus probablement, si le
cyele osirien n’a pas manifesté son emprise tout au long des scénes de la vie
physique du Soleil quol'idien, pour mieux assurer que Ra, le soir venu, était
nécessairement depuis le début de son apparition un Osiris. G’était, en somme,
souder plus étroitement encore la triple similitude de destinées, auquel tout
tendait finalement dans la Thebes de T'Ouest, celle qui relie le Soleil a Osiris,
celui-ci & 'homme, et le tout & la commune résurrection.

(’est de 1a nature de ce Soleil que je me suis préoccupé ici, et non pas des
avatars de sa vie diurne. Et par conséquent, je n’examinerai qu'en passant ce
quaprés sa naissance, les scénes des temples ou des caveaux funébres nous
enseignent de son voyage au cours des douze heures de la journde. Aussi bien
rien, & ma connaissance au moins, ne venait-il en cours de route modifier sa
texture intime ou lui apporter d’autres essences divines.

Mais avant d’en venir aux instants qui, aprés le déclin de I'astre, marquent
la fin de sa vie diurne, marquons les conséquences de toul ce qui précede
sur I'appareil matériel et le rituel de notre F'éte thébaine de la Vallge.

Si nous avons relevé & la formation et & la naissance du Soleil, I'héritage
de mythes et de concepls cosmogoniques si étrangement disparates, personne
ne sera surpris que son cortége, ses acolytes ou les fétes de son culte révélent
nécessairement la méme complexité. Ni qu'a sa mort quotidienne, le Soleil
Thébain se redécompose en autant d’entités défuntes qu'il était issu, & son
apparition, d'étres dissemblables, ou qu'il avait recu de protections de genres
également si différents. Il n’y a rien de surprenant non plus & présumer

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

5 206 )oes—

qu'd ce moment-la, nous retrouverons une fois de plus des mythes et des ex-
pressions matérielles de mythes od le Soleil Thébain, en tant que Soleil,
n'aura en certaines occasions rien a faire, et ott la cérémonie elle-méme, mal-
gré le nom de celui qui en est le protagoniste, pourra n’avoir rien de spécifi-
quement thébain. Un grand navire « Ousirhat» peut avoir été matéricllement la
propriété exclusive et séculaire du Seigneur Divin de Thebes. Mais si Ton en
excepte les figures de bélier de la proue et de la poupe, ni I'équipage, ni les
édifices du bord, pas plus que les superstructures ou les accessoires symboliques
n'ont rien de proprement thébain; — depuis le Veilleur du Matereau de proue

‘et le Lion Dévorant du pont d’avant jusqu'aux obélisques et aux colonnettes

sur lesquelles perchent les Oiseaux divins en avant du Pur-Oirou. L'examen
archéologique du navire nous montrera en effet, le moment venu, que la
troupe des compagnons divins et les constructions symboliques de '« Qusirhat »
ne sont méme pas dorigine exclusivement solaire — et que nombre d’entre
eux se relient aux cycles des Horus-Giels et des Horus Stellaires .

(Vest done soupconner, par voie de conséquence, quun dieu fait de tant de
ses prédécesseurs et héritier d’'un appareil symbolique aussi composite peat, et
méme doit nécessairement posséder en son rituel la méme complexité, soit dans
Torigine, soit dans la signification des cérémonies accomplies en son nom. Gest
déja mieux entrevoir que la Féte de la Vallée peut avoir une base et un sens
primitifs indépendants de la cosmogonie solaire et d’essence toute différente.

Le cas est bien loin d’étre unique en Egypte. La grande panégyrie de So-

karis a-t-elle bien été au début celle d’'un Soleil mort? Les fétes des défunts

de Lycopolis appartiennent-elles bien & 'Anoubis classique de la période histo-
rique? Tout tend & démontrer une origine singulitrement plus ancienne.
Mais ne sortons pas du domaine d’Amon. Une féte comme celle du Voyage
du vaisseau & Thebes du Sud n’a trés probablement que des rapports de pure
forme avec Ra, et je ne suis pas sir qu’elle en efit avec Amon. (’est cependant

) (lest ce que montrent également les figu-
res du navire solaire dans les syringes royales
ou dans les papyrus décrivant le voyage noc-
tarne de I'Astre. Méme & bord de ce vaisseau,
en apparence si personnel au Soleil Ra, on
trouve des accessoires et des Dieux qui proce-
dent .des mythes stellaires. Tels que I'Ouvreur

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

des Chemins (distinct d’Anoubis), 'Horus Hika-
nou, ete. Au tombeau de Séii I, le Soleil-Ra
Harmakhis tient aux Etoiles ﬂ J *: un discours
qui montre bien par quel artifice la théologie
thébaine cherche A transformer en serviteurs
du Soleil les anciens régents du Giel,

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

9o 207 Jogr—

Amon-Ra qui en est le grand acteur divin. Semblables en cela A nos souverains
et nos chefs d’Etat, les dieux de 1’Egypte historique ont accompli des rites et
présidé & des cérémonies dont la raison d’étre appartenait & des dynasties dis-
parues ou a des religions évanouies. Les Pontifes ne font plus de ponts, mais
il y a encore de par le monde entier les feux de la nuit du solstice d’été. Et
s'adaptant & toutes les onomastiques comme A toutes les légendes sacrées des
religions diverses, le grand rythme divin des équinoxes et des solstices garde,
sur foute cette terre, ses célébrations solennelles. De méme qu'a la panégyrie
de Thébes du Sud, lors de la Féte thébaine de la Vallée également, le navire
d’Amon-Ra et ce qu'il emporte & son bord de mythes hétéroclites s'en va, par
les canaux, aux «Demeures de Millions d’Années» de ses fils, aux nécropoles
ol P'attendent les survivances des milliers d’hommes défunts. Est-ce hien un
rite thébain qui s'accomplit alors? Est-ce bien d’Amon, ou de Ra, ou méme
d’Amon-Ra que dépendent Ja signification et le but de la Féte? Ou d’un Soleil
commun a toute l’Egypte, et qui accomplit & Dendérah, & Syout, sous d’autres
noms, mais rattachées & une méme croyance, d’autres «Fétes de la Valléen?
Ou bien méme de dieux encore plus anciens, qui avaient fini de régner sur
IEgypte, et qui avaient laissé & leurs successeurs A la fois la donnée mythi-
que et le soin de la perpétuer en ses wépmai? Au grand Temple de Médinet
Habou @, une longue représentation, encore unique de son espéce, illustre
en sa composition essentielle, comme en ses actes principaux, la grande féte
de 1a mort de Sokaris, celle des «choses mystérieuses» de la Nuit, o le cor-
tege «fait le tour des Murs du Temple, sur son dos». Au tableau principal,
devant la chésse qui contient la dépouille divine, dix-huit prétres portent
I'insigne de la résurrection du dieu en aurore-Nofirtoumou, la grande hampe
terminée par deux longues plumes. L’embléme est encore couché sur ses sept
supports. En un autre épisode de la cérémonie, on voit un prétre tenant en
ses bras I'« Bau de la Lustration». Voila Ja féte annuelle des morts suivant le
rite de Sokar-Osiris ¥,

Rien de pareil & notre Féte de la Vallée. Les fresques du tombeau d’Amon-
mosou® nous font assister, avec un luxe de renseignements exceptionnel, a

") Seconde cour Péristyle, Mur Sud et partie  se référe & «Taffaiblissement du dieu en Aby-

méridionale du Mur Est. dos».
@ Tout le texte de la longue pridre du Roi ® T. 19 (Dird Abou'n-Néga), Paroi C.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—e0{ 208 )oe3—

Parrivée du grand « Ousirhat», venu de Karnak avec la «substance» ) d’Amon-
Ra. On le voit naviguant sur le grand canal qui reliait an Nil Ja région nord
des Memnonia. Et le texte énonce : p Y\ | 3¢ | dlko § 7= =2 7
«cect est e navire d'Amon-Ra, Roi des Dieux, qui est en son nom d’¢ Ousir-
hat”». A sa rencontre, sortie de son Temple {unéraire, s'avance la vénérable
Statue Trdénante d’Amendtheés I=, portée sur la sedia aux Lions accostés. Et

le texte déclare que le roi défunt : QQ)' !AJ&—_.!%(?+-‘-|.1.!:.IW

!::: s evient voir son Pére Amon-Ra, Roi des Dieux, en sa Belle [Féte de
la Vallée».

Le second acte de la cérémonie nous est raconté dans cette belle composi-
tion murale qui se déploie sur Ia paroi du mur de fond de la cour péristyle,
au Memnoniom de Séti Ier, & Gournah®. La bart ' Amon-Ra a été sortie de
V'« Qusirhaty». Celles de Maut et de Khonsou ont été tirées également de leurs
navires respectifs. En cours de route®, la bars et I'image sacrée de la Reine
Ahmés Nofritari aux chairs noires se sont jointes au cortége. Gomme la statue
d’Amenhotep 1= tout & 'heure, celle de Séti I*r, sortie de son Temple funéraire,
est allée au-devant du Roi des Dieux. Sa bari s'est jointe & celles de la troupe
divine. Les voici arrivées devant Je Memnonium, figuré a extrémité droite
du tableau, en abrégé conventionnel ¥, Le roi régnant, Ramses II, sort du
Temple, et adore le Roi des Dieux. L’Esprit du roi défunt, Séti I, est sorti,
lui aussi, de sa «Demeure de Millions d’Années». Il se place derriére Ramses,
le bénit du geste, et demande & Amon-Ra d’accorder ses gréces 3 son fils bien-
aimé ),

Mais quel est le sens de cette visite I’Amon-Ra, en celte «helle Féte de la
Vallée»? Ou plutdt, quelle est I'entité de 'Amon-Ra en ce jour-la, et quelle est
son «essencen, quand il vient ainsi «voir les rois défunts»? Est-ce, comme

O L’«Ousirhat» est déclaré dans les textes, le
navire de I'Aoufou tt¢ du Dieu.

& Ces textes, aujourd'hui détrnits, figuraient
encore au temps de Hay. Je les dois & M" M.
Baud, qui les a copiés dans le manuserit du
British Museum.

® Temple de Gournah, cour Péristyle, mur
de fond, derriére la colonnade, section Sud,
entre la porle principale et celle menant aux

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

chapelles de Ramsés [,

M Ou dés le départ de Karnak? CGf. supra,
p- 61, note 7.

&) Cf. Leesivs, Denkmadler, 11, 150, ot ia
fin du cortege manque, cest-d-dire toute lu
partie gauche, prés de la Porte de Ramses I+,

©) Daprés ma copie révisée & Gournah en
1928. Le texte se référant & la Féte elle-méme
sera donné ultérieurement.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

—eerze( 209 Yoo

Sokaris & Médinet Habou, un dieu mort qui va ressusciter? Mais il n'y a celte
fois aucun embléme analogue & celui de Nofirtoumou. Est-ce donc un Amon-
Ra déja revenu & une nouvelle vie, aprés sa mort annuelle de Soleil physique?
it qu’est-ce alors que le sens de 'doufou du Soleil? Que peut étre, sur cette
terre, la esubstance» d’un Amon-Ra céleste? Et cependant, tout le sens intime
de la cérémonie dépend de 13. Quand le dien ira parcourir les nécropoles, et
quand son clergé, comme & Dendérah (), fera I'aspersion de I'«cau de renou-
vellement» sur les images des défunts, est-ce donc Ia un rite mortuaire, une
sorte de répétition — & la vérité bien difficile & justifier — des rites de la
Nuit de Sokaris? Ou le rile, venu de plus loin que le dogme solaire, veut-il
affirmer qu'un Dieu s’est renouvelé, que le voici sorti de I'Eau de renaissance,
et quil vient faire participer les Défunts & la résurrection dans la Lumiére
éternelle? Pour pouvoir nous orienter vers l'interprétation finale, I'examen de
la naissance du Soleil Thébain ne suffit cerlainement plus. Il nous faut encore
nous rendre compte de ce que représente la fin de la journée solaire, la fin
de I'Astre, et de ce qui correspond dans le reste du xéopos a sa mort quoti-
dienne. On y verra, ce me semble, que cette mort est surfout semblable &
celle d'un Dieu-Jour Osiris, el que son renouvellement matinal est celui d'un
Horus Dieu-Aurore. Chemin faisant, sous 'amalgame factice imaginé pour
déerire le périple nocturne du Soleil, se décéleront, en maintes occasions, les
réles primitifs des «Indestructibles» Stellaires, et la place que tient, dans les
eaux du Ciel Boréal, le principe de vie universelle, source des khopirrou des
&tres. Si c’est bien d une telle donnée que se rattache le theme initial de la
«I'éte de la Valléen, cest ce que tentera d'élucider la suite de cette étude.

G, Foucarr,
(4 sutvre.)

@ Cf, supra, p. 113.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Pevd IRUING VIVLYD WA

‘PNG 908, ‘SAINALIPIXD SI0IEJ "IUEIS ap aIen1duES — “YeulIey]
‘BIUOUTIDY Xne 93e£0A Np IN0JI NE ‘S [, ¥ BY-UOWY P 2i1ABU 9] sugwer 3ppryury-addiiyg

"AIXX "I ‘unapug

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

v SRS VIVLYY dini

IX 'id

1656 U ‘aIIeT) NP 99SNY IUY-WE-UOWY,P 3quiol e[ 3p iueuasoid jord1-seq
"JBUINOD) ¥ ‘1] 119G 9P WNIUOUWIN NE IPIOqe BY-UOWY P JIIABU 9]

"AIXX I ‘unanng

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

Bulletin, T. XXIV. Pl XII

Le grand navire d’Amon-Ra se rendant & Luxor.
BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Fouca&. Partie avant. — B. L’arriére du navire.
Chapitre IIl: Les précurseurs dulgataidk. — Petit temgle de Ramses I1I. Muraille extérieure, paroi Ouest

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

IMP. CATALA FRERES, PARIS.


http://www.tcpdf.org

P1. XIIL

1

t. XXIV.

n,

BIFAO 24%1924), p. 131-209 | G¢orges Fo
Chapitre H: Les précurseurs du Spbleil.
© IFAO 7026

O

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

. Paroi ouest).

v

L’Amon-Ousirhat mené 3 Luxor par le Roi-Grand Prétre Hribor (Karnak. Temple de Khonsou. Cour Périst


http://www.tcpdf.org

‘AIX i

*(anseudp sXIX (61 out * T ‘¥SeN unoqy i op djodomyy ) 10led MOSOWUOW Y p neaqiuol np anbsaiy)
saxrerpuny sapdway, Xxne xneued sof 1ed JULPUI 95 BY-UOWY P NEIsSIEA 3

N RN

//W///z//,é

"AIXX 3 Cunong

-209 Georges Foucart

p. 131

),

BIFAO 24 (1924
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

Bulletin, 1. XXIV, Pl. XV.

ra—
S
pmmm—

Le Divin Qusirhat d’ Amon-Ra

(Fragment de bas-relief acquis 4 Luxor, ct provenant, suivant toute apparence,
de la nécropole de Deir-el-Mddineh ; XXe dynastie).

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

Bulletin, T. XXIV.

Cliché Bruyere.

Nouit Voute Céleste et Arbre Divin — Meére du Soleil et Dispensatrice de ’Eau du Qobhou.

Deir-el-M¢dineh — Tombe 216. Volite du Caveau.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net VHE: QATALATRERES, PARY;


http://www.tcpdf.org

v PTG YVIVIVI G

IIAX 'Id

‘pioN 1o °

91U22S3p 9P 110[NOY) "LEILYON Uy B[ 9P 2quWo], “wiieH-[3-ueqig

‘JIEEIN 19 IOUIIBL] 211Ud 91$9[970) 1UZPY ‘UH[IS

'J19§-SIPPED YD

N

"AIXX I ‘unanng

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

Beévd IIENG VIVLVY dR

HIAX 'Iid

“15an(Q) e ‘1sg NN ‘opeuuo(od apueid e[ 2p $9100 Seg — "10XNT
‘(anseudp »111ax) 10x07T & 93eLoA 9 spide Yeurey] B JULIIUDL JRIIISNO-UOWY, ]

DI TRAY
QAN

"AIXX "I ‘unaiug

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne

du Soleil.

ecurseurs

Chapitre Ill: Les pr
© IFAO 2026


http://www.tcpdf.org

v IRUNG VIVAYD el

XIX ‘Id

"1qey-w-10(,p a8eydosreg *LS aquio], *YnO[OW-2-TeqIg
“(s&qydaN-11yos-sis[-yioN 1omienb of suep sAyiydaN ap anbinywiAs) (310 np srontenb axenb sop un p 2owd9101g YOS

J19G-SIPPED 241D

"AIXX I ‘unanng

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

v IRUNG VIVLYD el

+a8eydooreg np J[eg B[ 9p AILOA ‘LI 9qUWIO], “YNOJON-[9-ueqIg
1y[3S 9p 218y e[ ‘uory np snssap-ne ‘oydned 39 ney ug — ‘uand4Sy 910 np suone[PISU) ST

SR e ey W s o

“JIOS-SIPPED 2YIND

"AIXX ‘L ‘unenng

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

v SRS VIVLYY dini

IXX 'id

N WA

Syl

b

159N 101ed *T AAqUILYD) ‘LIEILJON dUIN [ 9P dqWIOJ, ‘WHEH-[3-ueqig

$2183[9D) SAPEA 1dag 9] 10 NeAIME], 9]

v

"/

LIV e M/ I F (NN

"J1ag-SIPPED YD

Rt

"AIXX I ‘unoqug

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

Beévd IIENG VIVLVY dR

IIXX 'id

T 19 [ SamsISay 'png 101ed ‘AXY 2iquieyD) ‘sauuauis sappadey) sop adnoiny ‘[T seswuey ap aarerpung ojdwa y, ‘nOqe-12UIpIN

'$218919D) soydr A 1dog s3] 310 neaine], 9]

JRS-SIPPED 2YAIID

AIXX I ‘unenng

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

Bulletin, T. XXIV. Pl. XXII1I

b [
8 Fory

‘\I

Cliché Gaddis-Seif.

La Mort du Soleil-Osiris.

Biban-el-Harim. Tombe de la Reine Nofritari. Chambre 2. Paroi Nord. Section Ouest.

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart
Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egne it s mes.


http://www.tcpdf.org

Pl XX1V

Bulletin, T. XXIV.

Cxisiaint
grTireee -P.—.w.m_..Ec
FEeesNE Ui feqlLt

Cliché Bruyére.

Khouti.

Deir-el-Médineh. Tombe 5. Chambre 2. Extrémité de la Paroi Est. Registre supérieur.

Le Soleil Ra en ses deux « moments » d’Osiris et d’Hor-’m

BIFAO 24 (1924), p. 131-209 Georges Foucart

Chapitre Ill: Les précurseurs du Soleil.

© IFAO 2026

https://www.ifao.egnet fi@fas rmews ras.

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

