
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 122 (2022), p. 525-540

Christophe Thiers

Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 122 - 2022

Stratégies pour une divinisation :  
la stèle insolite de Pachermontou-panakht

Résumé

Publication d’une stèle passée en salle de vente en 2018 ; elle présente deux divinités 
hiéracocéphales assises face à face, dont l’une affiche l’iconographie du dieu Montou. Les courtes 
légendes sont pourtant tout autres, et semblent désigner un défunt divinisé, phénomène bien 
connu de la Thèbes gréco-romaine.

Mots-clés :  Thèbes, Ermant, Djémê, Montou, Pachermontou, personne divinisée, saint, 
choachyte.

Abstract

Publication of a stele that passed through a London auction in 2018. It bears the relief of 
two falcon-headed deities seated face to face, one of which showing the features of the god 
Montu. The short texts are however quite different, and seem to designate a deified human, a 
phenomenon well attested in Greco-Roman Thebes.

Keywords:  Thebes, Armant, Djeme, Montu, Pashermontu, deified person, saint, choachyte.

Christophe Thiers *

 * CNRS, UMR 5140 – Archéologie des sociétés méditerranéennes, Montpellier.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 526	 Christophe Thiers

1

Passée� en salle de vente à Londres en juillet 2018 1, une stèle en grès attire l’attention 
par la qualité et l’originalité de sa représentation (fig.  1-2) 2. Traitée en relief levé 
polychrome sur un fond ocre jaune très partiellement conservé, elle est surmontée 

par un disque solaire ailé ; trois bandes de sol occupent la partie inférieure. Au-dessous d’un 
ciel étoilé sur fond bleu, deux divinités trônant se font face, munies du sceptre-ouas et de la 
croix-ânkh, et pourvues de la queue de taureau. Têtes et corps étaient traités en rouge. Chacune 
est identifiée par une colonne de hiéroglyphes relativement empâtés (fig. 4), qui présentent 
quelques difficultés de lecture (infra). Une photographie montre que le revers est grossière-
ment épannelé (traces d’outils). Les nombreux points d’achoppement auxquels est confrontée 
l’analyse de ce document atypique nécessitent la présentation d’interprétations multiples. Il en 
ressort que ces différentes lectures se combinent pour dessiner une construction théologique 
complexe et d’une grande originalité.

1.	 Les deux dieux face à face

À gauche, on reconnaît le dieu Montou hiéracocéphale, coiffé des deux hautes plumes 
surmontant un disque solaire  (rouge) orné des deux uræi caractéristiques ; la perruque tri-
partite était traitée en blanc. Il porte un large collier et son buste est partiellement gainé de 
jaune, avec quelques détails gravés, malheureusement peu distincts (corselet/cuirasse 3). Une 
forme dessinant une large « virgule » recouvre en partie l’épaule droite et reste sans explication 
(restauration ?). Le trône est décoré de plumes-écailles rouges ; l’estrade rectangulaire n’est pas 
gravée (traces de gesso blanc).

À droite, un dieu également hiéracocéphale, que l’on peut dès l’abord identifier par 
commodité à Sokar (?), coiffé de la couronne-tcheni/henou ( ) avec disque solaire et plumes 4 

	 1	 Vente Christie’s 15501, Londres, 3 juillet 2018, lot 39 ; précédemment, vente Christie’s, Londres, 7 juillet 1970, lot 131 
(marché de l’art argentin). Le lot 39 n’est plus visible sur le site de la vente 15501 : https://www.christies.com/en/auction/
Antiquities-27422?intsaleid=27422&lid=1 (consulté le 14.09.2021) ; il a été acquis par un collectionneur britannique. Je suis 
reconnaissant à l’égard d’Isabelle Régen qui m’a signalé ce document, et j’adresse mes remerciements à Claudio Corsi et 
Carmel Shayle (Christie’s, Londres) pour l’autorisation de publication et de reproduction photographique. Il m’est un devoir 
de remercier Alexandra von Lieven qui a bien voulu relire cet article en cours de rédaction ; je lui suis redevable de remarques 
et suggestions éclairées.
	 2	 85 cm de haut ; bon état de conservation malgré plusieurs cassures, partiellement masquées par une restauration réalisée 
à une date inconnue (au moins cinq fragments recollés, fissures colmatées par un enduit débordant). Un nettoyage permet-
trait sans doute de raviver l’intensité des couleurs ; les pigments rouges appliqués sur le trône de droite empêchent désormais 
d’évaluer correctement l’ampleur de la restauration.
	 3	 Sur cet attribut vestimentaire (souvent figuré avec des plumes/écailles), E.K. Werner, The God Montu: From the Earliest 
Attestations to the End of the New Kingdom, Ann Arbor, 1986, p. 48-50.
	 4	 Plumes légèrement plus larges et moins inclinées que celles de Montou.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht	 527

de couleur jaune, et dotée de deux uræi sur les cornes plates 5 ; sa perruque tripartite était 
également recouverte d’un enduit blanc. Il arbore un pectoral et un bracelet sur le biceps 
droit. Le pagne conserve des traces de pigments jaunes et bleus ; la queue de taureau, reportée 
à l’avant, se singularise par un nœud de tissu 6. Le trône présente des traces de couleurs rouge 
et jaune 7, sans décoration particulière (mais largement restauré) ; l’estrade conserve des traces 
de pigments jaunes. 

Les deux sceptres-ouas délimitent un espace réservé à une table d’offrandes, guéridon orné 
de deux tiges de lotus (bouton et feuille) qui s’entrecroisent 8. Le style oriente vers une œuvre 
de la fin de l’époque ptolémaïque ou de la période romaine.

Les stèles figurant deux divinités face à face restent peu fréquentes, et n’ont semble-t-il pas 
fait l’objet d’une étude d’ensemble 9. De même, dans les temples, les scènes de ce type sont 
rares, parfois avec une divinité faisant offrande à une autre, ainsi Khnoum-Rê bras levé devant 
Horakhty (titre spécifiant l’offrande de la campagne) 10 ou Amon présentant la croix-ânkh à 
Amonet sur une scène qui ornait l’intérieur d’une niche à Karnak (ép. Toutânkhamon) 11. Cet 
agencement est également attesté dans le corpus des tableaux peints d’époque romaine (Fayoum), 
même si la représentation de couples divins côte à côte est plus fréquente 12. Dans un simple 
face-à-face, on verra le duo de personnages divinisés dans le temple de Kalabcha 13 ; sur le même 
monument, un autre relief montre (les) deux dieux (anonymes), sceptre-ouas et croix-ânkh en 
mains, séparés par un guéridon chargé d’offrandes (fig. 5) 14.

	 5	 C’est-à-dire la couronne  mais avec les plumes droites ; E. Vassilika, Ptolemaic Philae, OLA 34, Louvain, 1989, 
p. 306 (FH3-FH4) ; quelques exemples à Esna VI, nos 475, 500, 508, 510, 521, 529, 532, 559 ; VII, nos 550, 554, 561, 597, 602, 
605, 606, 609.
	 6	 Les exemples attestent cet attribut pour le roi et/ou les divinités en position debout. Absent de la partie ptolémaïque du 
temple d’Esna, cet élément se déploie sur nombre de reliefs d’époque romaine ; voir, par ex., Esna VI, nos 510, 521 ; également 
très fréquent au mammisi romain de Dendara et sur les portes d’Hathor, d’Horus et d’Isis. Pour la fin de l’époque ptolémaïque 
(Ptolémée XII Néos Dionysos), V. Rondot, Tebtynis II. Le temple de Soknebtynis et son dromos, FIFAO 50, Le Caire, 2004, 
p. 119 (44) et 135 (52).
	 7	 L’ampleur de la restauration rend difficile l’identification des zones peintes en rouge.
	 8	 Différents des habituels boutons de lotus identiques (par ex., Deir Chelouit I, no 31 ; III, no 139 ; Tôd I, no 70) ou de 
l’association bouton/fleur ouverte (par ex., El-Qalaʿa II, no 130).
	 9	 Par ex., stèle ramesside BM EA 646 : M. Bierbrier, HTBM 12, Londres, 1993, pl. 68-69 (Amon/Mout face à Horus/Isis). 
On exclut les stèles avec la figure d’une divinité (Miysis, Thot…) devant son animal emblématique (sur un piédestal), par ex., 
Copenhague ÆIN 310 : M. Jørgensen, Egypt IV: Late Egyptian Sculpture 1080 BC–AD 400, Ny Carlsberg Glyptotek, Copenhague, 
2009, p. 214-215 (90) ; Amsterdam APM 7794 : W.M. van Haarlem, CAA Allard Pierson Museum Amsterdam III, Louvain, 
1995, p. 85-86 ; Baroda EG 93 : E. Bresciani, M. Betrò (éd.), Egypt in India: Egyptian Antiquities in Indian Museums, Pise, 
2004, p. 80 et 246.
	 10	 Voir, par ex., Kalabchah, pl. 76B ; sous toutes réserves, S. Bosticco, Museo Archeologico di Firenze. Le stele egiziane 3, 
Rome, 1972, p. 68-69 et pl. (62) ; cas particulier de Sobek face à Horus, S. Cauville, « L’impossible serrement de main ou la 
pax romana à Dendera », RdE 58, 2007, p. 29-39.
	 11	 D. Dembitz, A. Garric, Karnak 17 (à paraître).
	 12	 V. Rondot, Derniers visages des dieux d’Égypte, Paris, 2013, p. 166-169 et 241-242 (Moscou 6860 : Sobek-Rê debout face 
à Prémarrès trônant ; Caire JE 28159 : Prémarrès, bras tendu vers Sobek) ; ibid., p. 243, fig. 38.
	 13	 J. Cayzac, « Un duo de défunts divinisés dans le panthéon de Kalabcha », RdE 69, 2019, p. 46, fig. 6 = Kalabchah, pl. 96B 
et 99B.
	 14	 Kalabchah, pl. 107A-B.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 528	 Christophe Thiers

Fig. 1.  Stèle de Pachermontou-panakht. 

©
 C

hr
ist

ie’
s 2

01
8,

 L
on

do
n

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht	 529

Fig. 2.  Stèle de Pachermontou-panakht (fac-similé). 

©
 C

N
RS

/C
. Th

ie
rs

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 530	 Christophe Thiers

2.	 Le plateau d’offrandes

Le guéridon est chargé d’offrandes alimentaires habituelles : sept pains, une oie troussée et 
deux légumes/fruits (grappe de raisins ?). Fait plus original, le tout est surmonté par la figure 
d’un âne (fig. 3) 15. Les pains présentent un dispositif symétrique habituel, mais l’oie troussée est 
tournée vers la droite, de même que l’âne. Malgré la présentation en vis-à-vis des deux dieux, 
l’orientation de ces offrandes carnées invite l’observateur à considérer un don de Montou à 
l’égard de la seconde divinité.

L’âne, museau allongé, oreilles dressées sur la tête, est présenté couché, pattes entrecroisées, 
apparemment non ligotées ; la queue courte se confond avec l’arrière de la cuisse. Les oreilles sont 
rabattues en arrière, attitude habituelle pour l’ongulé marchant, mais semble-t-il moins usuelle 
que les représentations avec les oreilles en V, écartées l’une de l’autre (âne et animal séthien). 
S’il est figuré soumis, recroquevillé sur lui-même, l’âne ne présente pas les caractéristiques 
habituelles de l’animal séthien offert en sacrifice, dardé d’un ou plusieurs couteaux ou percé 
d’une lance, souvent la tête tournée en arrière 16. Il semble avoir été « ajouté » au lot d’offrandes 
alimentaires 17 ; sans modifier sa signification intrinsèque, sans doute peut-on envisager ici la 
représentation d’un pain/galette « onomorphe » ou d’une figurine en cire 18.

	 15	 Bien distinct d’une antilope/oryx ; P. Derchain, Le sacrifice de l’oryx, Rites Égyptiens I, Bruxelles, 1962, pl. III ; par ex., 
E. Vassilika, Ptolemaic Philae, p. 361 ; Philae III/2, no 33.
	 16	 Pour le sacrifice de l’âne, J. Yoyotte, « Religion de l’Égypte ancienne V. Source grecque et religion égyptienne tardive : 
l’âne dans les croyances égyptiennes », AEPHE SR 77 (1969-1970), p. 185-191 = id., Histoire, géographie et religion de l’Égypte 
ancienne. Opera Selecta (éd. I. Guermeur), OLA 224, Louvain, 2013, p. 333-339 ; F. Labrique, « “Transpercer l’âne” à Edfou » 
in J. Quaegebeur (éd.), Ritual and Sacrifice in the Near East, OLA 55, Louvain, 1993, p. 175-189 ; H. Beinlich, Handbuch der 
Szenentitel in den Tempeln der griechisch-römischen Zeit Ägyptens 2, SRaT 3,2, Dettelbach, 2008, p. 19 ; M. Vandenbeusch, 
Sur les pas de l’âne dans la religion égyptienne, Leyde, 2020, p. 207-224 (scènes des temples ptolémaïques, p. 209-210 et n. 16). 
Je remercie Christian Leitz, qui me signale une scène montrant le roi tirant à l’arc sur des ânes (Edfou I, 403, 8-18 ; IX, pl. 32b, 
dessin à amender) ; et probable parallèle Tôd I, no 159.
	 17	 Comparer avec les animaux ligotés, parfois décapités/découpés, présents dans les amoncellements d’offrandes alimen-
taires (consécration de la grande offrande, par ex.) ; E. Vassilika, op. cit., p. 381.
	 18	 Plutarque, De Iside et Osiride, 30 (pour les galettes estampées de l’image d’un âne enchaîné, préparées aux fêtes de 
Payni et de Paophi) ; J. Yoyotte, op. cit., p. 89-90 = id., Opera Selecta, p. 337-338 ; M. Vandenbeusch, op. cit., p. 177-179 et 
224.

Fig. 3.  L’âne présenté en offrande. 

©
 C

hr
ist

ie’
s 2

01
8,

 L
on

do
n

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht	 531

3.	 Les inscriptions 19

Il ne s’agit à ce stade que d’une première tentative de traduction, dont on tentera d’affiner 
le sens dans les pages qui suivent.

•	 Montou hiéracocéphale

ḏd-mdw (j)n p(ȝ) šr Mnṯ(w) pȝ nḫt
Paroles dites par Pachermontou, le puissant/victorieux 20.

•	 Dieu hiéracocéphale (Sokar ?)

ḏd-mdw (j)n… (?) Ḏȝm.t nṯr ʿȝ wr
Paroles dites par… (?) Djémê, très grand dieu.

a	 Proche du signe des jambes marchant mais sans pieds ; /  ? 
b	 Ou .

	 19	 La notice de Christie’s précisait : « I am Montu the Victorious » et « Come! Horus drives back the enemies, the Great One ».
	 20	 À ce stade, je considère une métathèse du n dans la graphie usuelle de nḫt.

Fig. 4.  Détail des légendes « divines ».

©
 C

hr
ist

ie’
s 2

01
8,

 L
on

do
n

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 532	 Christophe Thiers

4.	T héonymes ou anthroponymes ?

Les graphies des deux légendes « divines » posent question, immédiatement après la sé-
quence introductive ḏd-mdw. Dans le cas de Montou (à gauche), la présence de deux petits 
signes précédant le nom du dieu étonne ; le p et la boucle de l’enfance sont pourtant dif-
ficilement compréhensibles autrement que par p(ȝ) šr 21, « le petit », « l’enfant », « le fils ». 
Pȝ-šr-Mnṱ/Ψενμώνθηϛ « Le fils de Montou » est bien connu de l’anthroponymie (grecque et 
démotique) ermonthite et thébaine 22. Panakht (pa-nḫt) constituerait la seconde partie du théo-
nyme 23, élément distinctif parmi les fréquents Pachermontou. Une telle séquence pour qualifier 
le dieu Montou demeurerait des plus déroutantes, d’autant plus avec une graphie hiérogly-
phique. On ne peut manquer de songer à la mention d’un personnage divinisé (ḥsj « loué »/ḥrj 
« supérieur, maître, sheikh ») 24, malgré la représentation à l’effigie du dieu hiéracocéphale (voir 
infra). Un « saint » (pȝ ḥrj) Pachermontou est attesté dans la documentation démotique thébaine 
de la fin du iie s. av. J.-C. 25 ; on notera également qu’une stèle (Caire JE 52809) présente un 
certain Hor, personnage thébain divinisé, fils de Pachermontou ( ) et de Tacheret 26. Les 
attributs vestimentaires de Hor (cnémides à tête de lion) le caractérisent comme un militaire 27 : 
doit-on identifier notre Pachermontou-panakht au Pachermontou de la stèle Caire JE 52809 
et ainsi père de Hor ?

	 21	 D. Kurth, Einführung ins Ptolemäische: Eine Grammatik mit Zeichenliste und Übungsstücken 1, Hützel, 2007, p. 167 (6) ; 
pour jt « père », E. Cruz-Uribe, Hibis Temple Project 1, San Antonio, 1988, p. 183, n. 1172 et pl. 71A (non attesté ailleurs) : la 
légende du premier dieu est lue « Amon-Rê maître de Thèbes […] qui réside à Hibis […] puissant […] » mais l’iconographie 
(photographie 2) est celle de Montou (hiéracocéphale, couronne avec deux uræi ?), il précède Amon d’Hibis, Mout et Khonsou ; 
en vis-à-vis (pl. 71B) sur ce linteau, on trouve Amenopé devant Maât, Amon et Mout.
	 22	 DemNb I/4, p. 248-249 ; Trismegistos TM_namID_981 et TM_NamVar 6638 (Pȝ-šr-n-Mnṱ) (https://www.trismegistos.
org/nam/detail.php?nam_id=981) ; PN I, p. 118 (22) ; II, p. 355 ; H.-J. Thissen, Die demotischen Graffiti von Medinet Habu. 
Zeugnisse zu Tempel und Kult im ptolemäischen Ägypten, DemStud 10, Sommerhausen, 1989, p. 236 ; B.M. Muhs, F.D. Scalf, 
J.E. Jay, The Archive of Thotsutmis, Son of Panouphis: Early Ptolemaic Ostraca from Deir el Bahari (O. Edgerton), OIP 146, 
Chicago, 2021, p. 147 ; par ex., Psenmonthes fils de Paos (iiie s. av. J.-C.), « pastophore d’Amon de Djémê, prophète, prêtre 
et pastophore de tous les jȝw.t et tous les sḥn du scribe royal Amenhotep fils de Hapou » ; A. Łajtar, Deir el-Bahari in the 
Hellenistic and Roman Periods: A Study of an Egyptian Temple Based on Greek Sources, JJP Suppl. 4, Varsovie, 2006, p. 21 et 72.
	 23	 DemNb I/6, p. 389 ; TM_NamVar 24717 ; voir également Nḫṱ-Mnṱ fréquemment attesté.
	 24	 M. el-Amir, A Family Archive from Thebes: Demotic Papyri in the Philadelphia and Cairo Museums from Ptolemaic Period, 
Le Caire, 1959, p. 126-137; A. von Lieven, « Deified Humans » in J. Dieleman, W. Wendrich (éd.), UCLA Encyclopedia of 
Egyptology, Los Angeles, 2010  (https://escholarship.org/uc/item/3kk97509) ; ead., « Of Choachytes and Saints: Demotic 
Documentary Texts as Sources for Religious Practises » in R. Jasnow, G. Widmer (éd.), Illuminating Osiris: Egyptological 
Studies in Honor of Mark Smith, MVCAE 2, Atlanta, 2017, p. 239-245 ; ead., Heiligenkult und Vergöttlichung im Alten Ägypten, 
habilitation inédite, Berlin, 2007 (à paraître) ; J. Cayzac, RdE 69, 2019, p. 35-76.
	 25	 G. Vittmann, « Drei thebanische Urkunden aus dem Jahre 175 v. Chr. (Papyri Louvre E 3440 A + B und Berlin P 3112) », 
Enchoria 15, 1987, p. 107 et 140 ; également K.-T. Zauzich, Die ägyptische Schreibertradition in Aufbau, Sprache und Schrift 
der demotischen Kaufverträge aus ptolemäischer Zeit, ÄgAbh 19, Wiesbaden, 1968, p. 90 (pȝ ḥrj Pȝ-šr-Mnṱ) et 92.
	 26	 A. Rowe, « Newly-Identified Monuments in the Egyptian Museum Showing the Deification of the Dead Together with 
Brief Details on Similar Objects Elsewhere », ASAE 40, 1941, p. 16-19 et pl. II ; A. von Lieven in R. Jasnow, G. Widmer (éd.), 
Illuminating Osiris, p. 244-245 ; Alexandra von Lieven suggère une provenance coptite (Nubie pour Alan Rowe), mais l’anthro-
ponyme Pachermontou, autant que la mention d’Isis auprès de laquelle Hor est loué, pourraient tout autant convenir à une 
provenance thébaine (Ermant, Deir Chelouit, Médinet Habou).
	 27	 Rapprochement des stèles Caire JE 52809 et 9/1/21/2 (anonyme) par A. von Lieven (op. cit., p. 244-245) fondée sur 
l’originalité de la tenue militaire (cnémides à tête de lion) du défunt sur les deux documents.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht	 533

La pratique de figurer un individu divinisé avec des attributs divins ou sous l’apparence 
d’une divinité vénérée localement est bien connue 28. Les duos de défunts divinisés de Dendour 
et Kalabcha sont ainsi figurés, coiffés de la perruque-ibes surmontée (sauf pour Pihor) de la 
couronne-atef qui marque le caractère osirien acquis par leur divinisation 29 ; ils sont également 
pourvus d’attributs divins (barbe postiche, uræus au front, sceptre-ouas, queue de taureau…). 
Dans notre cas, le caractère hybride de la stèle paraît exceptionnel : l’iconographie officielle de 
Montou serait utilisée pour représenter un défunt divinisé, intimement lié au dieu, à tout le 
moins par son anthroponyme. Le rapprochement iconographique d’un saint avec une divinité 
anthropomorphe est l’usage (et cela a souvent rendu difficile l’identification de tels personnages), 
mais le cas avec une divinité thériomorphe a été avancé pour un certain Petesobek (Pȝ-dj-Sbk), 
assimilé au crocodile Sobek au Fayoum 30.

Quant à retenir un théonyme, Montou n’est précédé d’un autre nom divin que dans 
l’association Amon-Rê-Montou 31. Une erreur/maladresse du lapicide, à partir d’un original 
hiératique ou démotique, ne convainc pas 32. L’emploi d’une épithète ainsi placée avant le nom 
de la divinité étonne quelque peu 33 ; c’est bien cette position à la suite de la séquence introduc-
tive ḏd-mdw jn qui constituerait ici une curiosité. Bien qu’a priori peu crédible, l’antéposition 
de l’épithète pȝ šr pourrait trouver une explication dans le contexte des théologies thébaines : 
pȝ šr Mnṯw pȝ nḫt « l’enfant, Montou, le puissant 34 » se comprendrait vis-à-vis d’une forme 
ancienne 35. « L’enfant » (le petit, le cadet) désignerait ainsi Montou-Rê-Horakhty, le successeur 
solarisé, équivalent d’Aménopé en charge du culte funéraire sur la tombe des dieux ancêtres ; 
cette forme du dieu d’Ermant est également « l’enfant (sf ) excellent/auguste de l’Ogdoade 36 ».

En ce qui concerne la légende de la seconde divinité, la mention du toponyme Djémê est sûre 
malgré les altérations de la gravure, et se pose également la question des deux premiers signes mal 

	 28	 A. von Lieven in J. Dieleman, W. Wendrich (éd.), UCLA Encyclopedia of Egyptology, p. 3 (qui cite les deux duos nubiens 
et Ouadjarenes à Diospolis Parva/Hou).
	 29	 J. Cayzac, op. cit., p. 62-63 ; A. Rowe, op. cit., p. 23-25.
	 30	 A. von Lieven, « Of Crocodiles and Men – Real and Alleged Cults of Sobek in the Fayum » in C. Arlt, M. Stadler (éd.), 
Das Fayyûm in Hellenismus und Kaiserzeit: Fallstudien zu multikulturellem Leben in der Antike, Wiesbaden, 2013, p. 87-93, 
part. p. 92. On verra également les cas d’Amenhotep III et de Ramsès II associés à Horus hiéracocéphale ; S. Bickel, « Aspects 
et fonctions de la déification d’Amenhotep III », BIFAO 102, 2002, p. 84, fig. 4, 88-90, fig. 11-14 ; réf. A. von Lieven.
	 31	 LGG I, 325c (litanie d’Amon au temple de Louqsor, KRI II, 624, 11).
	 32	 Par ex., confusion entre  et  (Dendara IX, 8, 5), signalée par S. Cauville, Dendara. Le fonds hiéroglyphique au temps 
de Cléopâtre, Paris, 2001, p. 253 ; lu mȝj (?) par D. Kurth, Einführung, p. 179, n. 24.
	 33	 Voir, par ex., sur un graffito démotique de Médinet Habou : pȝ ntr ʿ ȝ Mnṱ-Rʿ-Ḥr-ȝḫty « le grand dieu, Montou-Rê-Horakhty » ; 
H.-J. Thissen, op. cit., p. 15 (no 43, 6).
	 34	 Pour Montou-nḫt, LGG III, 322a-b. Voir Montou, « le mâle, le puissant » (ṯȝy pȝ nḫt), Urk. VIII, no 48 (1) = S.H. Aufrère, 
Le propylône d’Amon-Rê-Montou à Karnak-Nord, MIFAO 117, Le Caire, 2000, p. 298-299 ; d’après LGG IV, 312a. 
	 35	 Qui pourrait être Montou(-Rê) « l’ancien » (l’aîné), dieu des origines, assimilé à Kematef, Atoum et au Noun ; pour les 
deux formes de Montou, D. Klotz, Caesar in the City of Amun: Egyptian Temple Construction and Theology in Roman Thebes, 
MRE 15, Turnhout, 2012, p. 150-152.
	 36	 (pȝ) sf jqr n(y) Ḫmny.w (LGG VI, 297b ; Ermant II, no 2, 1), sf šps n(y) Ḫmny.w (LGG VI, 301a) ; D. Klotz, op. cit., 
p. 153-154. Pour Montou(-Atoum), voir ḥwn et ḥwn rnpy (LGG V, 94a [92] et 99b-c [7]) ; pour Montou-Rê, voir ḥwn nṯry et 
ḥwn rnpy (LGG V, 98b-c [20] et 99b-c [4 et 6]).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 534	 Christophe Thiers

identifiés qui précèdent. Dès l’abord, Djémê évoque Aménopé de Djémê (Jmn-Jp.t n(y) Ḏȝm.t) 37, 
mais graphie et iconographie de la stèle ne conviennent pas à cette forme amonienne qui se 
rend sur la rive ouest tous les dix jours. À côté des serments démotiques thébains adressés à 
Amon Nakhomneus (de l’Ogdoade), certains invoquent le dieu Djémê 38, le toponyme ayant 
fini par désigner la divinité tutélaire du territoire. Le glissement s’est également opéré dans 
l’anthroponymie démotique et grecque : Pa-Ḏmȝ/Πάσημιϛ « Celui du (dieu) Djémê 39 ». Le 
déterminatif du toponyme exclut ici la désignation du dieu autant qu’une occurrence hiérogly-
phique de cet anthroponyme qui serait une première. Fondé sur le processus d’antonomase 40, 
il faudrait envisager une étape intermédiaire, du toponyme Djémê au théonyme Djémê : 
pȝ (n)/pȝ nty m Ḏmȝ « Celui du (lieu-dit) Djémê 41 ». Relativement à la question des saints 
soulevées précédemment, on constate que Pa-Ḏmȝ n’est pas attesté dans la liste des nombreux 
saints thébains du dossier des choachytes. En revanche, déclarant leur nouveau statut, les 
individus divinisés sont parfois qualifiés de ʿȝ, nṯr ou de nṯr ʿȝ ; dans ce contexte, la séquence 
nṯr ʿȝ wr pourrait correspondre à l’épithète grecque θεόϛ μέγιστοϛ « dieu très grand », usitée 
pour les ḥsj 42.

Devant l’étrangeté du groupe  43, on est contraint d’envisager une graphie corrompue : 
pȝ/pȝ (n) ( ), nty (m) ou ḫnty « qui est (dans)/qui préside » ? Le recours à une transposition 
depuis le hiératique ou le démotique n’est pas concluant, sauf à considérer une « transcription » 
hasardeuse de l’article démotique pȝ (ou pa/pȝ n) tel qu’il peut être graphié (pr) devant un 
terme géographique 44 ; le signe pourrait également être influencé par le h démotique, et rendre 
l’interjection hy 45. Malgré ces incertitudes, il demeure que la présence du toponyme Djémê 
désigne topographiquement le lieu de repos de Kematef/Amon primordial, des dieux ancêtres 
et d’Osiris. Sur le modèle des duos de défunts divinisés de Nubie déjà évoqués, on aurait ici 
les désignations de deux personnages sanctifiés après leur décès : Pachermontou-panakht et 
[..]-Djémê, très grand dieu.

	 37	 LGG I, 310c et 311b-c ; D. Klotz, op. cit., p. 55-58 ; voir également LGG VII, 460a-b pour d’autres mentions de Djémê 
dans les noms et épithètes divines (et LGG I, 94c-95a pour Jȝ.t-Ṯȝmt) ; pour Osiris de Djémê, D. Klotz, op. cit., p. 197-199.
	 38	 LGG VII, 459c-460a ; A. Bataille, Les Memnonia, RAPH 23, Le Caire, 1952, p. 97-98 ; G. Vittmann, « Eine demotische 
Teilungsurkunde aus Jahr 230 v. Chr. (Papyrus Berlin P. 3089) », ZÄS 109, 1982, p. 167-170 (l. 3 : pastophore du [dieu] Djémê) ; 
H.-J. Thissen, op. cit., p. 61 (no 60, 3 : « prophète du [dieu] Djémê ») et 195 ; K. Vandorpe, « City of Many a Gate, Harbour 
for Many a Rebel. Historical and Topographical Outline of Greco-Roman Thebes » in S.P. Vleeming (éd.), Hundred-Gated 
Thebes: Acts of a Colloquium on Thebes and the Theban Area in the Graeco-Roman Period, P.L.Bat 27, Leyde, 1995, p. 226 ; en 
dernier lieu, L. Uggetti, « The God Djeme », RdE 67, 2016, p. 157-177 (réf. C. Zivie-Coche).
	 39	 DemNb  I/6, p. 432-433 ; TM_Nam_761 ; H.-J. Thissen, op.  cit., p. 243 ; A. Łajtar, Deir el-Bahari, p. 82 et 256 ; 
K. Vandorpe, op. cit., p. 229 ; L. Uggetti, op. cit., p. 159.
	 40	 Voir C. Traunecker, « Lessons from the Upper Egyptian Temple of el-Qalʿa » in S. Quirke (éd.), The Temple in Ancient 
Egypt: New Discoveries and Recent Research, Londres, 1997, p. 171-173 ; C. Thiers, « Deux stèles de donation consacrées à 

“Amon-Rê le riche en offrandes divines plus que tous les (autres) dieux” », CRIPEL 24, 2004, p. 171-175 ; LGG II, 10-11.
	 41	 Pour l’usage de la construction pȝ (n) + toponyme dans l’anthroponymie, L. Coulon, « Cultes osiriens et onomastique 
au Ier millénaire av. J.-C. À propos des anthroponymes formés sur l’épiclèse “Celui à l’œil bienveillant” (pȝ nfr n jrt.f  ) » in 
C. Zivie-Coche, Y. Gourdon (éd.), L’individu dans la religion égyptienne. Actes de la journée d’études de l’équipe EPHE (EA 4519) 
« Égypte ancienne : archéologie, langue, religion », Paris, 27 juin 2014, CENiM 16, Montpellier, 2017, p. 40.
	 42	 A. Hussein, Le sanctuaire rupestre de Piyris à Ayn al-Labakha, MIFAO 116, Le Caire, 2000, p. 74, 77, 83 ; A. von Lieven 
in J. Dieleman, W. Wendrich (éd.), UCLA Encyclopedia, p. 2 ; ead. in R. Jasnow, G. Widmer (éd.), Illuminating Osiris, p. 240.
	 43	 Compris vraisemblablement  jw (« Come! ») dans la notice de Christie’s.
	 44	 DemGlossar, p. 127 et 133.
	 45	 Dans une légende de personne divinisée, A. Rowe, ASAE 40, 1941, p. 19.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht	 535

En dernier lieu, il convient d’envisager une légende unique, scindée en deux séquences, le 
second ḏd-mdw (j)n n’ayant qu’un simple caractère de « marqueur d’initialité »/décoratif en 
symétrie à la première légende. Si l’on considère que le n au bas de la première colonne n’est 
pas une erreur de graphie (métathèse) de nḫt, on pourrait le considérer comme la marque d’un 
génitif de filiation et comprendre « Pachermontou-panakht (fils) de […]-Djémê 46 ». Avec la 
même option du génitif, Alexandra von Lieven me suggère la possible lecture n(y) Jȝ.t-ḏȝm.t, les 
deux signes problématiques de la colonne 2 étant à considérer comme des graphies maladroites 
de  : « Pachermontou-panakht de la Butte de Djémê ».

À ce point de l’analyse, il est intéressant de revenir sur la proposition précédemment 
évoquée de la lecture nty de  ; en liant les deux colonnes de texte,  pourrait 
rendre  : p(ȝ) šr Mnṯ(w) pȝ nḫt nty/ny Ḏȝm.t « Pachermontou-panakht de Djémê ». Une telle 
désignation (ny/nty Ḏȝm.t/Jȝ.t-ḏȝm.t) peut être comparée à la façon dont sont qualifiés les saints 
coptites : ḥsy ʿȝ (mnḫ) m ẖr.t-nṯr « le grand loué, (excellent) dans la nécropole 47 ». À l’instar de 
la « nécropole » coptite, Ḏȝm.t/Jȝ.t-ḏȝm.t désignerait le lieu d’inhumation ou de vénération du 
saint thébain. L’épithète « très grand dieu » parachèverait ainsi la séquence complète désignant 
le saint. Quelle que soit la lecture adoptée, une telle disposition du texte (avec ny/nty et deux 
colonnes de texte opposées) implique que l’on a affaire à une seule personne, pourtant figurée 
sous deux aspects. On reviendra sur ce point.

La seconde figuration divine pose question. « Horus d’Edfou, grand dieu maître du ciel, 
maître de Dendara » apparaît à Dendara sur la Porte d’Horus  (nos 40-42) avec la même 
iconographie que celle de la stèle ; le rôle d’Horus d’Edfou à Thèbes reste très marginal 48. En 
revanche, Horus/Harsiésis participe activement aux théologies de Djémê 49, et son culte est 
attesté par les graffiti démotiques de Médinet Habou 50 ; il est le « Grand dieu qui réside dans la 
Butte de Djémê », et est assimilé à Aménopé de Djémê avec lequel il apparaît symétriquement 
dans les scènes de libations et d’encensements des rites décadaires 51.

Dans ce contexte géographique, le dieu hiéracocéphale peut également être rapproché de 
Sokar(-Osiris) (var. Ptah-Sokar-Osiris), il est vrai habituellement coiffé de la couronne-atef  52. 
À Deir el-Médina, Sokar hiéracocéphale, momiforme et coiffé de l’atef, est celui « qui réside 
dans la Butte de Djémê (ḥry-jb Jȝ.t-ḏȝm.t) 53. Sur notre stèle, les plumes d’autruche auraient 

	 46	 Je remercie Didier Devauchelle pour cette suggestion. On pourrait en outre envisager que la métathèse du n de nḫt 
résulte de l’emploi du génitif n qui fait suite ; le tassement des signes au bas de la première colonne atteste une difficulté du 
lapicide au moment de graver ce texte.
	 47	 C. Traunecker, Coptos. Hommes et dieux sur le parvis de Geb, OLA 43, Louvain, 1992, p. 387-391.
	 48	 Ermant II, no 3 (accompagné d’Hathor d’Edfou) et p. 28.
	 49	 F.R. Herbin, « Une liturgie des rites décadaires de Djémê, P.Vienne 3865 », RdE 35, 1984, p. 105-126 ; L. Coulon, « Deux 
versions monumentales de la liturgie des rites décadaires de Djémé » in B. Backes, J. Dieleman (éd.), Liturgical Texts for Osiris 
and the Deceased in Late Period and Greco-Roman Egypt, SSR 14, Wiesbaden, 2015, p. 109-132.
	 50	 D. Klotz, Caesar, p. 114-115.
	 51	 C. Traunecker, « Le papyrus Spiegelberg et l’évolution des liturgies thébaines » in S.P. Vleeming (éd.), Hundred-Gated 
Thebes: Acts of a Colloquium on Thebes and the Theban Area in the Graeco-Roman Period, P.L.Bat 27, Leyde, 1995, p. 194-195, 
197-198 ; C. Zivie-Coche, « L’Ogdoade à Thèbes à l’époque ptolémaïque (III). Le pylône du petit temple de Médinet Habou » 
in C. Thiers (éd.), Documents de Théologies Thébaines Tardives (D3T 3), CENiM 13, Montpellier, 2015, p. 332-333, 343.
	 52	 Simple ( ) ou plus élaborée ( ) ; Abd el Monem J. Abubakr, Untersuchungen über die ägyptischen Kronen, Glückstadt, 
Hambourg, New York, 1937, p. 7-18.
	 53	 Deir al-Médîna, no 99, 6 ; no 197, 5-6 (« maître de la Butte de Djémê »).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 536	 Christophe Thiers

été remplacées par des plumes droites de faucon, peut-être par mimétisme avec la coiffe de 
Montou 54.

Enfin, selon l’hypothèse formulée à propos de Montou(-Rê-Horakhty) « l’enfant », il serait 
possible de comprendre la séquence nṯr ʿȝ wr « le grand dieu, l’ancien/l’aîné 55 », unissant ainsi 
deux générations de divinités qui participent aux rituels de Djémê.

5.	U n seul défunt, deux figures ?

Revenons sur la proposition d’une légende unique, dont le n final de la colonne 1 ferait le 
lien avec le début de la colonne 2 (marque de filiation ou plutôt n(y) Jȝ.t-ḏȝm.t/nty Ḏȝm.t). 
Un seul défunt, Pachermontou, serait désigné, mais alors associé à deux représentations hié-
racocéphales. Un tel agencement serait une brique supplémentaire apportée à la construction 
de cette stèle singulière. Le fait est pourtant connu, il est vrai dans la sphère divine/royale ; 
c’est le cas, par exemple, du dieu Amenhotep Ier, figuré à deux reprises, dos à dos ou côte 
à côte, et différencié par des couronnes et des épithètes 56. Afin de conserver une symétrie 
dans la structuration de l’image, induite par les formes hiéracocéphales des deux divinités 
locales (Montou-Rê-Horakhty, Sokar [?]) mises en exergue, la légende du saint Pachermontou 
aurait été associée à deux images le représentant.

6.	M ontou-Rê et les cultes de Djémê

Le traitement iconographique associant visuellement deux dieux, l’un d’Ermant/Thèbes et 
l’autre de Djémê, fait inévitablement écho aux rituels djémaïques, déjà évoqués ; on sait qu’ils 
voyaient la venue de Montou-Rê-Horakhty d’Ermant, le 26e jour de Khoïak, pour déposer des 
offrandes sur la tombe des dieux ancêtres (Ogdoade) et d’Osiris à Médinet Habou/Djémê 57. 
Pour ne citer qu’un texte du pylône ptolémaïque de Médinet Habou :

	 54	 Cf., par ex., dans le temple d’Isis à Assouan où Ptolémée III Évergète Ier revêt la couronne  dotée de plumes droites 
face à Min-Amon ( ) : E. Bresciani, S. Pernigotti, Assuan. Il tempio tolemaico di Isi : I blocchi decorati e iscritti, Biblioteca 
di Studi Antichi 16, Pise, 1978, p. 56 ; ailleurs, Ptolémée VIII Évergète II est coiffé de  face à (Amon)-Min ( ) : ibid., p. 108 
et 110. Voir également les variations d’emploi des deux types de plumes sur les stèles funéraires des Boukhis.
	 55	 On aurait donc ici une opposition usuelle entre šr et wr ; AnLex 78.4173.
	 56	 Par ex., A. von Lieven, « Kleine Beiträge zur Vergöttlichung Amenophis I., II. Der Amenophis-Kult nach dem Ende 
des Neuen Reiches », ZÄS 128, 2001, p. 46 (sarcophage Cleveland 1914.561) ; TT 2 (Khabekhenet ; http://www.asramesseum.
org/medias/album/tt002b-18-yr-2009-12.jpg) ; réf. A. von Lieven.
	 57	 D. Klotz, op. cit., p. 392-398 ; C. Zivie-Coche, op. cit., p. 344-346 ; un relief au nom de Vespasien témoigne également 
de la célébration du 26 Khoïak à Ermant (bloc 525) ; C. Thiers, « Les temples thébains durant le règne de Vespasien. Apport 
préliminaire du site d’Ermant », CENiM 15, 2022, p. 93-115.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht	 537

Il parvient à la butte de Djémê, le jour de piétiner la tombe, lors de sa belle fête du 4e mois de 
la saison akhet, le 26e jour, pour présenter les offrandes (wȝḥ jḫ.t) à ses pères et à ses mères et 
pour chasser les ennemis du dieu qui font advenir le mal 58.

À l’époque romaine, le rôle de Sokar dans les festivités du 26 Khoïak disparaissent, c’est 
désormais Montou-Rê-Horakhty qui vient à la rencontre de Kematef et de l’Ogdoade 59. Le dieu 
d’Ermant ne présentait pas d’offrandes spécifiques aux divinités de la butte de Djémê ; mais 
l’acte même de consécration d’aliments (wȝḥ jḫ.t) disposés sur un guéridon poursuivait une 
longue tradition du culte rendu aux défunts/ancêtres 60. À première vue insolite, la présence 
de l’âne peut évoquer les rituels apotropaïques dans lesquels Montou détruit Apophis ou 
l’animal séthien 61 ; mais surtout, elle ne manque pas de rappeler qu’en ce 26e jour de Khoïak, 
lors de la fête de Sokar, un âne était sacrifié devant Osiris 62. La présence de Montou et de cet 
âne livré en offrande incitent à se tourner vers la confrérie de métallurgistes d’Ermant connue 
pour avoir sacrifié à plusieurs reprises un âne à Deir el-Bahari, à la fin du iiie siècle de notre ère.

7.	N ote sur les siderourgoi de Deir el-Bahari

Le célèbre ensemble de graffiti que des siderourgoi d’Ermant ont laissé à Deir el-Bahari, entre 
283/284 et 332 de notre ère, constitue un formidable dossier mis en lumière par les travaux 
d’Adam Łajtar 63. À trois reprises (graffiti nos 163, 168 et 172), les métallurgistes ermonthites 
ont sacrifié un âne ; deux bêtes ont été offertes à une divinité (« le grand dieu ») les 1er  et 
2e Tybi (graffito no 168). La proximité – cinq jours plus tard – avec la date du 26 Khoïak a conduit 
David Klotz à considérer que ces visites et ce sacrifice sont en lien avec les déplacements annuels 
de Montou-Rê-Horakhty sur la tombe des dieux ancêtres de Djémê 64. Cette proposition, qui 
donnait une dimension particulièrement attrayante à la documentation de Deir el-Bahari, a été 
remise en cause par Mark Smith, arguant du fait que les festivités de Sokar ne sont plus attestées 
après la fin du iie siècle de notre ère et, surtout, que le sacrifice aurait eu lieu cinq jours après la 

	 58	 D. Klotz, op. cit., p. 393 ; C. Zivie-Coche, op. cit., p. 337-338.
	 59	 D. Klotz, op. cit., p. 214, 396-397.
	 60	 C. Favard-Meeks, Le temple de Behbeit el-Hagara. Essai de reconstitution et d’interprétation, BSAK 6, Hambourg, 
1991, p. 401-433 ; F.R. Herbin, « Une introduction à la “formule pour présenter les offrandes” (en marge d’une publication 
prochaine, 1) », ENiM 12, 2019, p. 181-200.
	 61	 C. Thiers, « Apotropaia. Abattre Apophis à Ermant », BIFAO 120, 2020, p. 393-410.
	 62	 Edfou V, 399, 1-6 ; M. Vandenbeusch, Sur les pas de l’âne, p. 214-215, 217-219, 389 (Doc. 12.10). Une scène du propy-
lône de Montou à Karnak-Nord montre l’âne séthien, transpercé par le roi, et sacrifié devant Sokar-Osiris, hiéracocéphale, 
coiffé de la couronne-atef : Urk. VIII, no 32 = S.H. Aufrère, Le propylône d’Amon-Rê-Montou, p. 264-270 (14b) ; J. Yoyotte, 
op. cit., p. 89 = id., Opera Selecta, p. 337 ; C. Leitz, Geographisch-osirianische Prozessionn aus Philae, Dendara und Athribis. 
Soubassementstudien II, SSR 8, Wiesbaden, 2012, p. 362-363. Pour le sacrifice du « bouquetin de Nubie, [de] la gazelle et [de] 
l’oryx » à Osiris, F.R. Herbin, RdE 35, 1984, p. 108, l. 13-14.
	 63	 A. Łajtar, « Proskynema Inscriptions of a Corporation of Iron-workers from Hermônthis in the Temple of Hatshepsut 
in Deir el-Bahari: New Evidence for Pagan Cults in Egypt in the 4th Cent. A.D. », JJP 21, 1991, p. 53-70 ; id., Deir el-Bahari, 
p. 95-102 ; R.S. Bagnall, « The Last Donkey Sacrifice at Deir el-Bahari », JJP 34, 2004, p. 15-21 ; M. Vandenbeusch, op. cit., 
p. 223-224.
	 64	 D. Klotz, « Λoγεια-Receipts and the Construction of Deir Shelwit », ZPE 168, 2009, p. 256 ; id., Caesar, p. 397-398.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 538	 Christophe Thiers

date du 26 Khoïak 65. En toute hypothèse, M. Smith propose que le sacrifice en début d’année 
pourrait célébrer le couronnement d’Horus, vainqueur de Seth (âne). On voit que l’interpréta-
tion de ce dossier est complexe ; les éléments manquent (quelle divinité récipiendaire 66 ? quel 
contexte de sacrifices ?) et la chronologie invite prudemment Marie Vandenbeusch, suivant 
A. Łajtar, à considérer ces pratiques comme « des expressions tardives et isolées du paganisme 67 ».

Sans surprise, les anthroponymes des siderourgoi ermonthites trahissent leur proximité avec 
le dieu Montou 68 : pȝ-ljn/Plènis « le forgeron », anthroponyme-épithète de Montou et la forme 
Pamontouplènis/palyn « Celui de Montou le forgeron » associent directement la métallurgie 
au dieu d’Ermant 69. Au sein de leur association, ils devaient être adeptes du dieu Montou, 
même si les graffiti qu’ils ont laissés ne l’attestent pas 70.

Dans le contexte des célébrations de Khoïak, le lapicide de la stèle Christie’s s’est plu à figurer 
un âne au-dessus du plateau d’offrandes funéraires (wȝḥ jḫ.t) ; notre interprétation y voit un 
rappel du sacrifice de l’animal devant Osiris – le même jour – selon les textes d’Edfou. Une 
telle association – Montou d’Ermant, Djémê/Sokar, offrande d’un âne – sur cette stèle invite 
à examiner les banquets des siderourgoi ermonthites pourtant plus tardifs 71. Les documents 
diffèrent autant dans la forme que dans le temps, mais pourraient-ils mutuellement s’éclairer ? 
On pourra envisager que, quelle que soit la divinité bénéficiaire (Imhotep et/ou Amenhotep fils 
de Hapou ?), le sacrifice d’un animal séthien en début d’année ne pouvait que servir au maintien 
de la maât et bénéficier à l’association des siderourgoi. Mais, rejoignant D. Klotz dans la mise en 
lumière du contexte des célébrations de Khoïak, n’auraient-ils pas sacrifié un âne à une divinité 
du cercle djémaïque (Osiris-Sokar, Kematef, dieux primordiaux…), comme une (lointaine) 
réminiscence 72 de l’offrande présentée par leur dieu Montou à un dieu de Djémê/Sokar ?

	 65	 M. Smith, Following Osiris: Perspectives on the Osirian Afterlife from Four Millennia, Oxford, 2017, p. 523-526.
	 66	 Pour la difficulté d’identification de la/les divinité/s bénéficiaire/s (« le dieu », « le grand dieu » μέγαϛ θεόϛ ou « les [dieux (?)] 
maîtres » κύριοι [θεοί(?)]) des proskynemata des siderourgoi, A. Łajtar, Deir el-Bahari, p. 99-101 (avec une préférence pour 
Imhotep et Amenhotep fils de Hapou comme les possibles patrons de la corporation ermonthite). Pour Aménopé de Djémê à 
Deir el-Bahari, voir en dernier lieu E. Laskowska-Kusztal, « Nouvelles réflexions sur le sanctuaire d’Imhotep et d’Amenhotep 
fils de Hapou à Deir el-Bahari » in K. Myśliwiec, A. Ryś (éd.), Crossing Time and Space to Commemorate Hanna Szymanska, 
TICMOAPS 7, Wiesbaden, 2020, p. 139-146.
	 67	 M. Vandenbeusch, op. cit., p. 224.
	 68	 Voir déjà ces mêmes anthroponymes dans la famille des stratèges ermonthites de la seconde moitié du ier s. av. J.-C. ; 
F. Colin, C. Hartenstein, « Documents démotiques de Strasbourg, I : jour de fête sur la rive gauche », CdE 88, 2013, p. 253-254.
	 69	 H. De Meulenaere, « Recherches onomastiques », Kêmi  16, 1962, p.  35-37 ; A. Łajtar, op.  cit., p.  120  (Plènis) et 
p.  171  (Pamontou) ; base Trismegistos : TM_NamID_721  (Plenis/Pȝ-lyn) et TM_NamID_27239  (Pamontouplenis/
Pȝ-Mnṯw-pȝ-lyn).
	 70	 D’autres habitants d’Ermant ont précédé les siderourgoi et ont, comme eux, laissé des graffiti à Deir el-Bahari, « un jour 
de visite (swtw.t) à Djeser-set », à l’époque ramesside ; M. Barwik, « Two Pilgrims from Armant at Deir el-Bahari », SAK 38, 
2009, p. 45-52 ; sur swtw.t, J.C. Darnell, D. Klotz, C. Manassa, « Gods on the Road: The Pantheon of Thebes at Qasr 
el-Ghueita » in C. Thiers (éd.), Documents de Théologies Thébaines Tardives (D3T 2), CENiM 8, Montpellier, 2013, p. 1, n. 1.
	 71	 Et à quelques jours de décalages (1er et 2e Tybi), ce qui n’est peut-être pas un argument à retenir avec plus de conviction que 
nécessaire ; voir déjà A.H. Gardiner, « Mesore as First Month of the Egyptian Year », ZÄS 43, 1906, p. 139 ; D. Klotz, Caesar, 
p. 397 et n. 96. Les fêtes du 26 Khoïak étaient célébrées le 24 dans le calendrier ramesside de Médinet Habou (Medinet Habu III, 
pl. 158). Deux graffiti démotiques de Médinet Habou précisent que Montou-Rê-Horakhty se repose à Djémê, l’un est daté 
du 30 Khoïak, l’autre du 21 Khoïak ; H.-J. Thissen, op. cit., p. 58-59 (no 53, 3-4), 140-141 (no 234, 13-14) et 192 ; cela pourrait 
faire référence à une chapelle propre au dieu à Médinet Habou (ibid., p. 141-142), mais également à sa venue depuis Ermant 
lors des célébrations de Khoïak.
	 72	 Au tournant des iiie-ive siècles un tel geste n’entrait pas nécessairement dans le cadre de festivités officielles, M. Smith (op. cit., 
p. 524) ayant montré la disparition de la fête de Sokar après le iie siècle de notre ère ; également D. Klotz, op. cit., p. 214. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht	 539

8.	E n guise de conclusion

La provenance thébaine de cette stèle ne fait guère de doute, et un temple ou une chapelle 
funéraire de la rive ouest  (dans l’enceinte de Médinet Habou ?) semble la solution la plus 
vraisemblable 73 ; la stèle aurait ainsi pu être encastrée dans un mur en briques crues, comme 
le laisserait penser le traitement du revers. Les particularités iconographiques et l’originalité 
des inscriptions hiéroglyphiques ont été soulignées. Leur singulière association nous a permis 
d’évoquer deux lectures cultuelles distinctes : l’une s’adresse à un ou deux individus sanctifiés ; 
devant la difficulté à assurer un sens à la seconde légende, je propose de considérer une seule 
séquence : « Pachermontou le puissant/victorieux de Djémê, très grand dieu ».

Sans pour autant être désigné comme un Osiris ou un ḥsj/ḥrj comme c’est parfois le cas, le 
qualificatif final « très grand dieu » signale le caractère éminemment remarquable du person-
nage (on a vu que ʿȝ et nṯr ʿȝ sont des qualificatifs bien attestés pour les ḥsj). Il était vénéré 
dans le cadre des cultes des saints qui fleurissent à Thèbes à l’époque ptolémaïque et romaine. 

La seconde lecture, fondée sur l’examen iconographique, oriente avec force vers les rituels 
de Djémê et la visite de Montou(-Rê-Horakhty) d’Ermant lors des festivités sokariennes du 
26e jour de Khoïak ; la présence de l’offrande de l’âne est en cela prépondérante. 

On ne peut douter que ces deux aspects, ici réunis de façon exceptionnelle, ont été 
délibérément conçus et imbriqués pour créer un monument unique ; la qualité et l’homogénéité 
de la réalisation excluent une usurpation/réattribution de la stèle.

Malgré d’inévitables hésitations, le caractère inaccoutumé de la légende « divine » me 
paraît assurer la préséance de la première lecture qui participe pleinement du phénomène de 
divinisation de personnes privées dans la région thébaine au cours de la seconde partie de la 
période ptolémaïque 74. Si cette solution retient l’adhésion, elle conduit, on l’a vu, à un constat 
des plus singuliers : l’iconographie adoptée est celle de deux divinités, Montou d’une part, et 
un dieu hiéracocéphale (possiblement Sokar ?) d’autre part. Le procédé s’écarte des figurations 
anthropomorphes généralement attestées, « divinisées » par l’ajout d’attributs (couronne, uræus, 
sceptre…). Ainsi, le culte privé serait éminemment renforcé en convoquant l’image de divi-
nités officielles locales. Pachermontou-panakht, comme son nom l’indique, était lié au dieu 
Montou, jusqu’à adopter, après la mort, l’aspect hiéracocéphale du dieu. 

L’iconographie choisie du tableau (figures divines, offrande de l’âne) intègre ostensible-
ment la vénération du « saint » dans les pratiques cultuelles célébrées sur la tombe des dieux 
ancêtres, et présente ainsi un exemple abouti d’interaction entre la religion officielle et les 
croyances populaires. À n’en pas douter, ce subterfuge permettait d’ancrer plus rapidement 
l’individu sanctifié dans le panthéon de Djémê et de le célébrer lors des fêtes du mois de 
Khoïak (ou était-ce au contraire l’aboutissement d’un long processus d’intégration/assimilation 

	 73	 Malheureusement, les structures cultuelles des saints de Médinet Habou n’ont pas survécu aux sebakhin et aux terrassements ; 
U. Hölscher, The Excavations of Medinet Habu V: Post-Ramessid Remains, OIP 66, Chicago, 1954, p. 34 ; A. von Lieven 
in R. Jasnow, G. Widmer (éd.), Illuminating Osiris, p. 240. Les tombes-chapelles de ḥsy.w sont mieux connues à Coptos ; 
C. Traunecker, Coptos, p. 44-45 et 387-391 ; réf. A. von Lieven.
	 74	 A. von Lieven (loc. cit.), signale, pour les seuls dossiers des choachytes thébains publiés, 70 hommes et 16 femmes sur 
une période de 150 ans.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 540	 Christophe Thiers

Fig. 5.  Les deux défunts divinisés (?) de Kalabcha (d’après Kalabchah, pl. 107A).

de saints locaux parmi les dieux officiels ?) 75. Avait-il été, au cours de sa vie, particulièrement 
impliqué dans ces théologies, ou serait-ce un événement lié à son décès qui aurait conduit à sa 
divinisation 76, et à la réalisation de cette stèle insolite 77 ? On ne peut manquer de s’interroger 
sur l’exceptionnelle aura de cet individu, dont la sacralisation post-mortem a conduit à son 
assimilation à Montou-Rê.

NB : Cet article était sous presse lorsque est parue l’étude de R. Birk, L. Delvaux, F. Labrique, 
« Mémoire de l’élite thébaine tardive et culte des ancêtres » in G. Lenzo, C. Nihan, M. Pellet (éd.), 
Les cultes aux rois et aux héros à l’époque hellénistique : continuités et changements, ORA 44, 
Tübingen, 2022, p. 27-58.

	 75	 La stèle d’Akhmîm du ḥsy Hersedjem (CGC 22120, l. 10) rappelle qu’il bénéficiait des libations au début de chaque 
décade ; C. Traunecker, op. cit., p. 389.
	 76	 Sur ce point en lien avec une « faveur » divine, A. von Lieven, op. cit., p. 242-243.
	 77	 En guise de spéculation finale : on a rappelé que les métallurgistes ermonthites ont adressé leurs prokynemata à un « dieu », 
un « grand dieu » ou à des « [dieux (?)] maîtres », dont les identifications sont variables. N’auraient-il pas pu sacrifier un âne 
à un ḥsj/ḥrj, « saint » local (nṯr, nṯr ʿȝ, θεόϛ μέγιστοϛ) encore vénéré au tournant des iiie-ive siècles de notre ère ?

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 525-540    Christophe Thiers
Stratégies pour une divinisation : la stèle insolite de Pachermontou-panakht
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

