
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 122 (2022), p. 401-422

Lorenzo Medini

Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 122 - 2022

Lorenzo Medini *

Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak

Résumé

Cet article s’intéresse aux divinités de la XVe province de Haute Égypte mentionnées 
dans l’inventaire offert par la Chapelle Blanche de Sésostris Ier : Âha et Ounout. Ces deux 
dieux partagent une nature belliqueuse, sans doute l’aspect prééminent du panthéon de cette 
province jusqu’au Moyen Empire. Âha, le « Combattant », est un dieu apotropaïque, dont la 
nature menaçante s’exprime par une association étroite avec son arme fétiche, le couteau. Son 
caractère guerrier a certainement pu jouer un rôle dans son rapprochement avec Thot, qui à 
l’Ancien et au Moyen Empire est une divinité violente et agressive. Il est possible qu’avec le 
temps Âha n’ait plus été considéré que comme un aspect de la riche personnalité de Thot. Le 
rôle protecteur et guerrier attribué à Ounout, en tant qu’uræus et déesse dangereuse, légitime 
la place qui lui est accordée parmi les divinités de la province.

Mots-clés :  Khemenou, Ounou, XVe province de Haute Égypte, religion hermopolitaine, 
Ounout, Âha, Thot, Chapelle Blanche de Sésostris Ier.

Abstract

This article focuses on the deities of the 15th Upper Egyptian province mentioned in the 
inventory provided by the White Chapel of Senusret I: Aha and Wenut. These two gods share 
a warlike nature, probably the most prominent aspect of the pantheon of this province until 

 * Membre scientifique, Ifao.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 402	 Lorenzo Medini

the Middle Kingdom. Aha, the “Fighter”, is an apotropaic god, whose threatening nature is 
expressed by a close association with his fetish weapon, the knife. His warlike nature may 
have played a role in his association with Thoth, who in the Old and Middle Kingdoms was 
a violent and aggressive deity. It is possible that over time Aha was seen as only one aspect of 
the rich personality of Thoth. The protective and warlike role attributed to Wenut as a uraeus 
and dangerous goddess legitimize the place given to her among the deities of the province.

Keywords:  Khemenu, Wenu, 15th Upper Egyptian province, Hermopolitan religion, Wenut, 
Aha, Thoth, White Chapel of Senusret I.

1

Les soubassements� nord et sud de la chapelle-reposoir de Sésostris  Ier à Karnak sont  
   décorés de données relatives à la géographie des provinces de l’Égypte ; pour la  
   Haute Égypte sont mentionnés vingt-deux districts et pour la Basse Égypte seize 1. La 

section consacrée à chaque territoire indique le nom de la province, ses divinités principales, 
l’étendue du territoire concerné, ainsi que le nombre de coudées et de palmes à soustraire à 
une aroure (cent coudées) pour connaître la valeur de l’aroure locale 2. Ce monument est le 
plus ancien exemple connu de recension de divinités associées à des localités ; il s’agit là d’une 
tradition bien établie à partir du Nouvel Empire – où sont attestées de nombreuses listes 
reliant des dieux à leur lieu de culte –, qui connaît un développement important avec le décor 
des soubassements des temples d’époques ptolémaïque et romaine 3. Ces énumérations, géo-
graphiquement organisées, constituent des sources importantes pour l’étude de la géographie 
religieuse de l’Égypte 4.

D’après la liste de la Chapelle Blanche, les deux divinités principales de la XVe province de 
Haute Égypte, dont la capitale était Khemenou (l’Hermopolis des Grecs), sont le dieu Âha 

 et la déesse Ounout  5. Ce choix peut paraître au premier abord surprenant, en 
raison de l’absence de Thot, qui figure pourtant dans le décor du monument avec son épithète 
la plus courante, « maître de Khemenou 6 ». À cette observation s’ajoute le fait que la liste la plus 
ancienne qui nous soit connue des principaux dieux de Khemenou – un document postérieur 
d’une trentaine d’années seulement au monument de Sésostris Ier à Karnak –, ne mentionne ni 
Âha ni Ounout 7. Dans les années 1960, Jean Yoyotte avait entrepris une étude « de la religion 
d’Hermopolis aux Hautes Époques », et constaté le patronage de l’ancien panthéon de la 

	 1	 Lacau, Chevrier 1969, p. 214-237 et en dernier lieu Arnaudiès, Beaux, Chené 2015, pl. 42 et 43.
	 2	 Lacau, Chevrier 1969, p. 214 ; cf. aussi Leitz 2006.
	 3	 Se rapporter aux « Soubassementstudien » dans la collection Studien zur spätägyptischen Religion, vol. 7-10.
	 4	 À propos de ces différentes sources présentant des listes de divinités géographiquement structurées, se référer à 
Guermeur 2019, p. 84-88.
	 5	 Lacau, Chevrier 1969, p. 228, pl. 26, scène 29 et Arnaudiès, Beaux, Chené 2015, pl. 43.
	 6	 Lacau, Chevrier 1969, p. 184-185 et Arnaudiès, Beaux, Chené 2015, pl. 11a-b et pl. 13.
	 7	 CGC 20025, 2-5 ; pour ce monument qui date de la vingtième année du règne d’Amenhemat II, cf. Medini, Vegh 2021.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 403

XVe province par ces deux divinités 8. Nous voudrions développer ici ce travail, en essayant 
de préciser certains aspects relatifs à ces deux figures divines, qui n’avaient été qu’effleurés par 
l’auteur.

1.	 Âha

1.1.	 Âha, « le Combattant »

D’après la liste de la Chapelle Blanche, le dieu principal de la province est Âha (ʿḥȝ), dont 
le nom peut se traduire par « le Combattant 9 ». L’importance de cette divinité dans la région est 
confirmée par l’anthroponymie locale. Certains membres de la famille des nomarques her-
mopolitains portent en effet un nom construit à partir de ce théonyme, comme par exemple 
Âha-nakht, qui souligne la puissance de cette divinité 10. La première enquête sur ce dieu revient à 
Hartwig Altenmüller, qui l’identifia à une entité apparaissant sur les apotropaia, objets magiques 
prophylactiques typiques du Moyen Empire et de la Deuxième Période Intermédiaire 11. Ce 
corpus a été récemment étudié par Stephen Quirke 12. Parmi les motifs récurrents qui ornent 
ces objets, on trouve un personnage masculin nu, pourvu d’une tête léonine, le visage de 
face, avec des jambes arquées et une queue d’animal 13 ; il tient le plus souvent des serpents 
entre ses mains. De tous les objets – en ivoire – affichant un tel motif, trois seulement font 
mention d’un nom, qui correspond à celui de la divinité de la XVe province de Haute Égypte : 
Âha (fig. 1-3) 14. Les textes qui l’accompagnent consistent en un discours prononcé par Âha 
lui-même, et mettent en exergue son rôle protecteur. Le dieu affirme en effet sa prétention à 
protéger (stp sȝ) le propriétaire de l’objet 15.

Tous ces ivoires sont antérieurs au Nouvel Empire, les attestations du « Combattant » se faisant 
plus rares alors. H. Altenmüller explique ce phénomène par le fait qu’à partir du Nouvel Empire 
le nom  est noté , , , . Toutes ces désignations viseraient en réalité 
le même dieu : il s’agirait là de formes dérivées du terme ỉḥȝ, qui serait lui-même une variante 
de ʿ ḥȝ 16. Ces nouvelles graphies seraient employées pour écrire le théonyme Ḥȝy.t (ou Ḥy.t), qui 
désigne le génie Haty, lequel est étroitement apparenté au dieu Bès (Bs) dans son iconographie. 
Si plusieurs auteurs s’accordent pour reconnaître dans « le Combattant » l’un des ancêtres ou 
archétypes possibles du dieu Bès, l’équivalence proposée par H. Altenmüller entre Âha, Bès 

	 8	 Yoyotte 2013a, p. 314.
	 9	 LGG II, 183c-184a.
	 10	 Willems 1983-1984, p. 102 et Willems 2007, p. 83-88. Pour le nom Âha-nakht et pour Âha-hotep, cf. aussi PN I, 44, 
11 et 12.
	 11	 Altenmüller 1965, p. 36-39, 152-156, et Altenmüller 2021, p. 192-199 ; pour ces objets, cf. aussi Altenmüller 2021, 
p. 5-82.
	 12	 Quirke 2016 ; aux objets examinés par l’auteur, on ajoutera aussi certains appuis-tête inscrits : Perraud 2002.
	 13	 Quirke 2016, § 4.1.6, p. 357-363, et Altenmüller 2021, p. 195.
	 14	 NMEC E2007.04.58, Berlin Ägyptisches Museum 14207 et Bruxelles, Musées Royaux d’Art et d’Histoire E 2673 ; cf. aussi 
Altenmüller 2021, p. 310-311 et 322-323.
	 15	 Quirke 2016, p. 263-264 et Altenmüller 2021, p. 84-86 et 94.
	 16	 Altenmüller 1965, p. 152 et Altenmüller 2021, p. 193.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 404	 Lorenzo Medini

et Haty nous paraît discutable 17. Comme l’a remarqué Dimitri Meeks, le terme Ḥȝy.t/Ḥy.t 
est à rattacher au verbe ḥȝỉ, « danser 18 » ; Haty, lié à la danse et à la musique, ne nous semble 
pas revêtir la même fonction que Âha, qui est à rattacher, comme son nom le suggère, à la 
sphère de la guerre et du combat. Certains auteurs ont déjà souligné les problèmes posés par 
le nom Bès, qui peut être une appellation spécifique d’une entité divine (Bs) mais aussi un 
terme générique, dans la mesure où les Égyptiens se servaient de la même iconographie pour 
représenter plusieurs génies différents 19. Les remarques de Michel Malaise sur ce sujet nous 
semblent particulièrement pertinentes : « Pour les Égyptiens, Aha, Bès, Hit, Haty et autres 
variantes sont, semble-t-il, devenus des synonymes mettant l’accent tantôt sur le côté combat-
tant (Aha), tantôt sur l’aspect protecteur (Bès), peut-être tantôt encore sur le caractère joyeux 
d’un dieu danseur (Hit, etc.), si la conjecture de D. Meeks est exacte 20. » Ainsi, si à l’origine 
il devait s’agir d’entités différentes, une distinction entre cette pluralité de génies devient plus 
difficile pour les époques les plus tardives. H. Altenmüller attribue à Âha des caractéristiques 
qui relèvent en réalité de la personnalité de Bès ou de Haty. L’une des principales fonctions 
qu’il lui dévolue, à savoir le rôle de protecteur du soleil naissant, n’est de surcroît pas connue 
pour Âha au Moyen Empire ; elle est au contraire attestée pour d’autres divinités dans des 
sources de périodes plus tardives 21. De manière plus générale, la thèse de H. Altenmüller qui 
voit dans les entités figurées dans les apotropaia des génies engagés dans le combat contre les 
ténèbres au moment de l’apparition du soleil a été remise en cause par Yvan Koenig, qui envi-
sage ces personnages simplement comme des divinités et génies protecteurs, sans aucun lien 
avec le combat primordial de Rê 22. Pour Y. Koenig, les objets qui nous intéressent servaient 
à protéger les femmes enceintes et les enfants en bas âge des animaux venimeux 23. Rappelons 
aussi que le soleil n’est jamais mentionné ou représenté sur ces objets et que la thématique de la 
protection de Rê se fonde uniquement sur une hypothèse de H. Altenmüller, qui suppose une 
identification implicite entre l’astre solaire naissant et l’enfant que l’ivoire magique était censé 
protéger 24. Le contexte hermopolitain qui entoure Âha évoque certes à l’esprit la création du 
monde et la lutte entre Rê et ses ennemis à Hermopolis, mais ces thèmes ne sont attestés pour 
cette ville qu’à partir du Nouvel Empire, à une époque donc postérieure à celle de la création 
de ces objets magiques 25. Il nous semble donc impossible d’affirmer que l’un des rôles de Âha 
consistait à aider le soleil dans son combat contre les ennemis qui le menaçaient.

Afin d’établir quels étaient les véritables prérogatives de ce génie, nous allons analyser les 
attestations où le nom ʿḥȝ apparaît explicitement 26.

À l’Ancien Empire, Âha est mentionné dans les processions des domaines funéraires, et au 
Moyen Empire il est nommé à deux reprises dans les Textes des Sarcophages.

	 17	 Plusieurs études ont été consacrées à l’iconographie de Bès : Romano  1980 ; Malaise  1990 ; Volokhine  1994 ; 
Volokhine 2002.
	 18	 AnLex I, 77.2602.
	 19	 Romano 1980, p. 39.
	 20	 Malaise 1990, p. 684.
	 21	 Pour un exemple plus tardif, cf. Meeks 1992, p. 435, n. 117.
	 22	 Koenig 1994, p. 90-93.
	 23	 Koenig 1994, p. 96.
	 24	 Koenig 1994, p. 93.
	 25	 Pour cette question se référer à Medini 2022, § 10.2.
	 26	 Pour les occurrences de Âha, cf. LGG II, 183c-184a.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 405

En ce qui concerne les domaines funéraires, le nom de Âha se trouve sur un bloc provenant 
de la chaussée du complexe funéraire d’Ounas à Saqqara, qui mentionne un domaine dont le 
nom était « Parfait est ce que fait Âha pour Ounas 27 ». L’existence d’autres noms de domaines 
présentant la même construction « Parfait est ce que X fait pour Y » confirme que Âha désigne 
ici le nom d’une divinité 28 ; néanmoins, dans la mesure où l’ordre et l’emplacement original 
des blocs ne sont pas connus avec certitude, il est impossible de savoir si ce domaine avait un 
rapport avec la province d’Hermopolis 29.

Les Textes des Sarcophages offrent des éléments plus précis au sujet de Âha. Le spell 1100 
présente le défunt en ces termes : « Ce N est venu aujourd’hui de la grande Vallée, après que 
ce N a pris les couteaux du “Combattant” de sa main ; le boucher, dont l’attaque est blessante 
et qui ne peut être repoussé. Ce N est celui qui repousse les malfaisants qui ne peuvent être 
repoussés 30. » Ce passage appartient à une section du Livre des deux chemins, texte d’origine 
hermopolitaine, où sont mentionnés quatre portes et leurs gardiens respectifs. Ces derniers 
constituent une menace pour la barque solaire et le défunt doit s’équiper pour conjurer le dan-
ger représenté par ces êtres surnaturels 31. À l’occasion de sa rencontre avec le premier gardien, 
le défunt affirme être arrivé devant ces portes en passant par une région nommée « la grande 
Vallée », un lieu où il a pu s’armer des couteaux qui appartenaient au « Combattant ». Cet être, 
clairement décrit de façon négative, est présent aussi dans le spell 388, où le défunt cherche à 
éviter que son cœur soit enlevé par « le Combattant » contre Héliopolis 32.

Ce spell est à l’origine du chapitre 28 du Livre des Morts ; dans cette composition, ce sont les 
« combattants contre Héliopolis » (ʿḥȝ.w r Ỉwnw) qui menacent d’arracher le cœur du défunt 33. 
Le seul renseignement dont nous disposons à propos de ces démons vient d’une vignette du 
papyrus de Neferoubenef, daté de la XVIIIe dynastie 34. Dans cette scène, le défunt tient son 
cœur dans la main et s’agenouille devant un personnage dont l’iconographie est très proche 
de celle de Bès et qui tient un couteau ; en outre, le déterminatif du mot ʿḥȝ.w est un signe 
qui représente le démon, devant lequel s’agenouille le défunt (fig. 4).

Au Nouvel Empire, Âha est uniquement attesté dans les textes funéraires royaux. Dans le 
Livre des Quererts il apparaît à deux reprises. Dans la troisième division, au quatrième tableau du 
registre médian, quatre personnages anthropomorphes se prosternent devant un serpent en train 
de mordre sa queue, formant ainsi un rectangle (fig. 5) 35. Deux de ces génies portent le nom de 
« Combattant » ( ) et sont en train de jubiler (hy) pour Rê 36. Dans la quatrième division, au 
premier tableau du registre inférieur, quatre personnages sont représentés la tête en bas ; derrière 
eux se tient un génie à tête de chat, en train de les ligoter (fig. 6) 37. Le texte accompagnant 

	 27	 Nfr ỉr.t ʿḥȝ n Wnỉs : Jacquet-Gordon 1962, p. 177 et aussi p. 92.
	 28	 Jacquet-Gordon 1962, p. 73.
	 29	 Jacquet-Gordon 1962, p. 169.
	 30	 ỉy.n N pn mỉn m ỉn.t ʿȝ.t nḥm⸗f srty.w m ʿ⸗f Mnḥy spd ȝt ỉwty ḫsf N pn ḫsf(w) nbd.w ỉwty ḫsf⸗sn : CT VII, 416b-417b ; 
pour la traduction de cet extrait, cf., en dernier lieu, Sherbiny 2017, p. 429-430.
	 31	 Sherbiny 2017, p. 441-442.
	 32	 CT V, 58b.
	 33	 Lucarelli 2006, p. 206 ; cf. aussi Volokhine 1994, p. 91-92.
	 34	 pLouvre N. 3092 : cf. Ratié 1968, pl. XIII, col. 402-403.
	 35	 Darnell, Manassa Darnell 2018, p. 376.
	 36	 Werning 2011, p. 136-137.
	 37	 Darnell, Manassa Darnell 2018, p. 392-393.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 406	 Lorenzo Medini

cette scène indique qu’il s’agit des ennemis de Rê qui sont livrés au « Combattant », après que 
leurs membres ont été entravés ; les opposants du soleil sont également confiés à la surveil-
lance de « Celui-aux-traits-de-chat » (Mỉw.ty) 38. La troisième attestation se trouve à la onzième 
heure du Livre des Portes : un personnage appelé « le Flamboyant » (Bsy) tient une chandelle et 
répand sa flamme entre les cornes d’une tête de taureau posée sur un poteau, dont la hampe 
est traversée par un couteau (fig. 7) 39. Cette image a été interprétée comme une référence à 
la partie orientale du cosmos, lieu de renaissance de la divinité solaire et de destruction de 
ses ennemis 40. Le texte explique que « le Flamboyant » se lève pour Rê et que lorsqu’il place 
la flamme entre les cornes, le couteau du « Combattant » apparaît 41. Malgré les particularités 
propres aux textes funéraires royaux, dans deux des trois occurrences où « le Combattant » est 
cité, on peut reconnaître des éléments conformes à sa personnalité, notamment la mention 
de son couteau ou de son rôle de préposé au châtiment des ennemis.

Cet examen nous a permis de mettre en relief le caractère menaçant et agressif de Âha et 
l’importance qui est accordée à son arme traditionnelle : le couteau 42. Sa nature redoutable 
justifie sa présence sur les apotropaia, en tant que protecteur. Les serpents qu’il maîtrise en 
les tenant dans ses mains constituent une preuve ultérieure de son rôle 43. Les autres aspects 
de cette divinité que décrit H. Altenmüller dérivent de sources plus tardives, et concernent 
d’autres dieux comme Hayt/Hyt ou Bès, dont l’équivalence avec Âha nous paraît discutable 44.

Dans l’état actuel de la documentation, nous ne disposons pas de mention de Âha postérieure 
au Nouvel Empire 45, à l’exception de celle présente dans le Manuel mythologique de Tebtynis. 
Une section de ce texte, consacrée à la XVe province de Haute Égypte, décrit Thot prenant la 
forme du « Combattant » (ʿḥȝ) pour affronter Seth 46. Le choix du terme n’est certainement 
pas anodin : l’association entre Thot et Âha se justifie par la théologie hermopolitaine, qui 
constitue un arrière-plan commun aux deux dieux, mais également par le caractère belliqueux 
propre à ces deux divinités.

1.2.	 Âha et Thot, deux combattants pour la même ville

L’origine hermopolitaine de Thot est peu probable ; certains indices suggèrent plutôt que la 
mythologie de Thot se serait constituée dans le nord de l’Égypte, et que le dieu serait arrivé en 

	 38	 Werning 2011, p. 200-201.
	 39	 Darnell, Manassa Darnell 2018, p. 321.
	 40	 Darnell 2004, p. 165.
	 41	 Hornung 1979, p. 365.
	 42	 Sur l’importance de cette arme en tant qu’élément de l’iconographie du dieu Bès, cf. Volokhine 2002, p. 156-160.
	 43	 Cf. Volokhine 2002, p. 160-161. Ces reptiles pourraient aussi constituer une arme dont Âha se servirait contre ses 
ennemis : pour cette hypothèse, cf. Willems 1996, p. 129, n. 546.
	 44	 Les considérations sur la théologie de Âha exprimées par Altenmüller 1965, p. 153-156 ont été élaborées à partir de 
documents qui se réfèrent à ces trois dieux, sans que l’auteur opère la moindre distinction entre les aspects propres à chacune 
de ces divinités.
	 45	 Les exemples enregistrés par le LGG II, 183c-184a pour cette période [6-8 ; 10-12 et 14] ne sont pas des désignations du 
« Combattant », mais des épithètes qui se réfèrent à d’autres divinités qualifiées de « combattantes ». L’exemple [16] provenant 
du temple de Kôm Ombo est à écarter du corpus, car il s’agit d’une confusion avec le mot ʿ ḥȝ « flèche », employé pour qualifier 
un étendard divin : cf. LGG II, 187c.
	 46	 PSI inv. I 72, x+6, 15 : Osing 1998, p. 178-179. Sur ce texte, cf., en dernier lieu, Medini 2022, doc B123.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 407

Moyenne Égypte seulement dans un deuxième temps 47. Toutefois, les preuves de l’importance 
de Thot à Khemenou sont bien documentées dès la Ve dynastie : l’attestation la plus ancienne 
du nom de la ville se trouve précisément dans l’épiclèse « nb Ḫmnw » portée par Thot, élément 
qui contribue à renforcer le lien unissant théonyme et toponyme 48. Il suffit de parcourir l’entrée 
nb Ḫmnw dans le LGG pour constater la fréquence de cette épiclèse de Thot, qui finit par se 
changer en simple antonomase du dieu 49.

La personnalité de Thot est riche et complexe ; comme l’a justement remarqué 
Martin Andreas Stadler, au fur et à mesure que l’étude des sources concernant ce dieu s’enri-
chit, le portrait qui se dessine devient de moins en moins précis : cette divinité donne en effet 
l’impression d’incarner presque tous les aspects que nous pouvons attribuer à un dieu dans le 
cadre de la mythologie égyptienne 50. Les principaux traits qui sont traditionnellement conférés 
à Thot permettent de le définir comme le dieu de la sagesse et de l’écriture ; c’est un puissant 
magicien, mais il incarne également le rôle de juge et de vizir dans le monde divin. Il a un 
caractère lunaire, car il est le protecteur de l’astre nocturne, mais peut aussi s’identifier à ce 
dernier. En tant que divinité cosmique, il est considéré comme un dieu primordial, créateur 
par la parole, mais peut également posséder une nature guerrière 51. C’est précisément ce dernier 
aspect de la divinité, bien attesté dès l’Ancien Empire 52, que nous voudrions développer ici, 
car il permet de formuler une hypothèse expliquant l’amenuisement du rôle de Âha au sein 
du panthéon hermopolitain.

Les premières mentions de Thot le mettent en scène dans un contexte belliqueux, à côté 
du roi massacrant ses adversaires. L’attestation la plus ancienne du dieu serait une inscription 
du Ouadi Maghara, où le roi Chéops est en train de tuer un ennemi devant une divinité à 
tête d’ibis (fig. 8) ; bien que ce dieu ne soit pas nommé, son identification avec Thot est très 
probable 53. Dans le même type d’inscriptions, on peut aussi relever celle du Ouadi Kharig, qui 
date du règne de Sahourê, où Thot est évoqué comme « le maître du massacre 54 ».

Thot intervient dans le combat contre les ennemis du souverain et il apporte sa force au roi 
pour le soutenir dans son action 55. Ce rôle se développe ensuite dans un contexte funéraire, 
où Thot aide le roi défunt à vaincre ses ennemis. Plusieurs passages des Textes des Pyramides 
mettent en valeur cette fonction de destructeur des forces hostiles présentes dans l’au-delà, qui 
peuvent menacer le parcours du souverain. Dans le Spr. 372 (Pyr. § 651a-c), Thot apporte au 
roi l’ennemi vaincu, afin que le souverain puisse s’asseoir sur son dos ; les Spr. 279 (Pyr. § 420a) 
et 502-L (Pyr. § 1076g) décrivent à la fois le rôle de Thot attaquant l’ennemi qui est dans 
l’obscurité et sa fonction de protecteur.

	 47	 Pour un aperçu de la complexité de la question, cf. Kessler 1986 et Stadler 2012, p. 10-11.
	 48	 Borchardt 1910-1913, pl. 20. Roeder 1959, p. 24, § 26, considère l’attestation de la tombe de Merou dans la nécropole 
de Cheik Saïd comme la plus ancienne ; cf. Davies 1901, pl. 19. Cette attestation, qui est certainement la plus ancienne dans 
un contexte hermopolitain, serait plutôt à dater de la VIe dynastie : cf. Zibelius 1978, p. 189.
	 49	 LGG III, 716b-718b.
	 50	 Stadler 2012, p. 1.
	 51	 Stadler 2012, p. 11-12.
	 52	 À propos de cet aspect du dieu, cf. Stadler 2009, p. 328-333 et p. 328, n. 9 pour une bibliographie sur la question.
	 53	 Gardiner, Peet, Černý 1952, pl. II-III ; Gardiner, Peet, Černý 1955, inscription no 7, p. 57-58.
	 54	 Tallet 2012, document no 22, p. 49.
	 55	 Spiess 1991, p. 54-55.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 408	 Lorenzo Medini

Une attention particulière est portée à l’arme employée par Thot dans ces actions violentes : 
le couteau. Thot est en effet qualifié à plusieurs reprises de mds, qui peut se comprendre comme 
l’arme portée par le dieu ou comme une épithète caractérisant la nature de la divinité 56. Dans 
le premier cas, Thot serait donc « (Celui qui porte) le couteau », voire une personnification du 
couteau lui-même ; dans le second, il serait « le Tranchant », à savoir « le Violent, l’Agressif 57 ». 
L’activité de bourreau de Thot est décrite en détail dans le Spr. 477 (Pyr. § 962a-b et 963a-c), 
où le roi s’adresse à lui en l’invitant à aiguiser la lame de son couteau  (ds), effilé et tran-
chant (nšm mds), qui coupe les têtes et sectionne les cœurs, afin que cette arme puisse anéantir 
les ennemis qui s’opposent au souverain lorsqu’il se dirige vers Osiris 58.

Dans les Textes des Sarcophages, Thot est également présenté comme un dieu guerrier chargé 
d’anéantir par sa force ceux qui sont hostiles au défunt, et le couteau est l’un des instruments 
qu’il utilise 59. D’après les textes, le défunt est celui qui a assuré le couteau tranchant (ds mds) 
qui est dans la main de Thot contre Seth 60 ; le défunt invoque Thot en lui demandant de tuer 
ses ennemis avec son couteau (ds) 61, et il va jusqu’à s’identifier à cette arme acérée tenue par 
le dieu 62.

Dans un contexte plus hermopolitain, Thot, en s’adressant au défunt, se définit ainsi :

Je suis le fils de ton fils, la semence de ta semence, le dieu qui sépare les deux frères. J’ai été placé 
sur ce tertre haut par le seigneur de l’Ennéade. Il m’a instruit du Disque afin que je t’exalte, que 
je te rende glorieux et que je renverse pour toi tes adversaires [...]. Je suis Thot, le fils de ton 
fils, la semence de ta semence, le dieu qui sépare les deux frères. J’ai été instruit à l’intérieur du 
Disque afin que je te rende glorieux, que je renverse pour toi tes ennemis, une fois qu’ils sont 
placés dans l’abattoir (ḫb.t) à Hermopolis 63.

J. Yoyotte a relié le renversement des ennemis opéré par Thot au rite de « renverser l’ennemi » 
qui est attesté dans la nécropole hermopolitaine d’el-Bercha, et qui était probablement pratiqué 
par le prêtre de Thot 64.

Ce survol des sources permet de constater la nature agressive de Thot au IIIe millénaire ; 
cet aspect demeure une constante aux époques plus tardives, mais semble constituer un trait 
prééminent de son tempérament à l’Ancien et au Moyen Empire. L’insistance portée au terme 
mds en tant qu’arme, mais aussi épithète de Thot, offre un point commun entre ce dieu et 
Âha, dont le lien avec le couteau est très prononcé. Nous émettons l’hypothèse que Âha aurait 

	 56	 Spr. 665A (Pyr. §  1906d), 665D (Pyr. § 1927d) et 674  (Pyr. §  1999c). Pour le mot mds, cf. AnLex  II, 78.1934 et 
van der Molen 2000, p. 192-193.
	 57	 La nature violente du dieu pourrait s’expliquer par le rapport qu’il entretient avec Seth ; sur ce point cf. Baqué-Manzano 2017, 
p. 18-19.
	 58	 Nous avons suivi la traduction de Mathieu 2018, p. 320-322 ; pour une traduction légèrement différente, cf. Allen 2015, 
p.  135. Au sujet du rôle de Thot en tant que bourreau par excellence dans les Textes des Pyramides, cf. Fischer-Elfert, 
Hoffmann 2020, p. 188, n. 860.
	 59	 Pour le caractère belliqueux de Thot dans les Textes des Sarcophages, cf. Spiess 1991, p. 138-140.
	 60	 Spell 555 (CT VI, 156a-d).
	 61	 Spell 47 (CT I, 208c).
	 62	 Spell 246 (CT III, 337g et 338f ).
	 63	 Spell 50 (CT I, 229g-230d et 231g-232a) : traduction de Yoyotte 2013a, p. 312.
	 64	 Yoyotte 2013a, p. 312 et Griffith, Newberry 1895, pl. XIX, 3 col. 16 et XXI, col. 2-4 ; sur cette question cf. aussi 
Willems 2007, p. 96-98.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 409

dans un premier temps été associé à Thot, avant d’être englobé dans la riche personnalité de ce 
dieu. Cela permettrait d’expliquer la disparition de Âha de la documentation hermopolitaine 
postérieure au Moyen Empire : Thot est désormais le seul « Combattant » de Khemenou.

2.	O unout

2.1.	 Ounout, la maîtresse d’Ounou

Contrairement à d’autres divinités traditionnellement considérées comme hermopolitaines, 
telles Nehemetâouay et Séchat, qui ne sont en réalité attestées à Hermopolis qu’à partir 
du Nouvel Empire, Ounout est la seule déesse mentionnée par la documentation de la 
XVe  province de Haute Égypte dès la Première Période intermédiaire 65. Dans un graffito 
des carrières d’Hatnoub, Khnoum-iker, fils du nomarque Âha-nakht, relate sa venue en ce 
lieu pour se munir d’albâtre nécessaire à la construction de monuments dédiés à Ounout, la 
maîtresse d’Ounou (nb.t Wnw) 66. Le lien existant entre la divinité et le toponyme est un fait 
assuré, prouvé par la plus ancienne attestation d’Ounout, , datant de la fin de la IIe ou 
du début de la IIIe dynastie 67. En effet, malgré la présence du déterminatif de la ville, le signe 
représentant un cobra placé sur une corbeille ne laisse aucun doute sur le fait que le terme est un 
théonyme ; le nom de cette divinité pourrait alors se comprendre comme « Celle d’Ounou 68 ». 
Ce toponyme nécessite cependant quelques précisions.

Au Ier millénaire, Ounou est employé comme un synonyme de Khemenou, mais la question 
est plus délicate en ce qui concerne les IIIe et IIe millénaires. Le toponyme Ounou est attesté dès 
la Ière dynastie, et est donc plus ancien que Khemenou 69. Cette antériorité a conduit Kurt Sethe 
à supposer qu’Ounou était l’ancien nom de Khemenou : ce serait le culte de Thot, maître de 
Khemenou, qui aurait, avec le temps, valu à la ville le nom de Khemenou 70. La suggestion de 
K. Sethe manque néanmoins de preuves, et la difficulté principale de cette hypothèse dérive 
de l’existence de plusieurs villes portant le nom d’Ounou, qui, indépendamment de celle de 
la XVe province de Haute Égypte, seraient à situer dans le Delta 71. Or les documents les plus 

	 65	 À propos de ces déesses, cf. Medini 2022, § 9.3-9.5.
	 66	 Anthes 1928, inscription no 10, 7 et dans CT IV, 108f.
	 67	 Il s’agit d’un fragment d’un relief du temple d’Hathor à Gebelein, conservé aujourd’hui au musée de Turin : Museo Egizio, 
inv. S. 12341, cf. Donadoni-Roveri, Tiradritti 1998, no 236, p. 257.
	 68	 Pour une interprétation similaire, cf., déjà, Morenz 1994, p. 223-224.
	 69	 L’occurrence la plus ancienne connue à ce jour remonte à la Ire dynastie, sur une étiquette provenant de la tombe d’Ip-ka 
à Saqqara : cf. Macramallah 1940, p. 16, fig. 17a. Kaplony 1963, p. 467, en analysant le nom, hésite entre un toponyme 

– celui de la ville d’origine du propriétaire de la tombe – et un anthroponyme, qu’il traduirait alors der Hermopolitaner. Il 
s’agirait d’un nom propre, similaire à d’autres noms attestés pour la période, qui sont construits comme des nisbés de noms 
de localités, tels l’Héliopolitain, Ỉwnwy, l’Hérakléopolitain, Nḫnwy, ou l’Oriental, Ỉȝbty : cf. Kaplony 1963, p. 400. Dans ce 
cas, il s’agirait alors du nom du père d’Ip-ka et non d’un deuxième nom de ce dernier ; cf. Kaplony 1963, p. 416.
	 70	 Sethe 1929, § 68 et 77. L’idée que Khemenou était avant tout la désignation de l’enceinte sacrée de la ville, le lieu où 
résidait Thot, avant de s’étendre à la totalité de l’agglomération, est reprise aussi par Roeder 1959, § 26, p. 24-25.
	 71	 Yoyotte 2013b, p. 332-333.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 410	 Lorenzo Medini

anciens mentionnant Ounou n’offrent aucun indice topographique permettant d’établir avec 
certitude de quelle Ounou il s’agit 72.

Durant la Première Période intermédiaire et le Moyen Empire, le toponyme Ounou n’est 
attesté que dans les Textes des Sarcophages et dans les graffiti des carrières d’Hatnoub, situées 
dans la XVe province de Haute Égypte 73. Si les textes funéraires n’offrent aucune piste de loca-
lisation pour Ounou, trois des inscriptions d’Hatnoub semblent fournir la preuve qu’Ounou 
et Khemenou ne désignent pas la même agglomération, mais deux localités distinctes, bien 
que géographiquement proches 74. Les trois graffiti possèdent un contenu similaire : après 
l’énumération des bienfaits que le protagoniste de l’inscription a réalisés pour sa ville et pour 
ses habitants, le texte précise qu’« il n’y avait pas de mécontentement (littéralement « aucun 
visage inamical ») dans Khemenou aussi bien que (m mỉtt ỉry) dans Ounou 75 ». L’expression 
utilisée pour coordonner les deux toponymes rend difficilement recevable l’hypothèse selon 
laquelle Khemenou et Ounou seraient les deux noms d’une même localité 76. Cependant, dans 
la mesure où le reste de ces inscriptions ne fait jamais référence à deux villes mais à une seule, 
il est raisonnable d’envisager que Khemenou et Ounou désignent plutôt deux secteurs de la 
même agglomération. La raison d’une telle distinction est peut-être à rechercher dans l’identité 
des divinités liées à ces toponymes : au Moyen Empire, les maîtres de Khemenou restent Thot 
et Khnoum, alors qu’Ounout est la maîtresse d’Ounou 77. D’après le peu d’exemples dont nous 
disposons, considérer Ounou et Khemenou comme deux secteurs de la même ville, distingués 
par le culte de divinités différentes, nous semble donc l’hypothèse la plus convaincante 78.

2.2.	 Ounout, cobra, hase

Ounout est une déesse de nature ophidienne. Comme le remarque P. Lacau : «   fait 
penser à l’emblème du nome […]. Mais à cette époque  ne peut pas être le déterminatif 
générique d’un nom de déesse ; il ne peut représenter qu’un serpent femelle divin, puisqu’il est 
posé sur le déterminatif de la corbeille 79. » En effet, le déterminatif employé dans l’inscription 

	 72	 Rien ne permet d’affirmer avec certitude que l’étiquette d’Ip-ka se réfère à l’Ounou de la XVe province de Haute Égypte 
et non à une Ounou du Delta.
	 73	 ÄgWört II, 2944.
	 74	 Anthes 1928, inscriptions nos 23, 7 ; 24, 10 et 29, 7. Contrairement à Farouk Gomaà (1986, p. 290-291), nous n’incluons 
pas dans cette liste le graffito no 31, 3, car sa graphie fait plutôt songer à la sepat qu’à la ville.
	 75	 n(n) ḥr-ḫn n Hmnw Wnw m mỉtt ỉry.
	 76	 Pour cette interprétation, cf. AEO, p. 81*, et pour la locution m mỉtt ỉry, cf. Wb II, 41, 5.
	 77	 À propos de Khnoum maître de Khemenou, cf. Medini, Végh 2021, p. 355-356.
	 78	 Il est possible d’envisager qu’une telle répartition soit le reflet de l’existence de deux villes à l’origine, qui se seraient 
ensuite réunies en une même agglomération, mais les preuves archéologiques manquent pour soutenir une telle hypothèse : 
Kessler 1981 p. 83, n. 355 et 356. Les niveaux archéologiques antérieurs au Moyen Empire n’ont été atteints qu’une seule 
fois par Günther Roeder, en dessous du temple d’Amon. Il est donc impossible d’affirmer, d’un point de vue archéologique, 
l’existence de deux villes distinctes pour les périodes les plus anciennes.
	 79	 Lacau, Chevrier 1969, p. 228, pl. 26, scène 29. Cf., aussi, Arnaudiès, Beaux, Chené 2015, paléographie I 13, avec une 
bibliographie sur la question.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 411

de la Chapelle Blanche est le même que celui du relief de Gebelein 80 et du graffito d’Hatnoub 81, 
et il est également attesté à deux reprises dans les Textes des Sarcophages 82.

L’idée qu’Ounout soit une déesse serpent est également soutenue par certains indices tex-
tuels. Dans le spell 316 des Textes des Sarcophages, qui évoque la transformation du défunt en 
l’œil flamboyant d’Horus, le locuteur se définit comme le « lové » (wnwn.t) de la maîtresse 
d’Ounou (= Ounout). Le terme wnwn.t dérive du verbe wnwn qui indique le mouvement du 
serpent qui ondule et qui se love 83 ; il s’agit d’un jeu de mots qui ne se comprend pleinement 
qu’en prenant en compte la nature ophidienne d’Ounout. D’une façon similaire, le spell 942 
évoque le châtiment infligé à Seth qui est placé sous les « replis » (ḳȝb.w) d’Ounout, un terme 
qui prend tout son sens lorsque l’on songe à la forme de serpent de la déesse 84. Cet aspect 
s’expliquerait par les origines de la déesse et par son rapport avec la divinité Ouadjit, à laquelle 
elle peut être identifiée 85. Le rôle d’Ounout en tant que déesse serpent, et plus précisément 
en tant qu’uræus, est particulièrement mis en évidence dans la documentation postérieure au 
Moyen Empire 86.

L’iconographie de cette déesse à l’apparence d’une femme ayant les traits d’une hase est attes-
tée au moins à partir de la Troisième Période intermédiaire. L’exemple le plus ancien se trouve 
dans le papyrus funéraire de Tjanéfer, troisième prophète d’Amon, sous la XXIe dynastie 87. 
Dans ce document le défunt, accompagné de sa femme Gaoutséshen, est en train d’adorer 
un groupe de vingt-six divinités ; la dix-septième est une déesse momiforme à tête de hase 
nommée Ounout et qualifiée de « Souveraine des portes de la Douat » (ḥnw.t sbȝ.w n.w Dwȝ.t), 
dont la responsabilité est donc de veiller à ce que les portes de la Douat restent ouvertes pour 
Tjanéfer (fig. 9) 88. La cella du temple d’Hibis offre un autre exemple de cet aspect lagomorphe 
de la déesse, et ce dans un contexte clairement hermopolitain, dans la mesure où Ounout appa-
raît parmi les divinités de la XVe province de Haute Égypte (fig. 10) 89. Cette iconographie peut 
être liée à l’emblème de la province, qui consiste en un lièvre ou une hase 90. H. Altenmüller 
a remarqué la présence, dans le corpus des apotropaia, d’un être féminin figuré sous des traits 
similaires à ceux de Âha et dans une attitude proche de celle du « Combattant », dont il consti-
tuerait pour ainsi dire le pendant féminin 91. Ce personnage, qui n’est jamais explicitement 
nommé, peut tenir dans ses mains des lièvres (ou des hases) à la place des serpents (fig. 2) 92. 
Cette particularité iconographique pourrait s’expliquer par l’appartenance de cette divinité 

	 80	 Cf. supra, n. 67.
	 81	 Anthes 1928, inscription no 10, 7.
	 82	 CT I, 210f et CT VI, 225m.
	 83	 Wb I, 318, 1-9. À propos du mot wnwn.t, se rapporter à van der Molen 2000, p. 93, qui traduit « swaying one (uraeus) » ; 
cf., aussi, l’existence d’une déesse serpente Wnwn.t (LGG II, 401c), dont le nom a été considéré par certains auteurs comme 
une variante de Wnw.t, avec redoublement du wn (Müller 1992, p. 92-93).
	 84	 À propos de ce terme, cf. Wb V, 9, 13.
	 85	 Stadler 2009, p. 75, n. 44, a fait le point sur les différentes positions des auteurs ayant étudié la déesse Ounout sous 
sa forme de cobra.
	 86	 Cf. infra, § 2.3.
	 87	 Piankoff 1964, p. 158.
	 88	 Piankoff 1964, p. 104 et 162.
	 89	 Davies 1953, pl. 4, V.
	 90	 Sethe 1929, § 68-69.
	 91	 Altenmüller 1965, p. 152 ; Quirke 2016, p. 162-163 ; Altenmüller 2021, p. 203-206.
	 92	 MMA 15.3.197 et Berlin, Ägyptisches Museum 14207 ; cf. Quirke 2016, p. 361.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 412	 Lorenzo Medini

au panthéon de la XVe province, ce qui ouvrirait la question de son identification éventuelle 
à Ounout. L’iconographie à tête de hase de la déesse pourrait être considérée comme une 
adéquation de la représentation de la divinité à l’enseigne de la sepat ; l’homonymie entre le 
théonyme (Wnw.t) et le toponyme (Wn.t) constituerait un indice justifiant cette forme animale. 
Un rôle dissuasif et de vigilance semble en effet avoir été accordé à la hase par les Égyptiens : 
certains gardiens des portes de l’au-delà, armés de couteaux, ont, de fait, un aspect lagomorphe 
ou des oreilles de lièvre 93. Pourtant, contrairement à ce qui a été proposé par certains auteurs, 
ce rapprochement iconographique ne constitue pas une preuve suffisante pour affirmer que 
ces entités renvoient systématiquement à des représentations d’Ounout, ou d’Ounout et de 
Âha, lorsque deux génies lagomorphes anonymes figurent l’un à côté de l’autre 94.

Le point commun entre la hase et le cobra semble donc être le double rôle de gardien et 
protecteur que l’une comme l’autre remplissent, un caractère qui conviendrait bien aux diffé-
rentes formes qu’Ounout peut revêtir. À ce propos, une amulette en forme de hase sur laquelle 
est gravé le nom de la déesse déterminé par un cobra constituerait une preuve supplémentaire 
de sa double nature 95.

2.3.	 Ounout, uræus royal et déesse dangereuse

Les quelques détails de la personnalité d’Ounout pour les périodes antérieures au 
Nouvel Empire sont exclusivement connus grâce aux Textes des Sarcophages. Un groupe de 
textes décrit la relation entre le défunt et la déesse. D’après le spell 47, Ounout est censée 
rendre stable (smn) la tête du défunt 96 ; dans le spell 495, le défunt est délivré de la même façon 
qu’est délivrée Ounout 97. Dans le spell 720, c’est la voix du défunt qui est identique à celle 
de la déesse, et dans le spell 612, le défunt s’identifie à Ounout qui rit en tant que Ouadjit 98.

B. Altenmüller distingue ces occurrences de celles qui définissent Ounout comme la 
maîtresse d’Ounou et comme la divinité qui y réside 99. Le premier groupe ferait référence 
à Ounout déesse cobra identifiée à Ouadijt, alors que seul le second concernerait la divinité 

	 93	 Vernus, Yoyotte 2005, p. 151-152. Les auteurs remarquent que cette caractéristique était peut-être due à une confusion, 
notamment dans la paléographie ptolémaïque, entre le signe de la hase et le signe de l’animal du dieu Seth. Le frère d’Osiris, 
qui était à l’avant de la barque de Rê, devait être vigilant pour protéger l’embarcation du dieu solaire de ses ennemis.
	 94	 Aufrère 2004, p. 39-41. L’iconographie du dieu Âha sous les traits d’un homme à tête de lièvre n’est pas attestée, et la 
proposition de l’auteur de reconnaître dans Ounout et Âha la hase lunaire et le lièvre solaire hermopolitains est une pure 
spéculation. Dans son analyse, Sydney Aufrère insiste particulièrement sur l’aspect lunaire de la déesse Ounout, mais ne 
présente pas d’arguments convaincants en faveur de cette caractérisation. Que la forme des oreilles de la hase puisse évoquer 
celle du croissant lunaire nous paraît discutable (p. 24-25), tout comme la comparaison entre les taches lunaires en forme de 
lièvre et la fonction de gardienne du ciel nocturne de la hase (p. 23). Cette étude présuppose l’existence d’une déesse de la 
lune, cependant il n’existe aucune attestation d’une divinité féminine spécifique à la lune avant le rapprochement entre Isis 
et Séléné, qui est le fruit de l’influence grecque ; sur cette question, se référer à von Lieven 2007, p. 193-195.
	 95	 Müller 1992, p. 85-96. Comme le remarque M.A. Stadler (Stadler 2009, p. 75, n. 46), le déterminatif du cobra qui 
termine le nom d’une déesse n’indique pas nécessairement que celle-ci revêtait une forme ophidienne. Dans le cas d’Ounout 
cependant, certains textes spécifient assez explicitement son rôle d’uræus protecteur du soleil : cf. Assmann 1969, p. 301.
	 96	 CT I, 210f.
	 97	 CT VI, 76g.
	 98	 CT VI, 349a et CT VI, 225m.
	 99	 CT IV, 108f et CT V, 205m.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 413

hase de la XVe province de Haute Égypte 100. Selon cette auteure, ces deux divinités auraient 
été assimilées en une seule, en raison de leur homonymie, uniquement aux époques tardives 101. 
Une telle distinction ne repose à notre avis sur aucune base solide, et n’a par conséquent pas 
lieu d’être 102. Les textes ne semblent, en effet, pas distinguer les fonctions d’Ounout comme 
divinité hermopolitaine, de celles qu’elle revêt en tant que déesse serpent.

Le rôle que joue Ounout pour rendre stable la tête du défunt est probablement une référence 
à la fonction d’uræus de la déesse. Cette thématique est reprise et développée dans le chapitre 15 
du Livre des Morts : dans l’une des invocations à la divinité solaire est décrite la jubilation des 
dieux quand ils voient Horakhty, roi du ciel, Ounout étant établie à son front 103. Ounout fait 
traditionnellement partie de la litanie des différentes déesses associées à l’Uræus royal 104, et elle 
figure aussi dans l’invocation aux uræi attestée dans le rituel de l’Ouverture de la bouche 105. 
Ce rôle de la déesse se retrouve en outre dans une scène d’offrande du temple d’Edfou, où 
le souverain offre le diadème des deux maîtresses (nb.ty) à Horus et à la déesse Outjeset-Hor, 
personnification du temple d’Edfou 106. Selon le texte décrivant l’offrande, qui insiste sur la 
thème de l’union des deux déesses héraldiques de la Haute et de la Basse Égypte, « Ounout 
est venue et elle s’est unie à Menehyt, une sœur se réunit avec l’autre 107 ». Ounout n’est pas 
seulement considérée comme la sœur de Menehyt, elle peut également lui être assimilée. Dans 
un hymne du temple d’Esna, Menehyt, en s’adressant à Khnoum qui vient de créer sur son 
tour de potier le souverain de l’Égypte, lui dit : « Je me loverai sur sa (le souverain) tête en 
mon nom de Menehyt ; je suis la Couronne Blanche sous son aspect de Nekhbet ; et je suis 
aussi la Couronne Rouge sous sa forme d’uræus ; je suis, en tant qu’Ounout, entre les cornes 
du souverain que tu aimes, pour toujours 108. » En sa qualité d’uræus, Ounout est donc une 
déesse apotropaïque ; cet aspect explique peut-être pourquoi certaines sources la définissent, 
entre autres qualités, comme la mère de Mehen, divinité ophidienne qui assure la défense de 
la barque de Rê dans la Douat 109.

Le rôle d’uræus protecteur du roi permet d’identifier Ounout à d’autres déesses dangereuses 110, 
comme par exemple l’œil de Rê 111, Isis 112, Ouadjet 113, Nekhbet 114 ou Hathor 115. Cette nature 
violente est particulièrement développée dans les sources d’époque ptolémaïque et romaine qui 

	100	 Altenmüller 1975, p. 41.
	101	 Altenmüller 1975, p. 41.
	102	 Cf. les réserves déjà exprimées par Müller 1992, p. 94-95.
	103	 Assmann 1969, p. 306.
	104	 Cauville 2015, p. 45-47.
	105	 Scène 59 B d, voir Otto 1960, p. 151 ; pour l’ensemble de ces sources en rapport avec l’encensement de l’Uræus royal, 
cf. LGG II, 391a [E].
	106	 Edfou VII, 121, 9-122, 7.
	107	 Edfou VII, 121, 11-12, Wnw.t ỉw.tỉ ẖnm⸗s Mnḥy.t sn.t ȝmm⸗s <snnw.t>⸗s. Pour la correction, cf. Kurth 2004, p. 829.
	108	 Esna III, no 304, 16-17 et Esna V, p. 201 (traduction de S. Sauneron).
	109	 Au sujet de Mehen, cf. LGG III, 383c-384b ; pour son rôle de fils d’Ounout, voir LGG VI, 75a [1].
	110	 Les rapprochements opérés entre Ounout et ces divinités expliquent aussi l’iconographie léonine qui est attestée pour 
la déesse, au moins à partir de la XXVe dynastie ; cf. Medini 2017, p. 37.
	111	 Dendara III, 165, 2.
	112	 Bresciani, Pernigotti 1978, p. 104-105.
	113	 Edfou III, 201, 3.
	114	 Dendara Mammisi, 110, 5 ; Dendara XI, 200, 13 et 203, 3 ; Edfou IV, 205, 1.
	115	 Dendara I, 79, 3, Dendara IV, 105, 7, Dendara XI, 10, 10 et 59, 12 ; Edfou VIII, 144, 6.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 414	 Lorenzo Medini

concernent la mythologie de la XVe province de Haute Égypte 116. C’est Ounout qui est char-
gée de la punition de Geb, coupable de s’être uni à sa mère Tefnout et d’avoir blessé son père 
Chou 117. Le supplice qui lui est infligé a lieu dans l’abattoir (ḫb.t) qui est à Ounou, dont on peut 
se demander s’il ne s’agit pas de celui de Khemenou, mentionné dans les Textes des Sarcophages, 
où Thot renverse les ennemis 118. Dans la mythologie osirienne, Ounout se charge également 
du châtiment infligé à Seth en dévorant ses membres 119 ; cet épisode développe peut-être, sous 
une autre forme, l’allusion au passage précédemment cité des Textes des Sarcophages, où il est 
question du frère d’Osiris, qui se trouve sous les replis de la déesse 120.

	C onclusion

Les dieux qui représentent la XVe  sepat de Haute Égypte dans la Chapelle Blanche de 
Sésostris Ier à Karnak partagent une nature belliqueuse. Il s’agit de l’aspect prédominant du 
panthéon de cette province, qui offre une clé de compréhension à la figuration conjointe des 
dieux Âha et Ounout sur ce monument royal. Le premier est un dieu agressif et apotropaïque, 
dont la nature menaçante s’exprime par une association étroite avec le couteau qu’il utilise. 
Nous disposons de peu de renseignements sur sa personnalité, qui semble uniquement se résu-
mer à cet aspect redoutable. Le rôle protecteur et guerrier attribué à Ounout, comme uræus 
et déesse dangereuse, légitime la place qui lui est accordée à côté du « Combattant ». Plusieurs 
indices suggèrent la nature ophidienne de cette divinité, dont la manifestation sous les traits 
d’une déesse à tête de hase n’apparaît que dans un deuxième temps, cette forme résultant pro-
bablement de l’adéquation de la divinité à l’enseigne de la sepat. L’absence de Thot parmi les 
divinités hermopolitaines – alors qu’il appartient, pourtant, au panthéon de Khemenou depuis 
l’Ancien Empire – est surprenante et reste difficile à expliquer. S’il est impossible d’affirmer 
avec certitude qu’il puisse avoir supplanté Âha, il est évident que le caractère guerrier qu’il 
partage avec lui a dû jouer un rôle dans leur rapprochement, au point, peut-être, qu’avec le 
temps Âha n’ait plus été considéré que comme un aspect de la riche personnalité de Thot.

	116	 Medini 2022, § 9.5.2.
	117	 Medini 2017, p. 35-38.
	118	 Cf. supra, n. 63.
	119	 ḥr wnm ḥʿ.w⸗f ; Urk. VI, 51, 14. Pour ce texte, se rapporter à Gill 2019, p. 299.
	120	 Cf. supra, n. 84.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 415

Bibliographie

Allen 2015
J.P.  Allen, The Ancient Egyptian Pyramid Texts, 

WAW 38, Atlanta, 2015 (2e éd.).
Altenmüller 1975
B.  Altenmüller, Synkretismus in den Sargtexten, 

GOF 4/7, Wiesbaden, 1975.
Altenmüller 1965
H.  Altenmüller, Die  Apotropaia und die Götter 

Mittelägyptens:  eine Typologische und religions-
geschichtliche Untersuchung der sogenannten 

“Zaubermesser” des Mittleren Reichs, Rottweil, 1965.
Altenmüller 2021
H.  Altenmüller, Die Zeichen der Apotropaia: 

Stundensterne und Apotropaia. Zum Bildprogramm 
der Apotropaia des Mittleren Reiches und der 
Zweiten Zwischenzeit, Quellen und Interpretat
ionen – Altägypten 4, Hützel, 2021.

Anthes 1928
R.  Anthes, Die Felseninschriften von Hatnub, 

UGAÄ 9, Leipzig, Berlin, 1928.
Arnaudiès, Beaux, Chéné 2015
A. Arnaudiès, N. Beaux, A. Chéné, Une chapelle de 

Sésostris Ier à Karnak, EtudEg 13, Paris, 2015.
Assmann 1969
J. Assmann, Liturgische Lieder an den Sonnengott: 

Untersuchungen zur altägyptischen Hymnik, 
MÄS 19, Berlin, Munich, 1969.

Aufrère 2004
S. Aufrère, « Taches lunaires, phases de la lune et 

fécondité des règnes : lagomorphes, félins divins 
et hybridation en Égypte ancienne. Autour de 
la déesse hase Ounout du XVe nome de Haute 
Égypte », ResAnt 1, 2004, p. 3-65.

Baqué-Manzano 2017
L. Baqué-Manzano, « Thot in PT [218] 163d and 

PT [219] 175a: From the Shadows of Power », 
SAK 46, 2017, p. 15-31.

Borchardt 1910-1913
L.  Borchardt, Das Grabdenkmal des Königs 

S’ahu-Re’,  II: Die Wandbilder, WVDOG  26, 
Berlin, Leipzig, 1910-1913.

Bresciani, Pernigotti 1978
E. Bresciani, S. Pernigotti, Assuan, Biblioteca di studi 

antichi 16, Pise, 1978.
Cauville 2015
S. Cauville, « Hathor “en tous ses noms” », BIFAO 115, 

2015, p. 37-76.
CT
A. de Buck, The Egyptian Coffin Texts, 7 vol., Chicago, 

1935-1961.
Darnell 2004
J.C. Darnell, The Enigmatic Netherworld Books of the 

Solar-Osirian Unity: Cryptographic Compositions 
in the Tombs of Tutankhamun, Ramesses VI and 
Ramesses  IX, OBO  198, Fribourg, Göttingen, 
2004.

Darnell, Manassa Darnell 2018
J.C.  Darnell, C.  Manassa  Darnell, The Ancient 

Egyptian Netherworld Books, WAW 39, Atlanta, 
2018.

Davies 1901
N. de G. Davies, The Rock Tombs of Sheikh Saïd, 

ASEg 10, Londres, 1901.
Davies 1953
N. de G. Davies, The Temple of Hibis in El Khärgeh 

Oasis III: The Decoration, PMMA 17, New York, 
1953.

Donadoni-Roveri, Tiradritti 1998
A. M. Donadoni-Roveri, F. Tiradritti, Kemet. Alle 

sorgenti del tempo, Milan, 1998.
Fischer-Elfert, Hoffmann 2020
H.-W. Fischer-Elfert, F. Hoffmann, Die magischen 

Texte von Papyrus Nr. 1826 der Nationalbibliothek 
Griechenlands, ÄA 77, Wiesbaden, 2020

Gardiner, Peet, Černý 1952
A.H. Gardienr, T.E. Peet, J. Černý, The Inscriptions 

of Sinai I: Introduction and Plates, ExcMem 45, 
Londres, 1952.

Gardiner, Peet, Černý 1955
A.H. Gardienr, T.E. Peet, J. Černý, The Inscriptions 

of Sinai from Manuscripts of Alan H. Gardiner 
and T. Eric Peet II: Translations and Commentary, 
ExcMem 45, Londres, 1955.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 416	 Lorenzo Medini

Gill 2019
A.-K.  Gill, The Hieratic Ritual Books of 

Pawerem (P. BM EA 10252 and P. BM EA 10081) 
from the Late 4th  Century  BC, SSR  (W)  25, 
Wiesbaden, 2019.

Gomaà 1986
F.  Gomaà, Die Besiedlung Ägyptens während des 

Mittleren Reiches I: Oberägypten und das Fayyūm, 
TAVO 66, Wiesbaden, 1986.

Griffith, Newberry 1895
F.L. Griffith, P. Newberry, El Bersheh  II, ASEg 4, 

Londres, 1895.
Guermeur 2019
I. Guermeur, « Une conception religieuse du territoire : 

la Basse Égypte d’après la procession des dieux du 
soubassement nord du temple d’Arensnouphis à 
Philae » in J. Gonzalez, S. Pasquali (éd.), Au-delà 
du toponyme : une approche territoriale. Égypte et 
Méditerranée antiques, TDENiM 1, Montpellier, 
2019, p. 79-130.

Gundlach, Rochholz (éd.) 1994
R.  Gundlach, M.  Rochholz  (éd.), Ägyptische 

Tempel – Stuktur, Funktion und Programm (Akten 
der Ägyptologischen Tempeltagungen in Gosen 1990 
und in Mainz 1992), HÄB 37, Hildesheim, 1994.

Hornung 1979
E. Hornung, Das Buch von den Pforten des Jenseits. 

Nach den Versionen des Neuen Reich  I: Text, 
AegHelv 7, Bâle, Genève, 1979.

Jacquet-Gordon 1962
H. Jacquet-Gordon, Les noms des domaines funéraires 

sous l’Ancien Empire égyptien, BdE 34, Le Caire, 
1962.

Kaplony 1963
P. Kaplony, Die Inschriften der ägyptischen Frühzeit I, 

ÄgAbh 8, Wiesbaden, 1963.
Kessler 1981
D.  Kessler, Historische Topographie der Region 

zwischen Mallawi und Samalut, TAVO  30, 
Wiesbaden, 1981.

Kessler 1986
D. Kessler, LÄ VI, 1986, col. 500-502, s.v. « Thot ».

Koenig 1994
Y. Koenig, Magie et magiciens dans l’Égypte ancienne, 

Bibliothèque de l’Égypte ancienne, Paris, 1994.
Kurth 2004
D. Kurth, Edfou VII, ITE Abt. I, Übers. 2, Wiesbaden, 

2004.
Lacau, Chevrier 1969
P. Lacau, H. Chevrier, Une chapelle de Sésostris Ier à 

Karnak, Le Caire, 1969.
Leitz 2006
C. Leitz, « Die Größe Ägyptens nach dem Sesostris-

Kiosk in Karnak » in G. Moers, H. Behlmer, 
K.  Demuß, K.  Widmaier  (éd.), jn.t ḏr.w 
Festschrift für Friedrich Junge, II, Göttingen, 2006, 
p. 409-427.

von Lieven 2007
A. von Lieven, Grundriß des Laufes der Sterne. Das 

sogenannte Nutbuch, The Carlsberg Papyri  8, 
CNIP 31, Copenhague, 2007.

Lucarelli 2006
R. Lucarelli, « Demons in the Book of the Dead » in 

I. Munro, S. Stöhr (éd.), Totenbuch-Forschungen: 
gesammelte Beiträge des 2.  Internationalen 
Totenbuch-Symposium, Bonn, 25. bis 
29. September 2005, Wiesbaden, 2006, p. 203-212.

Macramallah 1940
R. Macramallah, Un cimetière archaïque de la classe 

moyenne du peuple à Saqqarah, Le Caire, 1940.
Malaise 1990
M.  Malaise, « Bès et les croyances solaires » in 

S.  Israelit-Groll  (éd.), Studies in Egyptology 
Presented to Miriam Lichtheim, II, Jérusalem, 
1990, p. 680-729.

Mathieu 2018
B. Mathieu, Les textes de la pyramide de Pépy Ier, 

MIFAO 142, Le Caire, 2018.
Medini 2017
L.  Medini, « Une oie, du sang et des serpents. 

Quelques réflexions à propos d’un rite du manuel 
de Tebtynis », BSFE 198, 2017, p. 20-47.

Medini 2022
L.  Medini, La théologie de la XVe  province de 

Haute  Égypte aux époques ptolémaïque et 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 417

romaine. Recherches de géographie religieuse, 
Tuna el-Gebel 13, Vaterstetten, 2022.

Medini, Vegh 2021
L.  Medini, Z.  Végh, « La stèle abydénienne du 

directeur des prêtres Ipou », BIFAO  121, 2021, 
p. 321-368.

Meeks 1992
D. Meeks, « Le nom du dieu Bès et ses implications 

mythologiques » in U. Luft (éd.), The Intellectual 
Heritage of Egypt. Studies Presented to László 
Kákosy, StudAeg 14, Budapest, 1992, p. 423-436.

van der Molen 2000
R.  van der Molen, A Hieroglyphic Dictionary of 

Egyptian Coffin Texts, ProblÄg 15, Leyde, 2000.
Morenz 1994
L. Morenz, « Zur Dekoration der frühzeitlichen 

Tempel am Beispiel zweier Fragmente des ar-
chaischen Tempels von Gebelein » in Gundlach, 
Rochholz (éd.) 1994, p. 217-238.

Müller 1992
M. Müller, « Über die Kombination von Zwei- und 

Dreidimensionalität », GM 131, 1992, p. 85-96.
Osing 1998
J. Osing, « Manuale mitologico per i nomi VII-XVI 

dell’Alto Egitto » in J. Osing, G. Rosati  (éd.), 
Papiri geroglifici e ieratici da Tebtynis, Florence, 
1998, p. 129-188.

Otto 1960
E. Otto, Das ägyptische Mundöffnungsritual I: Text, 

ÄA 3, Wiesbaden, 1960.
Perraud 2002
M. Perraud, « Appuis-tête à inscription magique et 

apotropaïa », BIFAO 102, 2002, p. 309-326.
Piankoff 1964
A. Piankoff, The Litany of Re, BollSer 40.4, New York, 

1964.
Quirke 2016
S. Quirke, Birth Tusks: The Armoury of Health in 

Context – Egypt 1800 BC, MKS 3, Londres, 2016.
Ratié 1968
S. Ratié, Le papyrus de Neferoubenef (Louvre III 93), 

BdE 43, Le Caire, 1968.

Roeder 1959
G. Roeder, Hermopolis 1929-1939. Ausgrabungen der 

Deutschen Hermopolis-Expedition in Hermopolis, 
Ober-Ägypten, Hildesheim, 1959.

Romano 1980
J.F. Romano, « The Origin of Bes-Image », BES 2, 

1980, p. 39-56.
Sethe 1929
K. Sethe, Amun und die acht Urgötter von Hermopolis, 

APAW 4, Berlin, 1929.
Sherbiny 2017
W. Sherbiny, Through Hermopolitan Lenses: Studies on 

the So-Called Book of Two Ways in Ancient Egypt, 
ProblÄg 33, Leyde, Boston, 2017. 

Spiess 1991
H. Spieß, Der Aufstieg eines Gottes. Untersuchungen 

zum Gott Thot bis zum Beginn des Neuen Reiches, 
Hambourg, 1991.

Stadler 2009
M.A.  Stadler, Weiser und Wesir. Studien zu 

Vorkommen, Rolle und Wesen des Gottes Thot im 
ägyptischen Totenbuch, ORA 1, Tübingen, 2009.

Stadler 2012
M.  A.  Stadler, « Thoth » in J.  Dieleman, 

W.  Wendrich  (éd.), UCLA Encyclopedia 
of Egyptology, Los Angeles, 2012, p.  1-16, 
http://digital2.library.ucla.edu/viewItem.
do?ark=21198/zz002c4k99, consulté le 17  no-
vembre 2021.

Tallet 2012
P. Tallet, La zone minière pharaonique du Sud-Sinaï I. 

Catalogue complémentaire des inscriptions du Sinaï, 
MIFAO 130, Le Caire, 2012.

Vernus, Yoyotte 2005
P. Vernus, J. Yoyotte, Bestaire des pharaons, Paris, 2005.
Volokhine 1994
Y. Volokhine, « Dieux, masques et hommes : à propos 

de la formation de l’iconographie de Bès », 
BSEG 18, 1994, p. 81-95.

Volokhine 2002
Y. Volokhine, « Une représentation d’un Bès armé », 

BSEG 25, 2002, p. 153-164.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 418	 Lorenzo Medini

Werning 2011
D. Werning, Das Höhlenbuch. Textkritische Edition 

und Textgrammatik II: Textkritische Edition und 
Übersetzung, GOF IV 48, Wiesbaden, 2011.

Willems 1983-1984
H.O. Willems, « The Nomarchs of the Hare Nome 

and Early Middle Kingdom History », JEOL 28, 
1983-1984, p. 80-102.

Willems 1996
H.O.  Willems, The Coffin of Heqata  (Cairo 

JdE 36418): A Case Study of Egyptian Funerary 
Culture of the Early Middle Kingdom, OLA 70, 
Louvain, 1996.

Willems 2007
H.O  Willems, Dayr al-Barshā  I: The Rock 

Tombs of Djehutinakht  (No.  17K74/1), 
Khnumnakht (No. 17K74/2), and Iha (No. 17K74/3). 
With an Essay on the History and Nature of 
Nomarchal Rule in the Early Middle Kingdom, 
OLA 155, Louvain, 2007.

Yoyotte 2013a
J.  Yoyotte, « Religion de l’Égypte ancienne 

(Ann. EPHE sciences religieuses 76, 1968) » in 
I. Guermeur (éd.), Histoire, géographie et religion 
de l’Égypte ancienne. Opera Selecta, OLA 224, 
Louvain, 2013, p. 311-323.

Yoyotte 2013b
J. Yoyotte, « Religion de l’Égypte ancienne  (Ann. 

EPHE sciences religieuses  77, 1969) » in 
I. Guermeur (éd.), Histoire, géographie et religion 
de l’Égypte ancienne. Opera Selecta, OLA 224, 
Louvain, 2013, p. 325-339.

Zibelius 1978
K. Zibelius, Ägyptische Siedlungen nach Texten des 

Alten Reiches, TAVO 19, Wiesbaden, 1978.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 419

Fig. 1.  Ivoire magique, Musée égyptien du Caire E 2007.04.58 (d’après Quirke 2016, p. 117).

Fig. 2.  Ivoire magique, Berlin, Ägyptisches Museum 14207 (d’après Quirke 2016, p. 263).

Fig. 3.  Ivoire magique, Bruxelles, Musées royaux d’Art et d’Histoire E 2673 
(d’après Quirke 2016, p. 272).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 420	 Lorenzo Medini

Fig. 4.  Vignette du papyrus de Neferoubenef 
(d’après Ratié 1968, pl. XIII).

Fig. 5.  Troisième division du Livre des Quererts, registre médian, 
quatrième scène (d’après Werning 2011, p. 136).

Fig. 6.  Quatrième division du Livre des Quererts, registre inférieur, 
première scène (d’après Werning 2011, p. 200).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak	 421

Fig. 7.  Scène de la onzième heure du Livre des Portes (d’après Darnell, Manassa Darnell 2018, p. 321).

Fig. 8.  Le roi Chéops en train de massacrer un ennemi devant une divinité ; Ouadi Maghara (d’après Gardiner, Peet, 
Černý 1952, pl. III).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 422	 Lorenzo Medini

Fig. 9.  La déesse Ounout dans le papyrus funéraire de Tjanéfer 
(d’après Piankoff 1964, p. 104).

Fig. 10.  Ounout dans la section des divinités hermopolitaines dans la cella du temple d’Hibis (d’après Davies 1953,  
pl. 4, V).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 122 (2022), p. 401-422    Lorenzo Medini
Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris Ier à Karnak
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

