

en ligne en ligne

# BIFAO 120 (2020), p. 411-448

### Simon Thuault

L'herminette et la cuisse, histoire d'un taureau parmi les étoiles

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

9782724710885

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

### **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE)

Musiciens, fêtes et piété populaire

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

Christophe Vendries

# L'herminette et la cuisse, histoire d'un taureau parmi les étoiles

SIMON THUAULT

#### RÉSUMÉ

L'astérisme du Chariot (ou de la Casserole), nommé *mshtjw* en égyptien, offre dans les documents anciens une fascinante polysémie et porte en soi un bagage symbolique remarquable. De son identification à l'herminette dans les Textes des Pyramides au taureau hybride des temples ptolémaïques en passant par le *khepesh* des Moyen et Nouvel Empires, ses multiples formes renvoient toutes à un contexte mythologique et pragmatique de grand intérêt. Ainsi, bien que l'astérisme ait été identifié depuis longtemps dans la littérature égyptologique, l'origine de ses différentes formes et son évolution diachronique n'a jamais été explicitement et systématiquement décrite. C'est ce que propose de faire l'auteur du présent article à travers l'étude des nombreuses occurrences de *mshtjw* depuis ses premières apparitions à l'Ancien Empire à son emploi dans les scènes astronomiques gréco-romaines.

**Mots-clés:** astronomie, herminette, *khepesh*, taureau, textes funéraires, rituels, constellation, ouverture de la bouche.

#### **ABSTRACT**

The asterism, presently called the Big Dipper (or the Plough) and entitled *mshtjw* in Egyptian, offers a fascinating polysemy, bearing a great symbolic background. From its identification to an adze in the Pyramid Texts to the hybrid bull in Ptolemaic temples through the Middle and New Kingdom *khepesh*, its multiple forms are all linked to a deep mythological and pragmatic context. Thus, even though this asterism was identified long time ago in Egyptological literature, the origin of its various forms and its diachronic evolution have never

BIFAO 120 - 2020

been explicitly and systematically described. This is therefore the major aim of the present paper, through the study of the numerous occurrences of *mshtjw*, from its Old Kingdom attestations to its use in Greco-Roman astronomical scenes.

**Keywords:** astronomy, adze, *khepesh*, bull, funerary texts, rituals, constellation, opening of the mouth.

æ

'ASTÉRISME du «Grand Chariot» (ou «Grande Casserole») est le groupement d'étoiles le plus connu de la constellation de la Grande Ourse, avec laquelle il est même parfois confondu par extension métonymique<sup>1</sup>. Dans l'ancienne Égypte, cet astérisme était nommé mshtj(w), lexème probablement composé d'un préfixe m- et d'un radical sht «frapper», « (donner) un coup». Mshtjw signifierait alors, littéralement, «ce au moyen de quoi on porte un coup²». On retrouve d'ailleurs un «coup»-sh.t aux § 424a-b [TP 283] (infra) où le roi frappe à l'aide de son ongle-<sup>c</sup>n.t – homonyme de l'herminette-<sup>c</sup>n.t<sup>3</sup>.

Si Gerald A. Wainwright suggère que le nom *mesekhtiou* soit associé au Chariot à partir de la période hérakléopolitaine<sup>4</sup>, nous verrons qu'il existe des indices permettant d'envisager cette relation dès l'Ancien Empire. Quoi qu'il en soit, durant l'antiquité égyptienne, cet astérisme fut observé et assimilé – parfois en synchronie – à une herminette, une cuisse de bovin (le *khepesh*), un bovin intègre, ou encore une forme hybride ovoïde. Si ces relations sont bien connues et depuis longtemps documentées et commentées, comme nous le verrons au long de cet article<sup>5</sup>, les multiples ramifications ayant mené les Égyptiens à associer herminette, *khepesh* et astérisme ont souvent été traitées de façon partielle.

C'est pourquoi cette recherche propose d'exposer, à la fois synchroniquement et diachroniquement, les diverses raisons pour lesquelles le Chariot s'est vu confier tant d'aspects différents, ainsi que les évolutions notables dans l'attribution de ces formes. Il s'agira donc d'expliquer les

Voir les remarques de Wattkus 2003, p. 468-469. À propos de la Grande Ourse, José Lull et Juan Antonio Belmonte (2009, p. 182) envisagent même que le zodiaque de Dendara porte une figure évoquant le nom même d'«ourse». Nous n'entrerons pas ici dans ce débat qui n'est pas celui de la présente recherche. Toutefois, cette suggestion, bien qu'elle reste douteuse, mérite d'être soulignée et pourra donner lieu par la suite à de nouvelles investigations.

<sup>2</sup> Comme le suggère Mathieu à paraître, entrée « Épaule (patte avant) ». Voir également Étienne 1999, p. 118. R. Drenkhahn (1976, p. 118) indique pour sa part que *mshtjw* serait à relier à l'affûtage des lames d'herminettes.

<sup>3</sup> Les variantes graphiques (notamment du point de vue des classificateurs) et sémantiques de *mshtjw* seront analysées au fil du développement.

<sup>4</sup> Wainwright 1932b, p. 376-377.

Le résumé le plus succinct étant celui d'Assmann 2003b, p. 462: «Il faut en outre savoir que la forme hiéroglyphique de la cuisse de bovin rappelle celle de l'herminette qui représente l'ustensile proprement dit de l'ouverture de la bouche [...]. L'herminette figure également parmi les outils-modèles de l'ouverture de la bouche qui ont été trouvés dans les tombes et est identique à l'ustensilemshtjw («cuisse»), mentionné au chapitre 21 des Textes des Pyramides [...]. Le mot mesekhtiou désigne aussi, dans l'astronomie égyptienne, la constellation de la Grande Ourse (Ursa major), dont la forme évoque autant l'herminette que le signe hiéroglyphique de la cuisse de bovin. » Toutefois, l'argument de la forme similaire, bien qu'incontestable, ne suffit pas à expliquer les nombreuses relations qu'entretiennent tous les éléments mentionnés dans cet extrait. De plus, leur rapport à l'ouverture de la bouche, également incontestable, reste un indice parmi d'autres, et Jan Assmann ne fait qu'effleurer les connexions et ramifications entre ces diverses entités – d'où la présente étude.

proximités, tant formelles qu'utilitaires ou symboliques, entre les diverses entités participant de l'histoire de cet astérisme dans la pensée égyptienne. Cela sera illustré à travers les évolutions qu'a connues le Chariot dans les documents égyptiens d'un point de vue lexicographique, iconographique, rituel ou encore mythologique.

Les multiples références bibliographiques évoquant *mesekhtiou* permettront au lecteur qui le souhaite de prolonger ces réflexions, notamment d'un point de vue astronomique<sup>6</sup>. Cet article s'attache en effet à décrire les processus ayant mené les Égyptiens à identifier l'astérisme à divers éléments récurrents de leur quotidien et de leurs pratiques rituelles et cultuelles. Ce n'est donc pas tant la nature stellaire de *mesekhtiou* qui retiendra l'attention ici mais plutôt sa présence dans les textes et représentations qui couvrent les monuments et papyrus égyptiens et qui nous renseignent sur la pluralité des connexions établies entre cet astérisme et les entités auxquelles il a été associé durant près de trois mille ans.

Ainsi, le cas particulier de *mesekhtiou* illustre la complexité des pratiques égyptiennes et la richesse de la pensée qui leur est associée, la civilisation égyptienne étant parvenue à mêler avec virtuosité les considérations pratiques d'un monde concret à la profondeur d'un réseau de croyances entretenant des rapports intenses avec la réalité palpable.

### L'HERMINETTE ET LA CUISSE DANS LE RITE D'OUVERTURE DE LA BOUCHE

### L'herminette, entre artisanat et objet rituel

L'usage de l'herminette<sup>7</sup> dans le rite d'ouverture de la bouche (OdB) est attesté dès les hautes époques et apparaît explicitement dans les Textes des Pyramides:

I. § 13c-14a [TP 21] (N)



wp  $n = k r(3) = k m nw3^8 mshtjw bj3 wp r(3) n(y) ntr.w Hr j.wn r(3) n(y) NN pn [...] wp.t-n=fr(3) n(y) jt=f jm m wp.t-n=fr(3) n(y) Wsjr jm m bj3 pr m Stš mshtjw [...]$ 

Ta bouche est ouverte pour toi avec le *noua*, l'herminette-*mesekhtiou* (faite) de métal-*bia* au moyen de laquelle a été ouverte la bouche des dieux. Horus, ouvre la bouche de ce

<sup>6</sup> Identification précise de chaque étoile et astérisme associé par exemple.

<sup>7</sup> Il existe différents types d'herminettes possédant chacun leur nom propre. Nous reviendrons sur cette diversité artéfactuelle par la suite.

<sup>8</sup> Le chacal sur pavois serait ici le classificateur du lexème et non un sémogramme de lecture *Wp-wz.wt*, «Oupouaout», ou *Jnpw*, «Anubis». Voir notamment Mathieu à paraître, entrée «Instrument *noua*». L'auteur y préconise la lecture *nwz*, arguant de possibles «réinterprétations postérieures», notamment dans la scène 46 du rituel d'OdB (voir *infra*).

NN<sup>9</sup>! [...] il a ouvert la bouche de son père avec elle (*l'herminette*), il a ouvert la bouche d'Osiris avec elle, grâce au métal-*bia* extrait de l'herminette-*mesekhtiou*<sup>10</sup> de Seth.

2. § 1329c-d [TP 540] (P/Nt)

# BYILLA & BAYILL BUDA BOUR

wp r3=k jn dw3-wr m hw.t-nbw wp r3=k jn twt.wj hnt.wj hw.t-bd

Ta bouche a été ouverte par Douaour<sup>11</sup> dans le domaine divin, ta bouche a été ouverte par les deux réconciliés<sup>12</sup> (qui sont) à l'avant du domaine du natron.

Le hiéroglyphe de l'herminette semble apparaître très tôt dans l'écriture égyptienne, peutêtre dès le règne de Djer, avec des variantes attestées dès Semerkhet<sup>13</sup>. Cet outil est même mentionné dans certaines inscriptions liées à l'offrande ou à l'approvisionnement du défunt, comme sur le sarcophage de Minkhâf<sup>14</sup> (règne de Khâfrê) (fig. 1).



FIG. 1. Herminettes *mshtjw* et 'n.t sur le sarcophage de Minkhâf (Giza).

<sup>10</sup> Comme nous le verrons par la suite, le lien très étroit entre herminette, *khepesh* et Seth (en tant que taureau) rend très probable l'existence, ici, d'un jeu entre l'herminette-*mshtjw* et l'astérisme du Chariot assimilé, par la suite, à l'épaule ou la cuisse de Seth.

<sup>12</sup> C'est-à-dire Horus et Seth, les deux dieux (ré)unis. Cette idée se retrouve aux TP 258 et 259 (infra).

<sup>13</sup> Ces données sont issues de la paléographie d'Ilona Regulski commentée par Odler 2015, p. 93.

<sup>14</sup> STEVENSON SMITH 1933, pl. XXIV. Voir également les occurrences d'herminettes dans les listes d'offrandes relevées par Odler 2015, Tab. 1, p. 88.

Il est par ailleurs probable que l'herminette, avant d'être employée de façon rituelle, ait possédé une fonction exclusivement artisanale, notamment dans le travail du bois <sup>15</sup> et la fabrication des statues <sup>16</sup>.

L'OdB des statues ayant précédé celle des momies <sup>17</sup>, l'utilisation de l'herminette dans ce rituel s'explique ainsi aisément, sa fonction artisanale (qu'elle a toujours conservée) n'empêchant pas une implication cultuelle <sup>18</sup>. Il est d'ailleurs intéressant de noter, à la suite de Peter Kaplony, que la « naissance » des dieux est parfois évoquée en parallèle de la réalisation de leurs statues, les artisans faisant alors partie intégrante de cette conception divine <sup>19</sup>. La fabrication des statues, et par extension une importante part de l'artisanat, est donc devenue très tôt une pratique intimement liée au culte et au monde religio-funéraire <sup>20</sup>. La réalisation d'une statue est même l'un des devoirs du fils en charge du culte familial, permettant ainsi à ses parents de bénéficier d'un corps *post mortem* autorisant la réception des offrandes <sup>21</sup>. Le fait que nombre de scènes montrent la confection même des statues du propriétaire de la tombe et que certains artisans soient explicitement nommés <sup>22</sup> renforce l'importance qui était accordée à ceux-ci ainsi qu'à leur profession et leur(s) savoir-faire. Aylward M. Blackman et Herbert W. Fairman ont même

- Voir notamment la scène d'artisanat de la tombe d'Oupemnefert, à Giza (Hassan 1936, fig. 219) et les figures du mastaba de Kaïemânkh, à Giza également (Junker 1940, Taf. X). L'herminette (U19) a également pu être employée comme classificateur, avec le couteau crénelé, du lexème (hache d'ans le lexème mdh « menuisier, charpentier (?) »: Eaton-Krauss 1984, p. 48-49; Drenkhahn 1976, p. 122-124. Le rapport entre bois et herminette est clairement établi, dans l'iconographie, chez Kaïemânkh, où deux artisans sont schématiquement figurés en train d'œuvrer sur une version agrandie du hiéroglyphe du bois (,, M3) avec, respectivement, une herminette et une hache: voir Junker 1940, Taf. X.
- 16 EATON-KRAUSS 1984, pl. IV. Les statues en bois semblent d'ailleurs avoir été particulièrement prisées par les Égyptiens, bien que les vestiges archéologiques soient moins nombreux que pour celles en pierre: EATON-KRAUSS 1984, p. 58-60 (§ 65).

  17 L'OdB sur des statues est ainsi attestée dès la IVe dynastie au moins avec la représentation de la tombe de Debehen (règne de Menkaourê), à Giza. Voir EATON-KRAUSS 1984, n° 131. L'autrice explique alors que la statue est l'élément central du « focal point of the [funeral] ceremonies» (p. 70-72). Les offrandes peuvent également être directement destinées à la statue, accentuant le rôle de celle-ci dans le rituel: EATON-KRAUSS 1984, p. 72-73 (§ 86).
- Bernard Mathieu (à paraître, «Épaule (patte avant) ») précise d'ailleurs: «On rappellera, avec J.-Cl. Goyon, que les rites de l'Ouverture de la Bouche n'ont rien à voir avec le mythe osirien ou les pratiques funéraires [...] et qu'ils étaient destinés, à l'origine, à l'animation des statues cultuelles, d'où les allusions à des gestes d'artisans et l'emploi de l'herminette. » J.-C. Goyon (1972, p. 89-91) établit toutefois une distinction entre OdB « magique » liée aux statues et OdB « funéraire » liée à la momie, dichotomie sur laquelle nous reviendrons par la suite. Voir également Otto 1960, p. 1-10, et Munro 1984, p. 914-917 en particulier.
- 19 Kaplony 1966, p. 107-108. Cela vaut également pour les statues royales, le roi étant parfois lui-même désigné comme artisan en chef et, par conséquent, investi d'un relatif pouvoir démiurgique (p. 120-123).
- 20 J.-C. Goyon (1972, p. 95) explique même qu'à l'origine, l'OdB sur statues se faisait dans le *hw.t-nwb*, litt. «le domaine de l'or », qu'il décrit comme étant l'« atelier sacré [...] où l'on confectionnait les statues, les ornements et tout le matériel nécessaire au culte [...] Par la suite, ce vocable fut étendu à tout le domaine des artisans funéraires, recouvrant alors aussi bien les officines d'embaumement que les ateliers confectionnant l'ensemble des objets et produits intervenant pour la protection et la parure des momies ». Voir également LORTON 1999, p. 153. David Lorton envisage que les outils d'artisans employés dans le rituel d'OdB aient reçu des noms différents de ceux qu'ils portent habituellement afin de mieux être intégrés au rite (p. 173) : «The symbolic touching of the statue's mouth with artisans' tools that recall the making of the statue, the "encoding" of references to the physical materials of the manufacturing process into the text through puns, and the endowing of implements with alternative names are all clues pointing to the same conclusion. » Nous reviendrons sur l'aspect lexicographique par la suite, car bien que l'hypothèse de D. Lorton ne semble pas justifiée, d'intéressants éléments ressortent de l'analyse lexicale des items et entités diverses impliqués dans l'OdB.
- 21 Kaplony 1966, p. 109-110. Nous verrons dans les prochains points toute l'importance que revêt l'offrande pour cette recherche et pour la relation entre les différents éléments susmentionnés.
- 22 Kaplony 1966, p. 114.

envisagé que l'OdB des statues ait donné lieu, par relation extensive, au rituel d'établissement du temple dans son ensemble, prenant pour exemple celui d'Edfou<sup>23</sup>.

Dans tous ces rites, qu'ils concernent les statues, la momie ou un monument entier, l'usage de l'herminette apparaît explicitement dans les textes et est parfois figuré dans les vignettes ou l'iconographie attenante à ceux-ci. C'est le cas, notamment, chez Rekhmirê (TT 100)<sup>24</sup>, ou sur divers papyrus comportant le chapitre 23 du Livre des Morts<sup>25</sup>.

Sur la figure précédente, le fait que l'un des officiants tienne deux herminettes n'est pas anodin. En effet, si l'outil à tête de bélier est aisément identifiable – il s'agit de la pseudo-herminette wr-hk²w²6 –, les deux autres herminettes, quasiment identiques, peuvent renvoyer à diverses dénominations. Ainsi, dans les Textes des Pyramides, cinq noms différents sont évoqués en tant qu'herminettes ou outils associés (auxquels peut être ajouté le doigt-db', sur

BLACKMAN, FAIRMAN 1946, p. 87-89. L'astérisme *mesekhtiou* apparaît d'ailleurs dans les textes évoquant l'établissement du temple, comme en *Edfou* II, 31, traduit par Lettz 1989, p. 61 (voir la graphie de *mesekhtiou* en *infra*, Conclusion): «Ich nehme den Fluchtstab und ich ergreife den Griff des Schlägels. Ich messe mit Seschat. Ich wende mein Gesicht dem Lauf der Sterne zu. Ich lasse meine Augen zum Großen Bären gelangen, indem Sk-'ḥ' (Thot) neben seinem Winkellot ist. Ich lege die vier Ecken deines Tempels fest.» Voir le parallèle en *Edfou* VII, 44 (*infra*).

Voir la reproduction complète du rituel tel que figuré dans cette tombe chez Davies 1935, pl. XXV. Certaines photographies (en couleur) peuvent également être trouvées à cette adresse: https://www.osirisnet.net/tombes/nobles/rekhmire100/rekhmire100\_01.htm.

<sup>25</sup> FAULKNER 1985, ill. 2. Voir également une autre vignette illustrant le même chapitre: ill. 1 (papyrus de Nakht, British Museum EA 10471). Pour les différentes versions et attestations du chap. 23, voir celles recensées par le *Totenbuch Projekt* à l'adresse suivante: http://totenbuch.awk.nrw.de (pour le pap. de Nakht en particulier: http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm133529).

Dite ici « pseudo-herminette» car sa forme, bien qu'elle rappelle grossièrement celle d'une herminette, en est distincte et ne semble pas renvoyer à un quelconque outil d'artisan. Voir à ce sujet Lorton 1999, p. 167-168. L'outil wr-hkzw se retrouve dans la scène 27 du rituel d'OdB: Description outil outil-our-hékaou et ouvre la bouche de NN!». Voir Otto 1960, vol. II, Sz. 27 et p. 86 où l'auteur envisage une fonction magique pour cet outil quand les herminettes renverraient à l'aspect « technique » du rite. Il se fonde pour cela, en partie, sur l'appellation de l'outil qui, comme les couronnes du même nom, peut se traduire littéralement par « le grand de magie », ou « le grand magique ».

lequel nous reviendrons)  $^{27}$ :  $nw3(-wr)^{28}$ ,  $mshtjw^{29}$ ,  $^{\prime}n.t(y)^{30}$ ,  $nw.t^{31}$ ,  $dw3-wr^{32}$ . Trois d'entre eux apparaissent également dans le rite d'OdB du Nouvel Empire  $^{33}$ :  $dw3-wr^{34}$ ,  $nw3^{35}$  et  $mshtjw^{36}$ . Y sont alors ajoutées les herminettes-netjerty (ntr.ty), dont le nom indique une certaine dualité:

1. OdB, Sc. 26

hry-hb sm šsp ntr.ty wp r3 jr.ty sm šsp dw3-wr m sp tpy dwn-' m sp 2 wp.t-r3 jr.ty n(y) NN sp 4

Prêtre-ritualiste, prêtre-sem, saisissez les herminettes-netjerty et ouvrez la bouche et les yeux! Prêtre-sem, saisis l'herminette-doua-our dans un premier temps, l'outil-doun-â dans un second temps et ouvre la bouche et les yeux de NN quatre fois!

Cette dualité est très probablement à relier à celle des deux herminettes-*nouty* des TP 258-259 (*supra*, notes) et à celle des « deux rassemblés » (*twt.wy*) mentionnés au TP 540 (*supra*). Dans toutes ces formules, la dualité a toujours été interprétée comme étant l'évocation d'Horus

- 27 M. Odler (2015, p. 87) évoque également l'herminette dir.t, qui n'apparaît pas dans les Textes des Pyramides mais est un nom d'herminette qui revient régulièrement dans la fabrication des bateaux.
- 28 § 13c-14a [TP 21] (supra) et § 1747a [TP 619]: The first of the second of the secon
- 29 § 13c-14a [TP 21] (supra) et § 458a-c [TP 302] (infra).
- 30 § 424a-b [TP 283]: [TP
- 32 § 1329c-d [TP 540] (supra).
- 33 Herminettes auxquelles s'ajoutent deux outils de nature indéterminée: dwn-' (sc. 26) et wr-lk2w (sc. 27, voir supra).
- 34 Sc. 26 (supra).
- 35 Sc. 46: NN NN dd mdw h3 NN wp-n(=j) n=k r3=k NN wn-n(=j) n=k r3=k m nw3 wp-n(=j) n=k r3=k m nw3 mshtjw bj3 wp r3 n(y) ntr.w jm=f Hr wn r3 n(y) NN Hr wp r3 n(y) NN, «Paroles dites: Ô NN, j'ai écarté ta bouche pour toi à l'aide de l'herminette-noua, j'ai écarté ta bouche pour toi à l'aide de l'herminette-noua, j'ai écarté ta bouche pour toi à l'aide de l'herminette-noua, l'herminette-mesekhtiou (faite) de métal-bia avec laquelle j'ai écarté la bouche des dieux. Horus, ouvre la bouche de NN! Horus, écarte la bouche de NN!». Voir notamment Te Velde 1967, p. 88.
- 36 Te Velde 1967, p. 88.

et Seth, dont l'opposition forme l'un des mythes égyptiens les plus anciens<sup>37</sup>. Il est donc envisageable que les deux herminettes tenues par le ritualiste du papyrus d'Hounéfer fassent référence à ces différents extraits de textes rituels et, par conséquent, à Horus et Seth dont l'implication directe dans l'OdB est plusieurs fois mentionnée<sup>38</sup>. C'est le cas, par exemple, lorsque l'officiant est lui-même assimilé à Horus<sup>39</sup> ou quand il est question du sacrifice, de l'offrande ou de l'utilisation du *khepesh* (*infra*).

Toutefois, malgré la diversité d'appellations pour les herminettes ou outils liés – notamment dans le rituel d'OdB –, une nous intéresse particulièrement dans le cadre de cette recherche : l'herminette-*mesekhtiou* (*mshtjw*).

### Le *hpš* ~, entre partie du corps et objet rituel

Le lexème *mshtjw* est ce qui relie l'herminette dont nous venons de parler au *hpš* (*khepesh*, originellement cuisse de taureau) et, par la suite, à l'astérisme du Chariot. C'est pourquoi nous allons brièvement nous pencher sur l'évocation et l'utilisation du *hpš* dans les différents rites où apparaissent également les herminettes.

Avant d'être employé comme instrument du rituel, le *khepesh* est d'abord ôté d'un bœuf ou taureau sacrificiel puis présenté (voire offert) au défunt. Le sacrifice est évoqué à plusieurs reprises dans les textes funéraires égyptiens:

I. § 42c [TP \*61] (Nt)



Wsjr Nt m n=k hpš n(y) Stš fd~n Ḥr

Osiris Neith, prends pour toi le khepesh de Seth qu'Horus a arraché 40.

Comme nous le verrons à propos du *khepesh*, c'est à ce même mythe que renvoient d'autres passages des Textes des Pyramides, comme les formules 20 et 26 où il est question de la mutilation d'Horus par Seth et de la cuisse (*lps*) de ce dernier.

38 Le chapitre 23 du Livre des Morts évoque d'ailleurs le fait que l'OdB a pour fonction – entre autres – de défaire les liens qui obstruaient la bouche du défunt et qui avaient été posés par Seth: FAULKNER 1985, p. 51-52. Notons également que dans le rituel d'OdB, en plus des outils cités jusqu'à présent et des pièces de viande qui seront traitées par la suite, il est fait mention de deux sortes de ciseaux, *mddf* et *mds.t*, renforçant à la fois l'importance de l'artisanat dans ce rite et l'importance du chiffre deux et de la dualité en général. Cf. Otto 1960, vol. I, p. 1626.

<sup>39</sup> Voir, en plus des références citées précédemment, Munro 1984, p. 914 sq. Au CTVI, 185b-i [TS 575], c'est le défunt lui-même qui est assimilé à Horus: j Gb k3 Nw.t jr w3.t n NN tn hr w3.t k tw NN tn Hr jw' jt f Wsjr NN tn jsy.t jy.t NN tn fdnw 3h.w jnnw mw ddw b'b'.t jrrw hny m hpš.w n(y).w jt.w sn, «Ô Geb, taureau de Nout, fais un chemin pour ce NN sur ce tien chemin, car ce NN est Horus, l'héritier de son père Osiris, car ce NN va et vient, car ce NN est le quatrième des akhou qui apportent l'eau, mettent en place le ruisseau / le flot et jubilent du fait des khepeshou de leurs pères ».

<sup>40</sup> Nous retrouvons ici le mythe d'Horus et Seth déjà entrevu avec les herminettes et qui reviendra de façon plus récurrente encore lors des prochains développements.

2. § 653a [TP 372] (T/P/M/Nt)41

stp-n Ḥr hpš.w hftj.w=k

Horus a débité les khepeshou de tes adversaires.

3. § 1026a-c [TP 485] (P/M)

ntr nb šd.t=f NN pn jr p.t dd 'nh hrs.t n=f k3.w stpp n=f hpš.w pr=f jr hw.t Ḥr jr.t p.t

Tout dieu qui emmènera ce NN jusqu'au ciel, stable et vivant, des taureaux seront abattus pour lui, des *khepeshou* seront débités pour lui, et il atteindra le domaine d'Horus qui est dans le ciel.

4. OdB, Sc. 43



jmnh h3 hr=f stp hpš=f šd h3ty=f

Boucher, (toi) qui est descendu, débite le khepesh et retire le cœur!

De même, la présentation et l'offrande de ce même *khepesh* sont attestées plusieurs fois : 1. § 12c [TP N20<sup>B</sup>] (N)<sup>42</sup>

dd mdw sp 4 Wsjr NN wp(=j) n=k r(3)=k m hph jr.t Ḥr - hpš 1

Paroles à dire 4 fois : « Osiris NN, (j'ai) ouvert ta bouche avec ce qui vola (?) l'œil d'Horus – 1 *khepesh*.»

#### 2. OdB, Sc. 24<sup>43</sup>

dd mdw jmnh dj hpš n hry-hb h3ty n smhr

Paroles à dire: «Boucher, donne le khepesh au prêtre-ritualiste 44 et le cœur au courtisan!»

Le sacrifice<sup>45</sup> et la présentation du *khepesh*<sup>46</sup> autorisent au moins trois interprétations, par ailleurs non exclusives: offrande (notamment alimentaire), annihilation des ennemis du défunt, OdB.

L'offrande paraît assez évidente, étant donné la présence de nombreux *bpš* dans les processions de serviteurs dès l'Ancien Empire<sup>47</sup> et comme classificateur principal du lexème l'astp.(w)t, «morceau(x) de choix <sup>48</sup>», qui renvoie aux cuisses de bovins <sup>49</sup> et aux volailles que le propriétaire de la tombe ajoute volontiers à son menu <sup>50</sup>. Cette présentation du *khepesh* est même évoquée dans le rituel de consécration du temple d'Edfou, où il est précisé qu'il s'agit de la cuisse d'un taureau de «Haute Égypte <sup>51</sup>». L'offrande du *khepesh* issu d'un taureau sacrificiel a parfois été rapprochée de la découpe et de la présentation d'une patte de veau <sup>52</sup>,

- 43 Idem à la sc. 44: \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[
- 44 Afin qu'il le présente lui-même au défunt et qu'il ouvre sa bouche avec, comme nous le verrons par la suite.
- 45 À propos de celui-ci, dont l'analyse dépasse le cadre de cette recherche et ne la concerne qu'indirectement, voir notamment Montet 1910, p. 41-65, Eggebrecht 1973, et Grunert 2005.
- 46 Que J.-C. Goyon (1972, p. 103) considère comme les «pivots de l'action » dans l'OdB (au Nouvel Empire). Le *khepesh* était l'un des items majeurs du rituel « dont tous les objets consacrés, utilisés ensuite pour toucher les ouvertures de la tête, ne sont que des substituts ».
- Les tombes privées de cette période offrent une multitude de représentations de serviteurs et/ou prêtres divers présentant au défunt les cuisses et volailles qui lui sont destinées. Les Textes des Pyramides mentionnent également ces « morceaux de choix », le *khepesh* étant alors, comme l'explique B. Mathieu (à paraître, «Épaule (patte avant) »), «la pièce de choix des offrandes funéraires (§ 79d, \*1939d, \*1947f) ou divines (§ 1026b, 1323b, 1326c) ». Le sacrifice bovin et l'offrande du *khepesh* remonteraient même aux époques archaïques, comme le soulignent (notamment sur la base de l'iconographie de la tombe Hk 100) GORDON, SCHWABE 1998, p. 465-466. H.G. Fischer (1977, fig. 19) évoque même l'existence de pots à offrandes en forme de *khepesh*.
- Notons la présence, en tant que phonogramme de valeur *stp*, de l'herminette (graphie variable), usage qui n'est sans doute pas anodin, d'autant plus lorsque le *khepesh*, en tant que classificateur, est inscrit sabot vers l'arrière, soulignant la proximité formelle entre lui et l'herminette. Certains auteurs ont même suggéré l'utilisation d'herminettes dans l'activité bouchère égyptienne, ce que rien ne prouve toutefois : GORDON, SCHWABE 1998, p. 468.
- 49 L'orientation du hiéroglyphe confirmant alors cette utilisation pratique de la cuisse de bovin, contrairement à sa variante où le sabot est placé vers l'avant et pour laquelle une interprétation métaphorique est à privilégier nous y reviendrons. Voir à ce sujet FISCHER 1977, p. 121-124.
- 50 D. Lorton (1999, p. 165) ajoute la possibilité que le *khepesh*, par son offrande, octroie au récipiendaire la force contenue dans cette cuisse (le mot même *hpš* peut d'ailleurs également renvoyer à la force physique, notamment celle du bras). Pour leur part, A.H. Gordon et C.W. Schwabe (1998, p. 462-463) considèrent que l'offrande du *khepesh* est logique, d'un point de vue pragmatique, car il s'agit du seul « musculo-skeletal assemblage that can be removed from the body without fairly messy and laborious dissection, involving disarticulation of a joint or the cutting of bone ».
- 51 Blackman, Fairman 1946, p. 87-89 (cf. *Edfou* IV, 242.18-243.1).
- 52 Desroches-Noblecourt 1953, p. 30-33. Selon l'autrice, cette offrande de la patte d'un veau (vivant) servirait à donner au défunt «le sang chaud et viril d'un petit taureau encore vivant », la cuisse fonctionnant alors comme «l'instrument rituel et l'offrande qui allait permettre au sang de circuler dans les veines, à la virilité du mort de renaître ».

à propos duquel le débat reste ouvert sur la question de savoir si ce veau était vivant ou non lors du rituel <sup>53</sup>. Toutefois, ce rapprochement, quoique tentant, ne fait pas l'unanimité, Nadine Guilhou préconisant une distinction entre la découpe de la patte de veau et celle de la cuisse de l'animal sacrificiel telle qu'employée dans l'OdB <sup>54</sup> (*infra*).

La seconde lecture du sacrifice du taureau et de la présentation du khepesh (et du cœur, voir infra) renvoie aux aspects symboliques et mythologiques du rituel. En effet, le sacrifice bovin, en étant assimilé à la mise à mort des ennemis du défunt<sup>55</sup> – lui-même d'ordinaire considéré comme (un) Osiris –, peut être envisagé comme un acte empêchant toute nuisance envers l'intégrité de la momie ainsi qu'un rappel du mythe d'Horus et Seth 56. Cela semble clair dans les TP 20, 21 et \*61 (supra) où les deux protagonistes sont explicitement nommés et où le *khepesh* est désigné à la fois comme objet d'offrande et comme élément actif du mythe 57. Cette ambivalence transparaît également dans l'orientation même du signe *khepesh* qui peut être inscrit sabot en avant @ (p. ex. au TP 372, supra) ou, à l'inverse, partie «charnue» en avant \( \sim \) (majorité des textes). Et comme l'indique Henry G. Fischer, le premier cas apparaît dans des formules évoquant la mise à mort de diverses entités maléfiques, tandis que le second apparaît plutôt en contexte d'offrande et de présentation rituelle du khepesh<sup>58</sup>. Ainsi, si cette seconde situation renvoie à la cuisse en tant que pièce sacrificielle, comme indiqué précédemment, la première autorise pour sa part une interprétation métaphorique de cette patte de bovidé. Celle-ci peut alors être considérée à la fois comme une patte de taureau voué au sacrifice, mais également comme les bras d'ennemis abattus afin que le défunt ne soit pas menacé<sup>59</sup>. Cela octroie donc une nature double aux entités sur lesquelles sont prélevées ces parties du corps, à la fois adversaires néfastes qu'il s'agit d'annihiler 60 et créatures sacrificielles dont la mise à mort fait partie du rituel et du processus régénératif du défunt. Le taureau (intègre) est d'ailleurs évoqué, dans les TS, comme vecteur palingénésique:

<sup>53</sup> JAMES 1985, fig. 54. Pour d'autres scènes de « mutilation » du veau (très nombreuses), voir celles relevées par Guilhou 1993, p. 277-298.

GUILHOU 1993, p. 286-287. Cependant, bien qu'elle les distingue, l'autrice admet d'importantes connexions entre les deux scènes: « La scène du veau mutilé est toujours en relation étroite d'une part avec le sacrifice du taureau, le prélèvement et l'offrande du cœur et du *khepesh*, d'autre part avec les images, la plupart du temps au nombre de deux, symbolisant l'ouverture de la bouche (présentation des instruments, ouverture de la bouche proprement dite au moyen de l'un d'entre eux) » (p. 290). N. Guilhou propose enfin de voir dans cette patte un rappel de la main d'Horus coupée par Isis et qui pourrait être considérée comme la main tenant les outils impliqués dans l'OdB (p. 293-294).

<sup>55</sup> D. Lorton (1999, p. 163) souligne d'ailleurs que ce sacrifice, à l'instar des scènes d'artisanat, porte en lui une certaine violence que le texte désamorce et justifie, comme pour affranchir les officiants.

<sup>56</sup> Voir, entre autres, Munro 1984, p. 924, Assmann 2003a, p. 58, et Guilhou 1993, p. 291.

<sup>57</sup> Voir le commentaire de B. Mathieu (à paraître, «Épaule (patte avant)») à propos du § 42c [TP \*61] où l'auteur appuie sur la mention du *lpš n(y) Stš*, Seth étant de toute évidence considéré ici comme créature sacrificielle.

<sup>58</sup> Fischer 1977, p. 121-124. Voir ses tableaux récapitulatifs aux p. 125-126.

<sup>59</sup> Fischer 1977, p. 124. Voir également Thuault à paraître.

<sup>60</sup> L'ablation du *khepesh* peut même être employée comme menace contre quiconque tenterait de porter atteinte à la tombe : WILLEMS 1990, p. 27-54 (tombe d'Ânkhtyfy, Mo'alla). L'auteur en profite pour commenter, de manière générale, la découpe et l'offrande de ce même *khepesh* (p. 30-31).

### **I.** *CT* IV, 351c-352b [TS 343]

wn r > k ts tw ndr > k sd n(y) ng w rmnwt(y) Jnpw j.rh w w.w t jmn.t

Hâte(-toi) donc et (re)lève-toi afin que tu attrapes la queue du taureau-*néga* (= *Seth*), compagnon d'Anubis, et que tu apprennes (à connaître) les chemins de l'Occident!

**2.** *CT* V, 214c-215a [TS 407] <sup>61</sup>

j Sth jmj 3.t=f ng3w '3 ḥrj-jb p.t mḥt.t dj n=j t3w m ḥrj-jb wtnw(w) shn n mḥ.t-wr.t

Ô Seth, plein de ton éclatante force, le grand taureau-*néga* qui est au cœur du ciel septentrional: donne-moi l'air qui est au cœur du courant<sup>62</sup> et qui repose dans Méhét-ourét

Enfin, dernière utilité du *khepesh* dans le contexte ci-présent : sa fonction dans l'OdB, emploi explicite dans les textes accompagnant diverses scènes de ce rituel <sup>63</sup> :

1. OdB, Sc. 25<sup>64</sup> et 45

hry-hb sm šsp hpš wp r3 jr.ty

Prêtre ritualiste, prêtre-sem, saisissez le khepesh et ouvrez la bouche et les yeux!

De même, certaines représentations montrent la momie ou la statue dont la bouche est ouverte par contact avec le *khepesh* (fig. 2 <sup>65</sup> et 3 <sup>66</sup>).

<sup>61</sup> Parallèle en V. 225h-p [TS 408].

<sup>62</sup> Wb I, 381, 2. Je remercie B. Mathieu pour ses remarques lexicographiques à propos d'wtnw qu'il propose de traduire par « (le) courant » du fait de l'occurrence en Pyr. § 2037b [TP 681], traduction que je suis ici.

<sup>63</sup> Voir, en plus de cet extrait, les commentaires d'Assmann 2003a, p. 57.

<sup>64</sup> Dans cette scène, comme évoqué auparavant, l'officiant est assimilé à Horus ouvrant la bouche de son père Osiris.

<sup>65</sup> Petrie Museum UC14479. © University College London.

<sup>66 ©</sup> Alain Guilleux.



Fig. 2. OdB à l'aide d'un *khepesh* (provenance inconnue, XVIII<sup>e</sup> dynastie).



Fig. 3. OdB à l'aide d'un khepesh.

Le *khepesh* est également figuré parmi d'autres instruments nécessaires à l'OdB, comme les herminettes et l'outil wr-hk3w<sup>67</sup> évoqués plus haut (fig. 4<sup>68</sup>).



Fig. 4. LdM 23-24 (papMilbank – OIM 10486M).

L'utilisation du *khepesh* dans l'OdB est donc bien documentée, et cet emploi offre de multiples interprétations. D'abord, le fait de prélever le membre considéré comme siège de la puissance d'un taureau (lui-même animal fort par excellence) permet d'envisager un transfert

<sup>67</sup> B. Mathieu (à paraître, entrée «Herminette *mésekhti...*») considère *wr-ḥkɔw* comme une «herminette spécifique à la Haute Égypte», à l'instar de l'instrument '*h-nṭr* (les deux apparaissant conjointement aux § \*2220c-\*2221a [TP <sup>N</sup>715A]).
68 ALLEN (éd.) 1960, pl. LXIV. Papyrus conservé à Chicago, OIM 10486. Pour plus d'informations sur ce papyrus, voir http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm57162.

de vigueur – et de vie en général – de la bête vers le défunt<sup>69</sup>. Ensuite, comme avec l'herminette et d'autres outils, l'application du *khepesh* sur la bouche et les yeux de la momie ou de la statue permet à celles-ci d'acquérir l'usage de nouvelles voies sensorielles indispensables à la vie idéale des Égyptiens<sup>70</sup>. Comme l'explique Eberhard Otto de façon synthétique<sup>71</sup>:

Wie dem Toten durch Darreichen des "Schenkels" mit Hilfe der Magie der Mund geöffnet wird, dass er Speise zu sich nehmen kann, so wird analog der Statue der Mund mit dem nw3Gerät geöffnet.

Enfin, et à nouveau, des considérations mythologiques entrent en ligne de compte, avec le lien étroit établi dans les textes entre le *hpš* et Seth, dont il est généralement issu de façon prototypique (*supra*). Nous verrons que ce rapprochement entre *khepesh*, Seth et OdB se trouve renforcé dès lors que les données astronomiques s'ajoutent à l'équation.

# Le doigt dans le rituel d'OdB

Avant de passer au prochain point, il est intéressant de mentionner la possible connexion, dans l'OdB, entre l'utilisation de l'herminette et du *khepesh* d'une part, et celle du petit doigt d'autre part. En effet, le doigt- $db^c$  est explicitement mentionné dans divers textes renvoyant à l'OdB:

1. \$ 1983-1984a [TP 670] (P/M/N)



ts-n tw ms.w ms.w=k twt Hp [...] Dw3-mw.t=f Qbh-sn.w=f jrw-n=k rn.w [...] hw rm.t=k wpw r3=k m db'.w=sn bj3

Les enfants de tes enfants t'ont (re)dressé en (leur) identité de Hâpy [...] Douamoutef et Qébehsénouf dont tu as établi les noms [...] ils sèchent tes larmes et ouvrent ta bouche avec leurs doigts (faits) de métal-*bia*<sup>72</sup>.

<sup>69</sup> C'est notamment l'une des théories de Gordon, Schwabe 1998, p. 468-469. Les auteurs mettent en avant le fait que la patte continue à être secouée de spasmes et de contractions musculaires pendant plusieurs minutes après sa découpe, voire jusqu'à deux heures après si l'on sait où appuyer (p. 463-464). Voir également Lorton 1999, p. 175, et Assmann 2003a, p. 59. Le possible jeu de mots entre  $hp\ddot{y}$ , «cuisse, épaule» et  $hp\ddot{y}$ , «force», va dans le sens de cette interprétation.

<sup>70</sup> LORTON 1999, p. 175.

<sup>71</sup> Отто 1960, vol. I, р. 6.

Dans le cas de la consécration du temple, ce doigt serait en or, d'après Blackman, Fairman 1946, p. 87-89. D. Lorton (1999, p. 169) parle quant à lui d'un doigt d'électrum. Peut-être cela renvoie-t-il au fait qu'il s'agit, dans le rituel, d'un doigt supposé être celui d'un dieu, puisque l'officiant est assimilé à Horus.

### 2. OdB, Sc. 14

 $dd \ mdw \ sm \ mdd^{73} \ r(3) = f \ m \ db' = k \ nds$ 

Paroles à dire: «Prêtre-sem, presse sa bouche avec ton petit doigt!»

3. OdB, Sc. 33

dd mdw hry-hb sm wp r3 wp jr.ty m db'ek nds

Paroles dites par le prêtre ritualiste: « Prêtre-sem, ouvre (litt. "écarte") sa bouche et ouvre ses yeux avec ton petit doigt!»

Le fait qu'il s'agisse du petit doigt est précisé par les textes du rituel d'OdB (<u>db</u> \* k nds) tel qu'observé au Nouvel Empire (sc. 14 et 33), ainsi que par la représentation de la scène 14 dans la tombe de Rekhmirê (fig. 5<sup>74</sup>).



Fig. 5. Scène 14 de l'OdB (tombe de Rekhmirê – TT 100).

La célèbre scène d'OdB de la tombe de Toutânkhamon, où Ay officie, montre d'ailleurs, sur un petit meuble placé entre le ritualiste et la momie, les divers outils utilisés lors du rite : herminette, *khepesh*, *pesech-kef*, deux instruments à plumes (ou en adoptant la forme) et un doigt<sup>75</sup>.

David Lorton envisage que le doigt soit utilisé dans l'OdB pour rappeler son emploi dans l'artisanat, lorsque les sculpteurs «wipe away the last traces of manufacture from the

<sup>73</sup> Jeu de mots probable avec le ciseau-médjed (voir supra).

<sup>74</sup> Photographie issue du site https://www.osirisnet.net/tombes/nobles/rekhmire100/rekhmire100\_01.htm.

<sup>75</sup> Fac-similé de Rотн 1993, fig. 1.

simon thuault

mouth<sup>76</sup>». Cela rejoint la connexion déjà établie entre artisanat et OdB à travers l'utilisation des herminettes, bien que la relation entre la conception des statues et les doigts soit moins évidente. L'hypothèse d'Ann M. Roth est également de grand intérêt. Selon elle, la présence du doigt rappellerait l'utilisation de celui-ci lors de la naissance (biologique), lorsque d'éventuelles mucosités doivent être ôtées de la bouche (et/ou des narines) du nouveau-né afin de faciliter la respiration 77. L'OdB pourrait alors trouver une origine dans cette pratique, l'herminette et les autres instruments ayant été ajoutés par la suite à ce rituel du fait de diverses corrélations formelles, symboliques, magiques, etc. 78 La proximité que A.M. Roth établit entre le doigt et la lame de l'herminette est d'autant plus intéressante que le manche de cette dernière pourrait alors être considéré comme l'évocation du bras humain, renforçant de fait la connexion avec le khepesh. Nous ferions donc face à un élément fort reliant l'herminette et le khepesh, tous deux étant assimilés du fait de leur utilisation dans l'OdB, la première dérivant du doigt (et, par extension, du bras) à travers son implication dans la fabrication des statues, le second dérivant de cette même partie humaine à travers son rapprochement métaphorique dans les textes et les rites (supra). Comme nous le verrons ensuite, ces connexions prennent une dimension considérable dès lors que l'on y ajoute diverses remarques lexicographiques et astronomiques.

### Synthèse

Trois éléments majeurs peuvent déjà être distingués quant à la corrélation entre herminette et *khepesh* dans les pratiques et la pensée égyptiennes. D'abord, tous deux entretiennent un rapport étroit que nous pourrions définir comme « pragmatique », c'est-à-dire fondé sur leur simple ressemblance formelle, proximité qui s'illustre notamment à travers leurs hiéroglyphes respectifs: « > ». Ensuite, leur implication commune dans les pratiques rituelles telles que l'OdB constitue un lien majeur entre ces deux éléments qui partagent alors une fonction commune (l'« ouverture » en tant que telle) en plus de leurs emplois respectifs (artisanat, offrande, etc.). Enfin, le rapport au mythe d'Horus et Seth (et, dans une moindre mesure, au mythe osirien 79) renforce cette connexion entre herminette et *khepesh*, implication mythologique sur laquelle nous reviendrons plus en détail.

À ces premières remarques synthétiques doivent être ajoutées les proximités lexicales et iconographiques entre herminette et *khepesh*, notamment à travers le lexème *mshtjw* et les diverses représentations astronomiques égyptiennes. C'est ce qui va retenir notre attention désormais, ces considérations offrant un nombre conséquent de connexions entre les divers éléments sur lesquels nous nous sommes penchés jusqu'ici.

<sup>76</sup> LORTON 1999, p. 154.

<sup>77</sup> ROTH 1993, p. 61 sq.

<sup>78</sup> ROTH 1993, p. 67: «The adze, a statue-making tool, was used in the central act of the funerary ceremony to stress the permanence of the mummy as a cult image; similarly, a gesture with the human little finger, taken from a human birth ritual, was incorporated into the statue ritual to emphasize the equation of the statue with the human being represented. The compilers of the ritual exchanged the implements of the human rebirth ritual with the adze of the statue ritual to blur the boundaries between the statue of the deceased and his mummy in both environments.»

<sup>79</sup> À propos du lien entre le khepesh (de Seth) et le mythe d'Osiris, voir notamment Te Velde 1967, p. 88-89.

# L'HERMINETTE ET LA CUISSE DANS L'ASTÉRISME-MSHTIW

### L'herminette-mshtjw comme figure astrale

Le nom *mshtjw* est associé à l'astronomie et à la composition de l'au-delà céleste dès les Textes des Pyramides<sup>80</sup>:

I. § 458a-c [TP 302] (W81)



W is 'nh s3 Spd.t w'b-n n=f Psd.tj m mshtjw j.hm-sk

(Car) c'est Ounas, le Vivant, fils de Sépédet, tandis que les Deux Ennéades se sont purifiées pour lui dans *Mesekhtiou*, l'impérissable<sup>82</sup>.

Cette formule, par son contenu sémantique, situe clairement *mshtjw* parmi les entités célestes, l'associant aux « impérissables », ces astres qui jamais ne disparaissent du ciel et constituent l'un des objectifs du défunt dans son parcours régénératif. De plus, le contenu grammatologique offre un indice supplémentaire quant au lien entre *mshtjw* et l'astronomie, la graphie même du lexème montrant deux classificateurs, une herminette et une étoile, cette dernière étant le classificateur générique des éléments astraux <sup>83</sup>. Cette association de deux classificateurs que rien ne semble lier peut alors se lire comme l'indication que l'astérisme-*mesekhtiou* était, dès l'Ancien Empire, rapproché de celui que l'on appelle aujourd'hui « Grande Casserole » ou « Grand Chariot », principal astérisme de la constellation de la Grande Ourse (fig. 6). En somme, si l'association de *mesekhtiou* à une herminette a souvent été commentée et est désormais évidente <sup>84</sup>, il est notable qu'elle remonte au moins jusqu'aux Textes des Pyramides, ce qui rend probable l'identification, par les Égyptiens, de l'astérisme à l'herminette dès les plus hautes époques <sup>85</sup>. Nous allons voir

<sup>80</sup> En revanche, les premières représentations astrales de *mesekhtiou* apparaissent au début du Moyen Empire, sous forme de *khepesh* décorant certains sarcophages (*infra*). Voir Lull 2006, p. 25.

<sup>81</sup> Les versions P et N sont fragmentaires et ne montrent, comme classificateur de *mshtjw*, que la seule herminette. Cette formule comprend beaucoup d'autres parallèles, chez Téti, Mérenrê, Aba et Béhénou.

<sup>82</sup> La présente traduction a bénéficié des sympathiques remarques de B. Mathieu qui m'a gracieusement communiqué son point de vue sur cette formule.

<sup>83</sup> Elle est d'ailleurs également présente, dans cette même formule, dans les graphies de Spd.t et j.lym-sk.

Voir, entre autres, Wainwright 1932b, p. 374-375. L'auteur propose même de distinguer les herminettes nw3 et mshtjw (voir supra pour leur emploi dans l'OdB notamment) par le fait que la première serait une herminette terrestre, utilisée par les ritualistes, quand la seconde serait une herminette céleste, assimilée à l'astérisme ici examiné. Voir également BAUVAL, GILBERT 1994, p. 7-9, pour une hypothèse concernant l'alignement des puits d'aération de la pyramide de Khoufou avec la Petite et la Grande Ourse. Si cette théorie est peu convaincante, les auteurs mentionnent les herminettes et leur possible implication dans cet alignement astronomique.

A l'inverse, aux époques récentes (en l'occurrence à la période lagide), cette herminette a pu être reliée à la houe, autre outil à l'aide duquel on donnait des coups et qui était lié à la création, à l'établissement (de quelque chose ou de quelqu'un). C'est en tout cas ce qu'envisagent, en se fondant sur la houe figurée sur le zodiaque de Dendara, LULL, BELMONTE 2009, p. 188. Les auteurs proposent même d'y voir l'un des éléments figurant *Ursa minor*. W. Waitkus (2003, p. 470) relie pour sa part cette houe (que surmonte un canidé) à l'herminette-*nw3* qui apparaît régulièrement dans les textes (p. ex. au TP 21), et même dans l'OdB.

que ce rapport aux herminettes transparaît aussi dans le lien entre celles-ci et le mythe d'Horus et Seth, qui est également concerné par les autres identifications de *mshtjw*, notamment le *khepesh* et le taureau intègre.

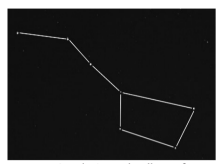


Fig. 6. Grande Casserole telle que figurée de nos jours (schéma de l'auteur).

Si la précédente figure illustre la façon dont nous concevons aujourd'hui l'astérisme de la « Casserole », la proximité formelle entre celui-ci et une herminette ressort sans ambiguïté dès lors que nous l'observons sous un autre angle (fig. 7), qui lui donne l'aspect d'une herminette telle qu'attestée à la fois dans l'écriture (), dans l'iconographie et parmi les découvertes archéologiques <sup>86</sup>.

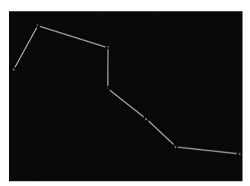


Fig. 7. Astérisme-*mshtjw* sous forme d'herminette (schéma de l'auteur).

Toutefois, comme nous l'expliquerons dans le développement consacré aux formes bovines de *mesekhtiou*, ces deux façons de relier les différentes étoiles du Chariot ne sont pas exclusives et ont en partie mené à son identification d'une part comme une herminette, d'autre part comme un *khepesh*<sup>87</sup>. Cependant, ces deux formes s'expliquent par diverses autres raisons, qui nous intéressent tout au long de cette recherche.

<sup>86</sup> Voir notamment la publication d'une herminette remarquable, dont la forme rappelle de façon claire une patte de bovidé, par Devéria 1873-1874, p. 349.

<sup>87</sup> Roth 1993, fig. 9-10. Voir également les figures de Wainwright 1932b, p. 374.

#### LES FORMES BOVINES DE MSHTJW

## Le khepesh

Les textes égyptiens reliant *mshtjw* et taureau sont nombreux, de même que les représentations iconographiques. À travers cette documentation, trois formes de *mshtjw* liées au bovidé peuvent être dégagées: 1) *khepesh*, 2) taureau, 3) forme hybride mêlant pseudo-*khepesh* stylisé et tête de taureau.

La première, *mesekhtiou* sous forme de *khepesh*, est l'apparence la plus courante pour cet astérisme, et ce dès la Deuxième Période intermédiaire au moins<sup>88</sup>. En effet, *mesekhtiou* apparaît dans le papyrus Rhind (I, X, 7-8) avec la graphie suivante: Mesekhtiou est nommé parmi d'autres entités divines et la présence du classificateur de l'étoile ne laisse aucun doute quant au fait qu'il s'agisse de la personnification de l'astérisme (comme au TP 302, *supra*). L'autre classificateur, le *khepesh*, est figuré sabot en avant, indice d'une possible utilisation métaphorique de ce signe, qui renverrait alors à la fois à la forme même de l'astérisme, mais également à son rapport à différents mythes, comme nous allons le voir par la suite. Le *khepesh* est noté de la même manière dans plusieurs textes:

1. Livre du Jour et de la Nuit<sup>89</sup>



jr mshtjw pw n(y) Sth wnn=f m p.t mht.t w3w n mnj.ty ds.wy n ds.wy m hnw (?) n w3s m nbw jw n 3s.t m rr.t hr s3.t=f jw mw ntr.w=f mhw sp 2 m sb3.w m 3h.t rd s.t R' mht=f hn' 3s.t r-dd s3w (s)šm=f r p.t rsy.t r mw ntr.w hpr.w m Wsjr

Quant à cette Cuisse de Seth, elle est dans le ciel septentrional, attachée à deux piquets de silex par une chaîne d'électrum; cela est confié à Isis sous la forme d'un hippopotame femelle qui la garde. Son Eau des dieux <sup>90</sup> est tout autour parmi les dieux de l'horizon. Rê les a mis à sa suite (= *de mesekhtiou*) avec Isis, en disant: «Empêchez qu'elle n'aille dans le ciel du sud vers l'Eau des dieux <sup>91</sup> issue d'Osiris.»

<sup>88</sup> Nous montrerons plus loin que divers indices laissent penser à une telle assimilation dès le Moyen Empire, mais que mesekhtiou n'y est évoqué qu'indirectement, contrairement aux exemples ci-présents. La datation de la première représentation de mesekhtiou sous forme de khepesh au Moyen Empire est notamment suggérée par ÉTIENNE 1999, p. 118-119.

<sup>89</sup> Piankoff 1942, p. 23-24. Traduction de Piankoff légèrement modifiée. N. Guilhou et B. Arquier (2007, p. 892) commentent ainsi ce passage: «il s'agit d'un moment de passage difficile, entre le jour et la nuit, où la menace n'est plus dirigée contre le soleil, mais contre son correspondant nocturne, Orion, forme astrale d'Osiris. [...] Osiris-Orion se retrouve fragilisé pendant le jour, alors qu'il est invisible, et plus particulièrement à la fin de la journée, à la charnière entre lumière et ténèbres ». C'est pourquoi il serait précisé que *mesekhtiou* est «attaché à deux piquets», cette idée de captivité étant retranscrite dans de nombreuses représentations (*infra*).

<sup>90</sup> N. Guilhou et B. Arquier (2007, p. 892) proposent «son entourage divin ». M. Étienne (1999, p. 119), quant à lui, conserve la traduction «eau des dieux » en y ajoutant «(semence?) ».

<sup>91</sup> Guilhou, Arquier 2007, p. 892; Étienne 1999, p. 119.

### 2. pJumilhac<sup>92</sup>



shr=fStš htm=fsm3y.w=fshnn=fnjw.wt=fsp3.wt=fs^d=frn=fm t3 pn fdq-n=ftwt.w=fm sp3.wt nb(.wt) stp-n=fhpš=f^h=fs(w) m hr.t-jb p.t h3ty.w jm hr s3w=fmsht(yw) n p.t mht.t Rr.t-wr.t hr 3m=fnn sqd=fm-m ntr.w

Il (*Horus*) renversa Seth, anéantit ses complices, dévasta ses villes et ses provinces, effaça son nom en ce pays et mit en pièces ses statues dans toutes les provinces. Après avoir débité son *khepesh* il l'emporta au milieu du ciel, les génies-*khatiou* étant là le gardant, (à savoir) *Mesekhtiou* du ciel septentrional, *Reret-ouret* l'empoignant pour qu'il ne dérive pas parmi les dieux.

Dans le Livre du Jour et de la Nuit, il est également possible d'envisager une fonction logographique du *khepesh*, ce qui donnerait la lecture suivante: *jr mshtjw hpš pw n(y) Stš*, « Quant à *mesekhtiou*, ce *khepesh* de Seth...». Cette formulation rappelle notamment le passage du papyrus Jumilhac dans lequel il est narré qu'Horus arracha le *khepesh* de Seth pour le placer au ciel « sous la garde des génies » (possiblement les Enfants d'Horus), cette patte devenant alors l'astérisme *mesekhtiou*<sup>93</sup>. Cela ne change pas radicalement l'analyse du texte, mais l'identification de *mesekhtiou* à un *khepesh* s'en trouve renforcée par la mention explicite de leur assimilation formelle. Le papyrus Jumilhac est d'ailleurs, de ce point de vue, de grand intérêt puisqu'il offre deux graphies de *mesekhtiou*: l'une dans laquelle le sémogramme associé est une herminette, l'autre dans laquelle il s'agit d'un *khepesh*<sup>94</sup>! L'utilisation logographique du *khepesh* est également attestée dans un papyrus du British Museum<sup>95</sup>:

#### 1. pBM EA 10083



jw=n šd st m d.t p3 7 sb3.w n(y) p3 lpš <msltjw> jw tn šd st m d.t p3 sb3 n(y) h3y n t3 p.t mtw=f qbqb rmt

Nous la soustrairons <sup>96</sup> à ces sept étoiles du *khepesh* (= *de mesekhtiou*) et vous la soustrairez à cette étoile qui tombe du ciel et qui écrase les hommes.

- 72 Translittération et traduction extraites d'ÉTIENNE 1999, p. 119 (modifiées).
- 93 VANDIER 1961, p. 108-109. Voir également LULL 2006, p. 26.
- 94 Voir infra, Conclusion, Tab. 1.
- 95 EDWARDS 1960, p. 2 (BM EA 10083).
- 96 Litt. « Nous l'enlèverons de la main des sept étoiles ».

Cette assimilation de *mesekhtiou* à un *khepesh* peut aussi être tracée dans certains textes sans que son nom même soit évoqué. C'est le cas, par exemple, du chapitre 17 du Livre des Morts :

1. pBM EA 10470 (Ani) 97

Jm-stj Ḥpy Dw3-mw.t=f Qbḥ-snw=f n3 pw nty m-s3 p3 ḥpš m p.t mḥt.t

Imséti, Hâpy, Douamoutef, Qébehsénouf, ce sont ceux qui sont à l'arrière du *khepesh* dans le ciel septentrional.

**2.** pBM EA 10477 (Nou) 98
n3 pw ntj m-s3 p3 hpš m p.t mḥ.t.t

Ce sont eux, (ceux) qui sont à l'arrière du khepesh qui est dans le ciel septentrional 99.

Dans ces passages, la mention du *khepesh* « dans le ciel septentrional » laisse peu de doute quant à son identification à *mesekhtiou*, c'est-à-dire à notre Chariot. De plus, l'évocation des Enfants d'Horus dans le papyrus d'Ani permet d'ancrer définitivement *mesekhtiou*, en tant que *khepesh*, dans le parcours régénérateur du défunt où le mythe d'Horus et Seth occupe une place majeure en association avec celui d'Osiris (*infra*). Bernard Mathieu indique par ailleurs que ces mêmes Enfants d'Horus étaient, dès les Textes des Pyramides, intimement liés au défunt lui-même, puisqu'ils en forment les bras et les jambes et effectuent toutes sortes d'actions pour lui (élévation, protection, etc.) afin qu'il accède aux sphères célestes <sup>100</sup>. C'est également ce rapport entre Enfants d'Horus et *mesekhtiou*, à travers le défunt, que Philippe Derchain envisage sur une stèle de Hanovre où il est question de Seth portant ces quatre divinités en punition de ses méfaits <sup>101</sup>. Mentionnons enfin certaines représentations où *mesekhtiou*, figuré en *khepesh* ou sous une forme hybride (*infra*), semble porter sur son dos quatre étoiles qui seraient donc les Enfants d'Horus.

<sup>97</sup> Voir la publication originale de BUDGE 1895, pl. 9, l. 90-92, ainsi que les informations et références données à l'adresse suivante: http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm134357.

<sup>98</sup> Parallèle en Caire CG 51189 (Youya): http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm134267.

<sup>99</sup> Variante des papyrus BM EA 10793 (Panédjém, http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm134515) et Turin (*Museo Egizio*) 1791 (Iouéfânkh, http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm57201): nn pw ntj m-s3 p3 \(\rho p\) in p.t m\(\rho t.t.t\), «Ce sont eux, (ceux) qui sont à l'arrière du \(khepesh\) qui est dans le ciel septentrional ».

<sup>100</sup> Mathieu 2008, p. 9-10. Cette connexion entre Enfants d'Horus et défunt se retrouve également sur les sarcophages où ces quatre divinités sont réparties en deux binômes et placées à la tête et aux pieds du défunt.

<sup>101</sup> Derchain 1964, p. 21, n. d). S. Cauville (1997, p. 33-34 et 43-44) indique toutefois que *mesekhtiou*, tout comme Seth, reste indispensable à la bonne marche du cosmos, d'où la nécessité de le maintenir dans le ciel, même sous bonne garde (en l'occurrence celle d'Isis-Thouéris, assimilée à l'astérisme du Dragon). H. Te Velde (1967, p. 87) rappelle d'ailleurs que le *khepesh* de Seth est utilisé dans la lutte contre Apophis lors de la sixième heure de la nuit. Les méfaits de Seth et ses sanctions peuvent également être lus aux TP 20 et 126 avec le jeu de mots entre le *bpš* (offert au défunt) et *bpb*, «voler (?)», appliqué à l'œil d'Horus (*supra*).

En plus des textes cités précédemment, le rapprochement entre *mesekhtiou* et *khepesh* est clairement établi par un sarcophage de la XXX<sup>e</sup> dynastie<sup>102</sup> sur lequel est figurée la position de l'astérisme lors de différents moments de la nuit, à chaque mois de l'année<sup>103</sup>.

Sur ce sarcophage apparaissent non seulement de multiples représentations du *khepesh*, mais le texte jouxtant ce tableau désigne explicitement l'astérisme *mesekhtiou*, assurant ainsi son identification <sup>104</sup>:

1. Légende du sarcophage JE 86723

Ô Osiris, premier taureau, Osiris taureau du ciel [...] Les étoiles du ciel septentrional sont ta cuisse / ton épaule  $(ms!pd \ge k^{105})$ : elles ne s'installent (?) jamais à l'ouest du ciel comme les étoiles décanales  $(b \ge ktj.w)$  (mais) elles voyagent à l'envers de nuit comme de jour. Elles sont à la suite de la Grande Hippopotame  $(rr.t \ wr.t)$  du ciel septentrional, (comme) ta cuisse / ton épaule  $(ms!pt \ge k^{106})$  quand elle se rend dans le ciel méridional auprès du ba des dieux qui sont dans Orion  $^{107}$ .

On remarque dans ce texte l'utilisation de deux versions du lexème-mshtj(w), en l'occurrence mshd, où le t final est remplacé par un d, deux phonogrammes dont on connaît la fréquente alternance dans les textes égyptiens – notamment tardifs – et msht, graphie s'approchant de la graphie classique telle qu'observée jusqu'à présent. Quoi qu'il en soit, la traduction reste la même, mshtlmshd renvoyant ici directement à la cuisse d'Osiris assimilé à un taureau (k3). L'identification de mshtjw à un hpš est donc tout à fait établie, le premier pouvant même remplacer le second dans la désignation de cette partie du corps en contexte mythologique. De plus, il est dit que cette cuisse est composée des «étoiles du ciel septentrional», dont nous avons vu précédemment qu'il peut s'agir d'une expression métonymique désignant l'astérisme lui-même à travers ses composantes et l'endroit où il prend place sur la voûte céleste. Ce sarcophage est donc exceptionnel pour la présente recherche en ce qu'il offre, de façon condensée, une idée de toute la complexité de la pensée égyptienne sur ce sujet et l'aspect protéiforme que pouvait revêtir l'astérisme mshtjw selon le contexte dans lequel il est invoqué.

<sup>102</sup> Découvert à Kôm Abou Yâssin, Caire JE 86723. Voir les remarques à propos de ce sarcophage par LULL 2006, p. 26.

<sup>103</sup> Lull 2006, fig. 4 (modifiée depuis Neugebauer, Parker 1969, pl. 24).

<sup>104</sup> Traduction modifiée depuis Neugebauer, Parker 1969, p. 49-52.

<sup>105</sup> M. Étienne suggère que la présence (surprenante) du pronom \*k dans la translittération de Neugebauer et Parker soit issue d'une mauvaise lecture de la graphie de mshdl msht, le signe — étant selon toute probabilité un khepesh — ayant alors fonction de classificateur. N'ayant pu avoir accès à des photographies permettant une lecture certaine, je ne peux trancher en faveur de l'une ou l'autre possibilité. Cependant, quoi qu'il en soit, que la graphie possède un khepesh comme classificateur ou non, le présent développement ne s'en trouve pas modifié et les conclusions sont maintenues.

<sup>106</sup> Idem

<sup>107</sup> Cette opposition entre *Mesekhtiou* (ciel du nord) et Orion (ciel du sud) est récurrente, cette dernière étant parfois associée à Sépédet.

L'iconographie offre également plusieurs représentations de ce *khepesh* astronomique, parfois même avec le nom *mshtjw* explicitement mentionné (fig. 8<sup>108</sup>).



Fig. 8. *Mesekhtiou* sur le sarcophage d'Itib (Assiout).

Le fait que *mesekhtiou*, sous forme de *khepesh*, de taureau ou d'entité hybride, soit souvent maintenu au bout d'une chaîne ou d'une corde par une déesse hippopotame renforce son assimilation à Seth et l'évocation de sa nature violente et maléfique. C'est également pour cette raison qu'est mentionné le fait, dans de nombreux textes, que les diverses entités en charge de la garde de *mesekhtiou* doivent éviter que l'astérisme ne se rende au ciel du sud ou quitte simplement sa place parmi les impérissables septentrionaux (cf. *supra*, extrait du Livre du Jour et de la Nuit, et *infra*, textes d'Esna).

108 Clagett 1995, fig. III.17. Voir le parallèle en fig. III.14 (sarcophage d'Idy, Assiout). Voir également Cauville 1997.

### Le taureau intègre

La seconde forme sous laquelle est parfois figuré l'astérisme *mesekhtiou* est un taureau, non réduit à sa seule cuisse comme nous venons de le voir, mais laissé intact. Cet aspect se rencontre dans l'iconographie de plusieurs monuments, notamment celle des tombes de Ramsès VI<sup>109</sup> (fig. 9<sup>110</sup>) et Séthy I<sup>er</sup> (fig. 10<sup>111</sup>).



Fig. 9. Constellations de la tombe de Ramsès VI.

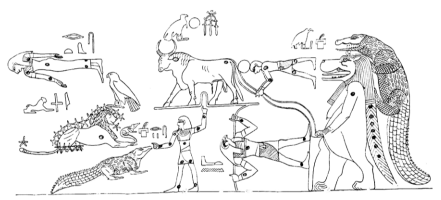


Fig. 10. Constellations de la tombe de Séthy I<sup>er</sup>.

Ces représentations rappellent certains passages des TS dans lesquels il est fait mention d'un taureau-*néga* qui est de toute évidence à rapprocher de cette forme de *mesekhtiou*:

<sup>109</sup> À propos de la partie astronomique de la décoration de la tombe de Ramsès VI, voir Guilhou, Arquier 2007, p. 889-891. Les auteurs y développent une analyse des différentes formes sous lesquelles apparaissent les astérismes du ciel du nord, et notamment la forme hybride de *mesekhtiou* à laquelle sera consacré le prochain point. Ils indiquent également que la forme taurine de cet astérisme se retrouve chez Ramsès VII et IX.

<sup>110</sup> NEUGEBAUER, PARKER 1969, fig. 30.

<sup>111</sup> Neugebauer, Parker 1969, fig. 31.

I. CT IV, 366d-f [TS 344] 112

ts wj wn wj m sd n(y) ng3w pw rmn wj3 Jnpw rh~n=j w3.t jmn.t

Je me suis (re)levé, je me suis hâté à l'aide de (?) la queue de ce taureau-*néga* qui accompagne la barque d'Anubis, et j'ai appris le chemin de l'Occident.

**2.** *CT* V, 214c-215a [TS 407] <sup>113</sup>

Voir *supra*, «Le *þpš* «, entre partie du corps et objet rituel».

3. CTVI, 185b-i [TS 575]



j Gb k3 Nw.t jr w3.t n NN tn ḥr w3.t=k tw NN tn Ḥr jw' jt=f Wsjr NN tn jsy.t jy.t NN tn fdnw 3ḥ.w jnnw mw ddw b'b'.t jrrw hny m ḥpš.w n(y).w jt.w=sn

Ô Geb, taureau de Nout, fais un chemin pour ce NN sur ce tien chemin, car ce NN est Horus, l'héritier de son père Osiris, car ce NN va et vient, car ce NN est le 4<sup>e</sup> des *akhou* qui apportent l'eau, mettent en place le ruisseau / le flot et jubilent du fait des *khepeshou* de leurs pères.

À travers ces différents extraits, nous retrouvons les éléments évoqués précédemment lors de l'examen des origines et fonctions de *mesekhtiou* dans la pensée égyptienne : rapport au mythe d'Horus et Seth, assistance et objectif du défunt dans son parcours *post mortem*, identification protéiforme, etc. Le rapport au mythe horien peut être également observé à travers la présence, dans les scènes astronomiques, d'une figure anthropomorphe (*a priori* un homme) à tête de faucon. Celui-ci, dans ces scènes, est toujours lié à *mesekhtiou*, qu'il tient parfois au bout d'une corde ou d'un lien (fig. 9-10), ou qu'il transperce d'une lance<sup>114</sup>.

<sup>112</sup> Voir le passage lié au TS 343 ainsi que le TS 482 où mesekhtiou est explicitement nommé (supra).

<sup>113</sup> Avec formule parallèle en V. 225h-p [TS 408].

<sup>114</sup> Tombe de Padiaménopé: Lull, Belmonte 2009, fig. 6.4; Sarcophage d'Hétér: Lull, Belmonte 2009, fig. 6.21. La lance d'Horus peut être dite « de métal-*bj3* », comme dans le *Livre de renverser Apophis*, que l'on trouve sur le papyrus Bremner-Rhind (22, 9-10). C'est ce même métal dont est faite l'herminette *mesekhtiou*, le métal-*bia* issu de Seth et dont les corrélations avec la présente recherche sont nombreuses (*infra*). Voir le commentaire à ce sujet d'Aufrère 1991, p. 437.

simon thuault

Ce faucon, nommé n ou n ou n ou n or n o Padiaménopé et Ramsès II par exemple), est d'ordinaire identifié à Horus, ou du moins à une entité qui lui est assimilée  $^{116}$ . L'intérêt de cette association entre (n(w)) et mshtjw, en plus de la référence à Horus (faucon) et Seth (taureau ou khepesh), est la proximité entre le nom 'nw et celui de l'herminette 'n.t (supra). Cette proximité d'appellation est d'autant plus remarquable que le radical 'n- peut être observé dans divers lexèmes pouvant justifier l'apparence de faucon tenant un harpon. Ainsi, 'n.t, « herminette-ânet<sup>117</sup> », et 'n.t, « ongle, griffe, serre », peuvent constituer un élément d'explication à la présence d'une arme pointue dans les mains de l'homme à tête de faucon. De plus, les textes évoquant le mythe d'Horus et Seth mentionnent un combat et une victoire du premier sur le second, celui-ci voyant sa patte ôtée et placée dans le ciel du nord. Le rapport belliqueux entre ces deux astérismes répond donc à cet épisode mythologique, ainsi qu'aux formules des Textes des Pyramides dans lesquelles les deux combattants sont cités en rapport aux herminettes<sup>118</sup>. En résumé, la présence de l'hiéracocéphale en lien à mesekhtiou sous forme bovine rappelle à la fois le mythe d'Horus et Seth et l'implication des protagonistes dans l'OdB, notamment à travers les outils qui y sont employés et qui se retrouvent transposés dans le schéma astronomique. L'entremêlement de tous ces éléments offre ainsi une logique plurielle que les formes hybrides de *mesekhtiou* confortent et appuient.

### Les formes hybrides

Deux formes hybrides de l'astérisme *mesekhtiou* apparaissent dans l'iconographie égyptienne: d'une part un aspect ovoïde surplombé d'une tête de taureau, d'autre part un *khepesh* également surmonté d'une tête de taureau.

La première de ces formes apparaît dès le Nouvel Empire, notamment dans les tombes (ou temples) de Padiaménopé, Senenmout (TT 353) (fig. 11<sup>119</sup>), Séthy I<sup>er</sup> (fig. 10), Ramsès II<sup>120</sup>, VI, VII et IX, etc.<sup>121</sup>

<sup>115</sup> Graphie défective de Dwn-'nw.w: Kahl 1992, p. 115; Mathieu à paraître, entrée « Dounânou ».

Quant à savoir à quel astérisme cette forme correspond, il n'y a encore aujourd'hui aucun consensus (constellation du Cygne?). Voir notamment les commentaires de Wainwright 1932b, p. 376-377, Neugebauer, Parker 1969, p. 183-184, Žába 1953, et Lauer 1960, p. 176-178. Je remercie B. Mathieu d'avoir attiré mon attention sur ces deux derniers travaux de grand intérêt.

<sup>117</sup> À propos de laquelle W. Waitkus (2003, p. 472-473) suggère une corrélation entre herminette et forme de l'astérisme lié, relation semblable à celle de *mesekhtiou*.

<sup>118</sup> Voir supra, TP 258 et 259 notamment.

<sup>119</sup> NEUGEBAUER, PARKER 1969, fig. 27.

<sup>120</sup> Lull, Belmonte 2009, 6.4.

Voir, à propos de l'alternance entre taureau intègre et forme hybride dans les tombes royales, les remarques de Guilhou, Arquier 2007, p. 889-891. Je remercie également Anke Weber de m'avoir communiqué un aperçu du plafond astronomique du temple de Médinet Habou, sur lequel *mesekhtiou* apparaît sous cette forme ovoïde. La représentation y partage beaucoup de points communs avec celle de Ramsès II.

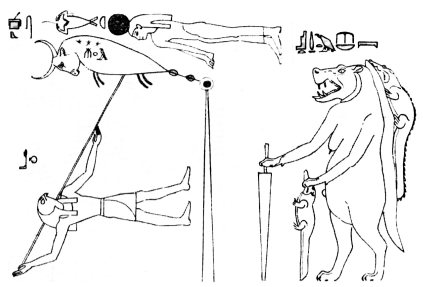


Fig. 11. Ciel du nord dans la tombe de Senenmout.

Dans ces scènes, l'identification de l'astérisme ne laisse aucun doute puisque son nom est inscrit à l'intérieur du corps même de l'entité qui le représente. L'explication quant à l'apparition de cette forme particulière reste complexe à établir. En effet, rien dans les textes ne laisse transparaître une éventuelle raison mythologique ou symbolique. Il semble donc qu'il faille se tourner vers une justification plus pragmatique, liée à la disposition même des étoiles constituant *mesekhtiou*. C'est l'explication que retient José Lull lorsqu'il propose une reconstitution du processus ayant mené les Égyptiens à passer d'un astérisme en forme de *khepesh* à une forme ovoïde à tête de taureau<sup>122</sup>. Prenant en compte la représentation de la tombe de Senenmout (fig. 11), l'auteur signale le fait que trois cercles sont accentués à la base de l'astérisme, cercles qu'il assimile à trois étoiles de l'astérisme, à savoir celles formant la queue de la «Casserole» telle que nous la dessinons aujourd'hui<sup>123</sup>.

La seconde forme hybride, qui semble découler de la première, apparaît à la Basse Époque et mêle le *khepesh* tel qu'attesté à partir de la fin du Moyen Empire à la forme ovoïde que nous venons d'examiner. Cette figure composite associant un *khepesh* à une tête de taureau apparaît aussi bien sur papyrus que dans la décoration de divers monuments<sup>124</sup>.

Ce *khepesh* à tête de taureau se retrouve également dans l'écriture, comme à Edfou (II, 31; VII, 44)<sup>125</sup> et Esna où cette forme hybride est transposée en hiéroglyphe dans la notation de  $mshtjw^{126}$ :

<sup>122</sup> LULL 2006, p. 28.

<sup>123</sup> LULL 2006, fig. 6.

<sup>124</sup> Munro 2003, Taf. 4; Lull, Belmonte 2009, fig. 6.9. En plus de ces deux figures, voir le plafond astronomique de Dendara où *mesekhtiou* y est figuré sous forme de *khepesh* à tête de taureau mais dont la forme rappelle presque un taureau dont on aurait ôté les pattes avant. Cf. Lull, Belmonte 2009, fig. 6.20.

<sup>125</sup> Pour les occurrences du temple d'Edfou, voir les traductions et commentaires de Leitz 1989, p. 61.

<sup>126</sup> Voir également le tableau récapitulatif en infra, Conclusions, Tab. 1.

#### I. Esna 4.1, 400, 6-7<sup>127</sup>

3s.t pw m rr.t hr sph mshtjw m p.t mht.t r tm rdj.t shd=f r Dw3.t wnn=f m-'w=s m Jp.t m p.t nn fh '=s jm=f d.t hh

Isis est comme l'hippopotame (femelle) qui attache *Mesekhtiou* dans le ciel septentrional sans tolérer qu'il sombre dans la Douat. Il est sous sa surveillance comme Ipet dans le ciel et elle (*Isis*) n'enlèvera jamais sa main de lui, pour toujours et à jamais.

### 2. Esna 4.1, 450, 7-9<sup>128</sup>



sti Spd.t hi šn nb ih.t m rn=s n nb.t hibis.w hqi.t pw n pi bnw r iw=f (hr) wpš hr.t (hr) shd jm=s sqij nfr.w sih m Nw.t rs.t 'r-n=f Nw.t hn' R'w sqdj=s hn'=f nn hrj=s r=f m Spd.t hnw.t hibis(w) sph mshtjw m p.t mh.t r tm rdj hdj=f r Dwi.t

Sothis se déplace derrière tout le globe, l'Efficiente en son nom de Maîtresse des *khabasou* (étoiles?). Elle est la souveraine de l'ensemble des oiseaux-*bénou*, celle qui illumine le ciel et qui brille en lui, celle qui fait se lever la perfection d'Orion dans le ciel (litt. « en Nout ») méridional. Il (*Orion*?) monte au ciel (litt. « en Nout ») en compagnie de Rê, y navigue avec lui, n'étant pas éloigné de lui comme l'est Sothis, la Maîtresse de la voûte constellée, qui attache *Mesekhtiou* dans le ciel septentrional et ne tolère pas qu'il sombre dans la Douat.

Comme pour la forme ovoïde à tête de taureau vue plus haut, une reconstitution a été proposée quant au schéma possible adopté par les Égyptiens pour figurer ainsi l'astérisme *mesekhtiou*, schéma qui suit le même processus que le précédent <sup>129</sup>. Toutefois, dans le cas du *khepesh* à tête de taureau, il est évident qu'entrent en ligne de compte des considérations supplémentaires à la seule connexion pragmatique entre les étoiles. La disposition de cellesci a de toute évidence influencé la forme finale de l'astérisme dans l'iconographie égyptienne, mais il est clair que les différents textes étudiés jusqu'ici, associés aux divers éléments symboliques, mythologiques et rituels, ont confirmé et renforcé l'adoption de cette forme hybride pleine de sens, même en dehors de la simple observation céleste.

<sup>127</sup> Voir Sauneron 1969. Translittération et traduction légèrement modifiées depuis Lieven 2000, p. 20-21 (n° 400) et p. 164-165 (n° 450), et Kurth 1984, p. 136-137.

<sup>128</sup> *Idem*.

<sup>129</sup> Waitkus 2003, Abb. 6-7.

### L'astérisme-mshtjw dans le parcours palingénésique

L'importance de *mshtjw* en tant que lieu céleste intégré au processus de régénération du défunt apparaît surtout dans les TS:

**1.** *CT* VI, 151b-d [TS 482]

jn s3h rd n=j '=f jn mshtjw jr n=j w3.t r 3h.t jmnt.t jn spd.t nd.t hr=j m msw.t ntr

C'est Orion qui me donne son document, c'est *Mesekhtiou* qui me fait un chemin vers l'horizon occidental, c'est Sépédet qui me salue comme pour la naissance d'un dieu.

Dans cette formule, *mesekhtiou* est personnifié et considéré comme une entité divine (du moins céleste<sup>130</sup>) indiquant au défunt le chemin à emprunter afin d'atteindre son but ultime, «l'horizon occidental». Ce passage trouve écho dans deux autres formules où *mesekhtiou* n'est pas explicitement nommé mais peut être reconnu<sup>131</sup>:

**I.** *CT* III, 147b-148b [TS 205]

n m33 n=k 3h.w 7 pn f33w R' djdj.w R' 'nh.w m hs.w htm.w jb.t=sn m wsš.t šm.w shdy

(Ils) ne regarderont pas vers toi, ces 7 *akhou* qui soulèvent Rê, qui installent Rê, qui vivent d'excréments, qui étanchent leur soif avec de l'urine et qui marchent à l'envers.

**2.** CTV, 170g-171c [TS 400] 132



j 3h.w 7jpw mhntj.w n(y).w p.t M3-h3=f m jy jn n=j mhnt.t tw m rn=s n(y) q3j.t m 3h=s n(y) q3j.t

Ô ces 7 akhou, passeurs du ciel; Mahaf, viens et apporte-moi ce bac en son nom de qait et en sa force de qait!

<sup>130</sup> Dans cette formule, il est très probable que *Mesekhtiou* soit à identifier à Seth, Orion à Osiris et Sothis (Sirius) à Isis, comme c'est le cas dans d'autres documents. Voir à ce sujet TE VELDE 1967, p. 86.

<sup>131</sup> D'intéressants parallèles sont soulignés entre ces extraits et diverses formules des Textes des Pyramides dans Mathieu 2008, p. 9-10.

<sup>132</sup> Parallèle en TS 401.

Dans ces deux extraits, les «sept *akhou*<sup>133</sup>», tantôt soutiens de Rê, tantôt «passeurs du ciel», renvoient selon toute probabilité à l'astérisme *mesekhtiou* composé de sept étoiles <sup>134</sup>. En effet, non seulement la fonction de passeur et de guide dans l'au-delà renvoie au TS 482 précédemment cité (où *mesekhtiou* est explicitement mentionné) <sup>135</sup>, mais on sait également que *mesekhtiou*, une fois identifié à un *khepesh*, a vu chacune des étoiles le composant assimilée à une divinité précise <sup>136</sup>.

En dehors de l'horizon occidental, le ciel du nord est également un indice majeur quant à la mention de *mesekhtiou*. Ainsi, au TP 441, le défunt est appelé à se rendre parmi les impérissables dans le ciel septentrional:

I. § 818a-c [TP 441]

 $p\underline{h}r \ \underline{t}w \ m3=k \ p\underline{h}r \ pn \ jr-n \ n=k \ n(y)-sw.t \ jr-n \ n=k \ Hn.t(j)-jmnty.w \ j.šm=k \ n \ n\underline{t}r.w \ jpf \ mhty.w \ j.hm.w-sk$ 

Retourne-toi afin de voir ce revenu qu'a fait pour toi le roi et qu'a fait pour toi Khénti-Imentiou, afin que tu te diriges vers ces dieux septentrionaux impérissables!

Ici, bien que *mesekhtiou* ne soit pas cité, on comprend que les «impérissables» forment l'un des buts que doit atteindre le défunt afin d'être pleinement régénéré. La mention des «dieux septentrionaux» est alors remarquable puisque l'astérisme du Chariot est situé dans le ciel du nord, ce qui est explicitement indiqué dans de nombreux textes égyptiens examinés précédemment.

Il reste un élément à évoquer à propos du rapport entre *mesekhtiou* et régénération, élément qui rejoint nos remarques au sujet du lien entre *mesekhtiou* et herminette: le métal dont sont (ou seraient) faites ces mêmes herminettes. Ce métal, *bj3*, est notamment mentionné au TP 21 (*supra*) où il est question de *mshtjw bj3*, «herminette en métal-*bia*<sup>137</sup> », ce même métal dont

Ramenés à quatre sur le sarcophage SIC, c'est-à-dire aux quatre Enfants d'Horus qui forment la partie majeure de la constellation (*infra*). Voir l'analyse de ce sarcophage par Arquier 2013, notamment p. 488 : «L'association des esprits-akhou aux étoiles de Mesekhtyou permet d'une part de montrer le devenir stellaire de l'esprit-akh et, d'autre part, d'accompagner le défunt, à travers sa manifestation akh, dans sa progression de l'occident vers le ciel du nord».

<sup>134</sup> Nous verrons dans le prochain point que l'identification de *mesekhtiou* à un *khepesh* reprend les sept mêmes étoiles, accentuant le rapport étroit entre ces astres.

<sup>135</sup> Voir à ce propos Arquier 2013, p. 488. Voir également p. 486, pour le commentaire de l'auteur à propos des sept *akhou* comme autant d'étoiles formant *mesekhtiou*.

En l'occurrence les quatre Enfants d'Horus (Imséti, Hâpy, Douamoutef, Qébehsénouf) auxquels sont ajoutés Maaitef, Khérybaqef et Horus-Khentyirty, ces sept divinités étant supposées protéger la tombe d'Osiris, comme l'indique Mathieu 2008, p. 9-10. M. Rochholz (2002, p. 25-34) envisage pour sa part, de façon moins convaincante toutefois, que les sept étoiles soient l'addition de la pluralité (3) et des directions cardinales (4). L'auteur développe également quelques idées quant au rapport de ces sept étoiles à la régénération en général. Voir enfin Te Velde 1967, p. 87.

<sup>137</sup> Cette mshtjw bjz se retrouve dans la scène 46 de l'OdB (supra) où elle est associée au nwz d'Anubis.

sont faits les doigts db'. w employés dans l'OdB telle qu'évoquée au TP 670 (supra) 138. Dans le TP 21, le métal-bj3 est dit provenir de Seth, G.A. Wainwright évoquant une inscription de Dendara où ce même lexème est accompagné d'un sémogramme de forme étrange rappelant l'animal séthien ou un oryx sacrificiel, créature fantastique hybride (fig. 12 139).



Fig. 12. Transcription de G. Dümichen (Dendara).

G.A. Wainwright suggère que la précision de la matière dont est faite l'herminette *mesekhtiou* serait destinée à renforcer l'efficacité de celle-ci du fait de l'origine céleste du métal-*bj3*<sup>140</sup>. Cette hypothèse est en partie confortée par l'analyse de Sydney Aufrère à propos du fer en général <sup>141</sup>:

Sacré, le fer, d'origine météoritique ou non, servait à exécuter des objets cultuels ou funéraires dans le but de communiquer à celui qui en était le bénéficiaire, la force céleste, laquelle passait pour être associée au dieu Seth ou à Baal, dieu de la métallurgie »

B. Mathieu, pour sa part, évoque l'utilisation des métaux en général, et du métal-*bia* en particulier, à propos du remplacement du corps humain «corruptible» par un corps divin «inaltérable» après la mort<sup>142</sup>, ce qui est tout à fait cohérent avec l'emploi d'herminettes en métal-*bia* durant les cérémonies palingénésiques. De plus, comme le souligne Marc Étienne, le roi défunt se voit octroyer une ossature en *bia* lors de son parcours céleste, l'auteur proposant

<sup>138</sup> De même, le ciseau-*medjed(ef)*, outil d'artisanat parfois utilisé en contexte rituel (comme *mesekhtiou*, cf. supra), peut également être fait de métal-*bj3*.

DÜMICHEN 1865, pl. LXXXI. Notons le classificateur de *mshtjw*, qui rappelle l'assimilation de l'astérisme au *khepesh*, et en particulier au *khepesh* de Seth. Le musée du Louvre possède d'ailleurs un *khepesh* en fer, mentionné par Devéria 1873-1874, p. 349-351. Je ne suis pas parvenu à retrouver l'objet en question dans les catalogues du musée.

<sup>140</sup> Wainwright 1932a, p. 10 sq.

<sup>141</sup> AUFRÈRE 1991, p. 436-437.

<sup>142</sup> Mathieu 2012, p. 502. L'auteur cite notamment l'exemple du pCaire JE 97249: «OsirisKhentyimentiou, ton corps est (fait) de métal-*bia*, il ne moisira pas [...], Osiris N., ta chair est d'or, elle ne souffrira pas, Osiris N., ton ossature est d'argent, elle ne disparaîtra pas, à tout jamais ». Plus loin, il compare même Rê-Khnoum à un «fondeur métallurgiste» qui, lors de la création des êtres, fait «couler sur la peau les parties du corps» (p. 504, commentaire de l'hymne à Rê-Khnoum).

que cela puisse être destiné à consolider le corps régénéré et, par conséquent, à pérenniser la vie de celui-ci dans l'au-delà 143.

Le métal-bia est donc intimement lié à la régénération, notamment à travers les objets rituels dont il est le matériau – en l'occurrence, ici, l'herminette mesekhtiou.

#### CONCLUSIONS

Cette recherche a permis de dégager deux conclusions principales. Il s'agit dans un premier temps de l'importante et fascinante diversité de l'astérisme *mesekhtiou* dans les représentations égyptiennes, qu'elles soient textuelles ou iconographiques. Dans un second temps, on constate une remarquable évolution dans ces représentations et dans les considérations portées par les Égyptiens à cet astérisme. Cette évolution connaît trois phases majeures.

La première correspond à la présence de *mesekhtiou* dans les pratiques rituelles de manière générale, et dans l'OdB en particulier. Attesté dès l'Ancien Empire au moins, ce rapport au rite explique en partie l'assimilation de l'astérisme à une herminette, outil central de l'OdB dont l'implication dans cette cérémonie remonte à de hautes époques, du fait de la fonction artisanale et de la forme même de l'objet.

La seconde phase, qui conserve un lien fort avec l'OdB, correspond à l'association de *mesekhtiou* à un *khepesh*, c'est-à-dire une patte avant de bovidé, et plus particulièrement de taureau<sup>144</sup>. Cette phase renvoie aux sacrifices rituels couvrant les parois des tombes dès l'Ancien Empire et à l'utilisation du *khepesh* à la fois dans les offrandes et dans l'OdB, où la patte est alors employée de même manière que l'herminette. La différence avec la première phase tient au fait que *mesekhtiou* se voit impliqué de plus en plus dans le parcours palingénésique du défunt, notamment en tant que passeur dans l'au-delà, mais également en tant qu'entité liée au mythe d'Horus et Seth dont le mort, assimilé à Osiris, devient partie intégrante. De plus, le fait que le *khepesh* soit l'une des pièces carnées majeures des offrandes aux défunts renforce ce lien avec la régénération. L'abattage rituel et la boucherie destinée à l'approvisionnement, associés à l'emploi du *khepesh* dans l'OdB, créent un ensemble cohérent quant à cette cuisse en tant qu'outil régénérateur et pièce de viande pourvoyeuse de nourriture et de force vitale<sup>145</sup>. Ajoutons à cela la proximité graphique entre *khepesh* et herminette, et nous sommes en présence d'un tout protéiforme mais ordonné et logique, chaque élément *a priori* isolé entrant dans la composition d'un ensemble harmonieux participant d'une recherche régénératrice centrale<sup>146</sup>.

<sup>143</sup> ÉTIENNE 1999, p. 122. D'après lui, cette ossature de métal-*bj3* – ce dernier étant issu de Seth – serait offerte au roi en compensation des méfaits de Seth contre Osiris auquel le souverain est assimilé. Cela rejoint le châtiment de Seth suite à ses actes dans le mythe d'Horus et Seth et dont la punition explique en partie les astérismes *mesekhtiou* sous forme bovine et ânou sous forme hiéracocéphale (*supra*).

<sup>144</sup> Concernant cette phase, voir les remarques de LULL 2006, p. 28.

Le *khepesh* est d'ailleurs le seul élément organique employé dans l'OdB, le reste étant composé d'artéfacts inanimés, à l'exception de la volaille offerte au défunt (*via* sa momie ou statue) mais non utilisée pour l'OdB en ellemême. Le lexème *bpš* est d'ailleurs parfois traduit par «force» (*supra*) et peut en cela être utilisé dans divers contextes, de la guerre au combat contre la maladie. Voir à ce sujet les commentaires de Te Velde 1967, p. 87-88.

<sup>146</sup> Voir, en plus des nombreuses références distillées au long de cette recherche, Dodson, Ikram 2008, p. 96.

Enfin, la troisième phase voit *mesekhtiou* prendre exclusivement des traits bovins, qu'il s'agisse d'un taureau intègre ou d'une allure hybride mêlant une tête de taureau à un corps ovoïde ou en forme de khepesh. Mesekhtiou est alors évoqué dans des textes et représentations liées au mythe d'Horus et Seth, nombre d'inscriptions offrant des explications mythologiques à la présence des astérismes et constellations. La forme hybride de *mesekhtiou* répond donc à une volonté de faire transparaître dans une seule entité toute la pluralité des références et des significations accordées à cet astérisme, que les Égyptiens ont évoqué et figuré tout au long de leur histoire. Évoquons à cet effet l'association des quatre Enfants d'Horus à la partie «charnue» de mesekhtiou (sous forme de khepesh). Celle-ci, outre la corrélation numérique entre ces divinités et les quatre étoiles principales de l'astérisme, peut se justifier d'après divers éléments examinés précédemment. Non seulement le khepesh est utilisé dans l'OdB alors que l'officiant (ou le défunt) est identifié à Horus effectuant le rituel sur son père Osiris, mais les quatre Enfants d'Horus sont également ceux auxquels sont identifiés les vases canopes. Leur rôle – ou leur présence – dans la régénération du défunt et dans sa vie céleste est donc prégnant. Ainsi, à travers ce rôle, celui du khepesh dans les mêmes contextes et les renvois au mythe d'Horus et Seth, les quatre Enfants d'Horus ont été associés en toute logique aux quatre étoiles majeures de l'astérisme mesekhtiou.

Les différentes graphies de *mesekhtiou* dans la foisonnante documentation égyptienne permettent de rendre compte de cette évolution formelle (tableau 1), qui sous-tend et répond à une évolution de pensée et de croyances.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | T                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | TP 21                                |
| #○ <b>是</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | TP 302                               |
| L. & © the state of the state | Sarcophage de Mesehet <sup>147</sup> |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | TS 482                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | TS 688                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Sarcophage d'Idy                     |
| <b>衛門</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | pRhind I                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | OdB sc. 46                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | pEbers                               |
| <b>*</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Livre du Jour et de la Nuit          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | pAni <sup>148</sup>                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                      |

<sup>147</sup> CG 28118. Voir Lacau 1904-1906, p. 101 sq.

<sup>148</sup> Le cas d'Ani est particulier car il désigne l'astérisme par métaphore, à savoir *bpš m p.t mḥt.t*, «le *khepesh* dans le ciel septentrional». Toutefois, il est évidemment question de *mesekhtiou*, cette dénomination métaphorique, associée à la graphie elle-même, accentuant la relation entre l'astérisme et le khepesh, relation majeure – voire exclusive – à partir du Nouvel Empire.

| Troisième Période intermédiaire |                 | pBM EA 10083                                 |
|---------------------------------|-----------------|----------------------------------------------|
| Basse Époque                    | ₩ <u>~</u> ,₩°~ | Sarcophage de Kôm Abou Yâssin <sup>149</sup> |
| Époques ptolémaïque et romaine  |                 | pJumilhac <sup>150</sup>                     |
|                                 | <b>森</b> 安      | Edfou II, 31                                 |
|                                 | <b>衛門</b>       | Edfou VII, 44                                |
|                                 | Wo &            | Esna 400                                     |
|                                 | 0 <u>4</u>      | Esna 450                                     |

TABL. 1. Liste chronologique des graphies de mshtjw.

L'évolution est ici nettement mise en évidence. L'herminette constitue l'assimilation majeure à l'Ancien Empire avec, déjà, une intégration de celle-ci au domaine céleste par l'intermédiaire du classificateur de l'étoile au TP 302. Puis, à partir du Moyen Empire, l'implication de mesekhtiou en tant qu'entité divine prenant part au parcours du défunt devient plus évidente, l'étoile soulignant la nature astrale de *mesekhtiou* quand l'homme barbu assis (1, A40) indique sa personnification en une divinité 151. La Deuxième Période intermédiaire et le Nouvel Empire mettent ensuite l'accent sur la forme de khepesh de l'astérisme 152, le papyrus d'Ani allant même jusqu'à le désigner directement par le lexème hps, «patte avant, épaule, cuisse». La Basse Époque prolonge cette assimilation au *khepesh* à travers diverses figurations astronomiques, les périodes ptolémaïque et romaine complétant cette évolution en ajoutant au khepesh une tête de taureau. Seule manque, en tant que classificateur, la forme ovoïde de mesekhtiou, attestée dans l'iconographie de plusieurs monuments du Nouvel Empire (supra) 153. Cependant, comme pour le sarcophage de Kôm Abou Yâssin, le nom *mesekhtiou* prend alors place, à chaque fois, dans le corps même de l'astérisme sous forme d'ovale à tête de taureau. L'image fonctionne donc comme figuration à mi-chemin entre iconographie et écriture, profitant de sa figurativité et de son iconicité pour éviter toute redondance graphique.

<sup>149</sup> Ici les graphies n'offrent aucun classificateur, mais il faut garder à l'esprit qu'il s'agit du sarcophage où sont figurées les différentes positions de *mesekhtiou* durant les nuits de l'année, l'astérisme étant alors figuré sous la forme d'un *khepesh* à trente-six reprises. Cela rejoint notamment le fait que le nom mesekhtiou, dans les tombes et temples royaux, est inscrit directement sur ou à côté de la forme bovine de l'astérisme.

<sup>150</sup> Voir les graphies hiératiques dans VANDIER 1961, XVII.11-12 et XVIII.17.

<sup>151</sup> Le fait que *mesekhtiou* soit considéré comme une divinité transparaît également dans le contenu des textes, à l'image du sarcophage d'Idy: htp dj n R' nb p.t m s.wt-f nb(.wt) pr.t-hrw nb n Jdy pn htp dj n Mshtjw m p.t mht.t htp dj n Nw.t, «Offrande à donner à Rê, maître du ciel dans toutes ses places; toute offrande invocatoire pour cet Idy; offrande à donner à Mesekhtiou dans le ciel septentrional; offrande à donner à Nout». Voir le commentaire de Lull 2006, p. 25.

<sup>152</sup> Même si cette forme apparaît dès le Moyen Empire, avec une nette prépondérance aux époques ultérieures. Voir les commentaires de Gordon, Schwabe 1998, p. 467.

<sup>153</sup> Ce passage du *khepesh* au taureau et aux formes hybrides est brièvement évoqué par Neugebauer, Parker 1969, p. 183. Toutefois, les auteurs ne proposent pas d'explication à cette évolution, leur recherche étant déjà par ailleurs conséquente et les données collectées de grand intérêt.

En conclusion, l'astérisme *mesekhtiou* est un exemple particulièrement marquant de la diversité et de la complexité des pratiques et croyances égyptiennes. L'assimilation de l'herminette, du *khepesh*, du taureau et d'un groupement d'étoiles, à travers différentes activités pratiques et différents épisodes mythologiques, illustre par quels biais et quels processus un phénomène naturel peut se trouver investi d'une pluralité de significations et d'une pluralité de rôles dans la vie rituelle et sacrée de l'ancienne Égypte.

Au moment où le présent article était en cours d'édition est paru celui de G.W. Nemes, «The mythological importance of the constellation *Mshtjw* in mortuary representations until the end of the New Kingdom», *ENiM* 13, 2020, p. 1-61. Le hasard du calendrier ne m'a malheureusement pas permis d'en tenir compte. Je me réjouis néanmoins de constater que nos deux études sont complémentaires. G. Nemes traite en effet des aspects astronomiques et mythologiques de la constellation *mshtjw* et de son rapport à certaines divinités; pour ma part, je me concentre sur les aspects philologiques et iconographiques de l'astérisme, rejoignant par un chemin différent les strates mythologiques liées à *mshtjw*. Le lecteur tirera donc le plus grand profit de la consultation combinée de nos deux articles.

#### **BIBLIOGRAPHIE**

ALLEN (éd.) 1960

T.G. Allen (éd.), The Egyptian Book of the Dead: Documents in the Oriental Institute Museum at the University of Chicago, OIP 82, Chicago, 1960. ALLEN 2005

J.P. Allen, The Ancient Egyptian Pyramid Texts, Writings from the Ancient World 23, Atlanta, Leyde, 2005.

Arquier 2013

B. Arquier, Le double sarcophage de Mésehti SIC (CG 28118) – S2C (CG 28119). Recherches sur l'organisation du décor iconographique et textuel, thèse de doctorat, université Paul-Valéry Montpellier 3, 2013.

Assmann 2003a

J. Assmann, «The Ramesside Tomb of Nebsumenu (TT 183) and the Ritual of Opening the Mouth» in N. Strudwick, J.H. Taylor (éd.), The Theban Necropolis: Past, Present and Future, Londres, 2003, p. 53-60. Assmann 2003b

J. Assmann, *Mort et au-delà dans l'Égypte ancienne*, Monaco, 2003.

Aufrère 1991

S.H. Aufrère, L'univers minéral dans la pensée égyptienne, BdE 105, Le Caire, 1991.

Bauval, Gilbert 1994

R.G. Bauval, A.G. Gilbert, «The Adze of Upuaut: The Opening of the Mouth Ceremony and the Northern Shafts in Cheops's Pyramid », *DiscEg* 28, 1994, p. 5-13.

Blackman, Fairman 1946

A.M. Blackman, H.W. Fairman, «The Consecration of an Egyptian Temple According to the Use of Edfu», *JEA* 32, 1946, p. 75-91.

**BUDGE 1895** 

E.A.W. Budge, The Book of the Dead: The Papyrus of Ani in the British Museum – The Egyptian Text with Interlinear Transliteration and Translation, a Running Translation, Introduction, etc., Londres, 1895.

simon thuault

#### CAUVILLE 1997

- S. Cauville, Le zodiaque d'Osiris, Louvain, 1997.
- S. Clagett 1995
- M. Clagett, Ancient Egyptian Science: A Source Book, vol. 2: Calendars, Clocks, and Astronomy, Memoirs of the American Philosophical Society 214, Philadelphie, 1995.

#### Davies 1935

N. de Garis Davies, *Paintings from the Tomb of Rekh-mi-Rē at Thebes*, PMMA 10, New York, 1935.

#### DERCHAIN 1964

P. Derchain, «À propos d'une stèle magique du Musée Kestner, à Hanovre», *RdE* 16, 1964, p. 19-23.

#### Desroches-Noblecourt 1953

C. Desroches-Noblecourt, «"Concubines du mort" et mères de famille au Moyen Empire : à propos d'une supplique pour une naissance », BIFAO 53, 1953, p. 7-47.

#### Devéria 1873-1874

T. Devéria, «Le fer et l'aimant : leur nom et leur usage dans l'ancienne Égypte», *MAEA* 1, 1873-1874, p. 339-356.

#### Dodson, Ikram 2008

A. Dodson, S. Ikram, *The Tomb in Ancient Egypt:*Royal and Private Sepulchres from the Early
Dynastic Period to the Romans, Londres, 2008.

#### Drenkhahn 1976

R. Drenkhahn, *Die Handwerker und ihre Tätigkeiten im alten Ägypten*, ÄgAbh 31, Wiesbaden, 1976. Dümichen 1865

J. Dümichen, Geographische Inschriften altägyptischer Denkmäler, vol. 1, Leipzig, Paris, 1865.

#### EATON-KRAUSS 1984

M. Eaton-Krauss, *The Representations of Statuary in Private Tombs of the Old Kingdom*, ÄgAbh 39, Wiesbaden, 1984.

#### EDWARDS 1960

I.E.S. Edwards, Hieratic Papyri in the British Museum, Fourth Series: Oracular Amuletic Decrees of the Late New Kingdom, vol. 1, Londres, 1960.

#### EGGEBRECHT 1973

A. Eggebrecht, Schlachtungsbräuche im Alten Ägypten und ihre Wiedergabe im Flachbild bis zum Ende des Mittleren Reiches, Munich, 1973.

#### ÉTIENNE 1999

M. Étienne, «Un curieux objet céleste» in R. Gyselen, A. Caiozzo (éd.), La science des cieux : sages, mages, astrologues, ResOr 12, Bures-sur-Yvette, 1999, p. 113-128.

#### FAULKNER 1985

R.O. Faulkner, *The Ancient Egyptian Book of the Dead*, Londres, 1985 (éd. révisée).

#### FISCHER 1977

H.G. Fischer, *The Orientation of Hieroglyphs, Part I:* Reversals, Egyptian Studies 2, New York, 1977.

#### GORDON, SCHWABE 1998

A.H. Gordon, C.W. Schwabe, "Live Flesh" and "Opening-of-the-Mouth": Biomedical, Ethnological, and Egyptological Aspects "in C.J. Eyre (éd.), Proceedings of the Seventh International Congress of Egyptologists, Cambridge, 3–9 September 1995, OLA 82, Louvain, 1998, p. 461-469.

#### **GOYON 1972**

J.-C. Goyon, Rituels funéraires de l'ancienne Égypte : le rituel de l'Embaumement, le rituel de l'Ouverture de la Bouche, les Livres des Respirations, LAPO 4, Paris, 1972.

#### Grunert 2005

S. Grunert, « Die Schächtung im Totenopfer: Ritualbestandteil vs. Reflexion allgemeinen Brauchtums» in M. Fitzenreiter (éd.), *Tierkulte* im pharaonischen Ägypten und im Kulturvergleich, Londres, 2005, p. 69-82.

#### Guilhou 1993

N. Guilhou, «La mutilation rituelle du veau dans les scènes de funérailles au Nouvel Empire», *BIFAO* 93, 1993, p. 277-298.

### Guilhou, Arquier 2007

N. Guilhou, B. Arquier, «Ciels diurnes et ciels nocturnes» in J.-C. Goyon, C. Cardin (éd.), *Proceedings of the Ninth International Congress of Egyptologists*, Grenoble, 6-12 septembre 2004, OLA 150/1, Louvain, 2007, p. 883-893.

#### Hassan 1936

S. Hassan, *Excavations at Gîza: 1930–1931*, Le Caire, 1936.

### James 1985

T.G.H. James, Egyptian Painting and Drawing in the British Museum, Londres, 1985.

#### JUNKER 1940

H. Junker, Gîza IV: Bericht über die von der Akademie der Wissenschaften in Wien auf gemeinsame Kosten mit Dr. Wilhelm Pelizaeus unternommenen Grabungen auf dem Friedhof des Alten Reiches bei den Pyramiden von Gîza – Die Maṣṭaba des K3jm'nh (Kai-em-anch), DAWW 71/1, Vienne, Leipzig, 1940.

#### Kahl 1992

J. Kahl, «Die Defektivschreibungen in den Pyramidentexten», LingAeg 2, 1992, p. 99-116.

#### KAPLONY 1966

P. Kaplony, «Die Handwerker als Kulturträger Altägyptens», *Asiatische Studien* 20/1-4, 1966, p. 101-125.

#### Kurth 1984

D. Kurth, «Esna 400; 405» in *Mélanges Adolphe Gutbub*, OrMonsp 2, Montpellier, 1984, p. 135-144.

#### LACAU 1904-1906

P. Lacau, Sarcophages antérieurs au Nouvel Empire, CGC nos 28001-28126, Le Caire, 1904-1906.

#### **Lauer** 1960

J.-P. Lauer, «Zbyněk Zába: l'orientation astronomique dans l'ancienne Égypte, et la précession de l'axe du monde», BIFAO 60, 1960, p. 171-183.

#### **LEITZ 1989**

C. Leitz, Studien zur ägyptischen Astronomie, ÄgAbh 49, Wiesbaden, 1989.

#### Lieven 2000

A. von Lieven, Der Himmel über Esna: Eine Fallstudie zur religiösen Astronomie in Ägypten am Beispiel der kosmologischen Decken- und Architravinschriften im Tempel von Esna, ÄgAbh 64, Wiesbaden, 2000.

#### LORTON 1999

D. Lorton, «The Theology of Cult Statues in Ancient Egypt» in M.B. Dick (éd.), Born in Heaven, Made on Earth: The Making of the Cult Image in the Ancient Near East, Winona Lake, 1999, p. 123-210.

#### **LULL 2006**

J. Lull, «La constelación de Mesjetiu (*Osa Mayor*) en el antiguo Egipto », *Astronomía* 84, 2006, p. 24-31. Lull, Belmonte 2009

J. Lull, J.A. Belmonte, «The Constellations of Ancient Egypt» in J.A. Belmonte, M. Shaltout (éd.), In Search of Cosmic Order: Selected Essays on Egyptian Archaeoastronomy, Le Caire, 2009, p. 157-194.

#### Mathieu 2008

B. Mathieu, «Les Enfants d'Horus, théologie et astronomie (Enquêtes dans les Textes des Pyramides, 1) », *ENiM* 1, 2008, p. 7-14.

#### Mathieu 2012

B. Mathieu, « Et tout cela exactement selon sa volonté. La conception du corps humain (Esna nº 250, 6-12) » in A. Gasse, F. Servajean, C. Thiers (éd.), Et in Ægypto et ad Ægyptum. Recueil d'études dédiées à Jean-Claude Grenier, CENiM 5/3, Montpellier, 2012, p. 499-516.

#### Mathieu à paraître

B. Mathieu, *L'univers des Textes des Pyramides*, Montpellier, à paraître.

#### Montet 1910

P. Montet, «Les scènes de boucherie dans les tombes de l'Ancien Empire», *BIFAO* 7, 1910, p. 41-65. Munro 1984

P. Munro, «Die Nacht vor der Thronbesteigung: Zum ältesten Teil des Mundöffnungsritual» in F. Junge (éd.), Studien zu Sprache and Religion Ägyptens: Zu Ehren von Wolfhart Westendorf, überreicht von seinen Freunden and Schülern, vol. 2: Religion, Göttingen, 1984, p. 907-928.

#### Munro 2003

I. Munro, Ein Ritualbuch für Goldamulette und Totenbuch des Month-em-hat, SAT 7, Wiesbaden, 2003.

#### Neugebauer, Parker 1969

O. Neugebauer, R.A. Parker, Egyptian Astronomical Texts III: Decans, Planets, Constellations and Zodiacs, BEStud 6, Providence, 1969.

#### **ODLER 2015**

M. Odler, «Adzes in the Early Dynastic Period and the Old Kingdom» in K. Rosińska Balik, A. Ochał Czarnowicz, M. Czarnowicz, J. Dębowska Ludwin (éd.), Copper and Trade in the South-Eastern Mediterranean: Trade Routes of the Near East in Antiquity, BAR-IS 2753, Oxford, 2015, p. 85-109.

#### Отто 1960

E. Otto, *Das ägyptische Mundöffnungsritual*, ÄgAbh 3, Wiesbaden, 1960.

#### Piankoff 1942

A. Piankoff, *Le Livre du jour et de la nuit*, BdE 13, Le Caire, 1942.

#### ROCHHOLZ 2002

M. Rochholz, Schöpfung, Feindvernichtung, Regeneration: Untersuchung zum Symbolgehalt der machtgeladenen Zahl 7 im alten Ägypten, ÄAT 56, Wiesbaden, 2002.

#### **Roth** 1993

A.M. Roth, «Fingers, Stars, and the "Opening of the Mouth": The Nature and Function of the *Ntrwj*-Blades », *JEA* 79, 1993, p. 57-79.

#### Sauneron 1969

S. Sauneron, *Le temple d'Esna. Nºs 399-472*, Esna 4/1, Le Caire, 1969.

#### STEVENSON SMITH 1933

W. Stevenson Smith, «The Coffin of Prince Min-Khaf», *JEA* 19/3-4, 1933, p. 150-159.

#### TE VELDE 1967

H. Te Velde, Seth, God of Confusion: A Study of his Role in Egyptian Mythology and Religion, PdÄ 6, Leyde, 1967.

#### Thuault à paraître

S. Thuault, « Quand l'homme descend du bœuf. De l'utilisation de parties bovines pour désigner le corps humain dans les Textes des Pyramides », à paraître.

#### Vandier 1961

J. Vandier, Le papyrus Jumilhac, Paris, 1961.

#### Wainwright 1932a

G.A. Wainwright, «Iron in Egypt», *JEA* 18/1-2, 1932, p. 3-15.

#### Wainwright 1932b

G.A. Wainwright, «A Pair of Constellations» in S.R.K. Glanville (éd.), *Studies Presented to F. Ll. Griffith*, Londres, 1932, p. 373-383.

#### Waitkus 2003

W. Waitkus, « Zur möglichen Identifizierung einer weiteren Konstellation des nördlichen altägyptischen Sternhimmels » in N. Kloth, K. Martin, E. Pardey (éd.), Es werde niedergelegt als Schriftstück: Festschrift für Hartwig Altenmüller zum 65. Geburtstag, BSAK 9, Hambourg, 2003, p. 453-470.

#### WILLEMS 1990

- H. Willems, «Crime, Cult and Capital Punishment (Mo'alla Inscription 8) », *JEA* 76, 1990, p. 27-54. ŽÁBA 1953
- Z. Žába, L'orientation astronomique dans l'ancienne Égypte et la précession de l'axe du monde, ArOr-Suppl 2, Prague, 1953.