
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 120 (2020), p. 411-448

Simon Thuault

L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 120 - 2020

		 résumé

L’astérisme du Chariot (ou de la Casserole), nommé msḫtjw  en égyptien, offre 
dans les documents anciens une fascinante polysémie et porte en soi un bagage symbolique 
remarquable. De son identification à l’herminette dans les Textes des Pyramides au taureau 
hybride des temples ptolémaïques en passant par le khepesh des Moyen et Nouvel Empires, ses 
multiples formes renvoient toutes à un contexte mythologique et pragmatique de grand intérêt. 
Ainsi, bien que l’astérisme ait été identifié depuis longtemps dans la littérature égyptologique, 
l’origine de ses différentes formes et son évolution diachronique n’a jamais été explicitement 
et systématiquement décrite. C’est ce que propose de faire l’auteur du présent article à travers 
l’étude des nombreuses occurrences de msḫtjw depuis ses premières apparitions à l’Ancien 
Empire à son emploi dans les scènes astronomiques gréco-romaines.

Mots-clés : astronomie, herminette, khepesh, taureau, textes funéraires, rituels, constellation, 
ouverture de la bouche.

		 abstract

The asterism, presently called the Big Dipper (or the Plough) and entitled msḫtjw  
in Egyptian, offers a fascinating polysemy, bearing a great symbolic background. From its 
identification to an adze in the Pyramid Texts to the hybrid bull in Ptolemaic temples through 
the Middle and New Kingdom khepesh, its multiple forms are all linked to a deep mythologi-
cal and pragmatic context. Thus, even though this asterism was identified long time ago in 
Egyptological literature, the origin of its various forms and its diachronic evolution have never 

simon thuault

L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 412	 simon thuault

been explicitly and systematically described. This is therefore the major aim of the present 
paper, through the study of the numerous occurrences of msḫtjw, from its Old Kingdom at-
testations to its use in Greco-Roman astronomical scenes.

Keywords: astronomy, adze, khepesh, bull, funerary texts, rituals, constellation, opening 
of the mouth.

1

L’astérisme �du « Grand Chariot » (ou « Grande Casserole ») est le groupement d’étoiles  
	 le plus connu de la constellation de la Grande Ourse, avec laquelle il est même parfois  
	 confondu par extension métonymique 1. Dans l’ancienne Égypte, cet astérisme était 

nommé   msḫtj(w), lexème probablement composé d’un préfixe m- et d’un radical sḫt 
« frapper », « (donner) un coup ». Msḫtjw signifierait alors, littéralement, « ce au moyen de quoi 
on porte un coup 2 ». On retrouve d’ailleurs un « coup »-sḫ.t aux § 424a-b [TP 283] (infra) où 
le roi frappe à l’aide de son ongle-ʿn.t – homonyme de l’herminette-ʿn.t 3.

Si Gerald A. Wainwright suggère que le nom mesekhtiou soit associé au Chariot à partir 
de la période hérakléopolitaine 4, nous verrons qu’il existe des indices permettant d’envisager 
cette relation dès l’Ancien Empire. Quoi qu’il en soit, durant l’antiquité égyptienne, cet asté-
risme fut observé et assimilé – parfois en synchronie – à une herminette, une cuisse de bovin 
(le khepesh), un bovin intègre, ou encore une forme hybride ovoïde. Si ces relations sont bien 
connues et depuis longtemps documentées et commentées, comme nous le verrons au long de 
cet article 5, les multiples ramifications ayant mené les Égyptiens à associer herminette, khepesh 
et astérisme ont souvent été traitées de façon partielle.

C’est pourquoi cette recherche propose d’exposer, à la fois synchroniquement et diachron-
iquement, les diverses raisons pour lesquelles le Chariot s’est vu confier tant d’aspects différents, 
ainsi que les évolutions notables dans l’attribution de ces formes. Il s’agira donc d’expliquer les 

	 1	 Voir les remarques de Waitkus 2003, p. 468-469. À propos de la Grande Ourse, José Lull et Juan Antonio Belmonte (2009, 
p. 182) envisagent même que le zodiaque de Dendara porte une figure évoquant le nom même d’« ourse ». Nous n’entrerons 
pas ici dans ce débat qui n’est pas celui de la présente recherche. Toutefois, cette suggestion, bien qu’elle reste douteuse, mérite 
d’être soulignée et pourra donner lieu par la suite à de nouvelles investigations. 
	 2	 Comme le suggère Mathieu à paraître, entrée « Épaule (patte avant) ». Voir également Étienne 1999, p. 118. R. Drenkhahn 
(1976, p. 118) indique pour sa part que msḫtjw serait à relier à l’affûtage des lames d’herminettes.
	 3	 Les variantes graphiques (notamment du point de vue des classificateurs) et sémantiques de msḫtjw seront analysées au 
fil du développement.
	 4	 Wainwright 1932b, p. 376-377.
	 5	 Le résumé le plus succinct étant celui d’Assmann 2003b, p. 462 : « Il faut en outre savoir que la forme hiéroglyphique 
de la cuisse de bovin rappelle celle de l’herminette qui représente l’ustensile proprement dit de l’ouverture de la bouche […]. 
L’herminette figure également parmi les outils-modèles de l’ouverture de la bouche qui ont été trouvés dans les tombes et 
est identique à l’ustensilemsḫtjw (« cuisse »), mentionné au chapitre 21 des Textes des Pyramides […]. Le mot mesekhtiou 
désigne aussi, dans l’astronomie égyptienne, la constellation de la Grande Ourse (Ursa major), dont la forme évoque autant 
l’herminette que le signe hiéroglyphique de la cuisse de bovin. » Toutefois, l’argument de la forme similaire, bien qu’incon-
testable, ne suffit pas à expliquer les nombreuses relations qu’entretiennent tous les éléments mentionnés dans cet extrait. De 
plus, leur rapport à l’ouverture de la bouche, également incontestable, reste un indice parmi d’autres, et Jan Assmann ne fait 
qu’effleurer les connexions et ramifications entre ces diverses entités – d’où la présente étude.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 413

proximités, tant formelles qu’utilitaires ou symboliques, entre les diverses entités participant 
de l’histoire de cet astérisme dans la pensée égyptienne. Cela sera illustré à travers les évolu-
tions qu’a connues le Chariot dans les documents égyptiens d’un point de vue lexicographique, 
iconographique, rituel ou encore mythologique.

Les multiples références bibliographiques évoquant mesekhtiou permettront au lecteur qui 
le souhaite de prolonger ces réflexions, notamment d’un point de vue astronomique 6. Cet 
article s’attache en effet à décrire les processus ayant mené les Égyptiens à identifier l’astérisme 
à divers éléments récurrents de leur quotidien et de leurs pratiques rituelles et cultuelles. Ce 
n’est donc pas tant la nature stellaire de mesekhtiou qui retiendra l’attention ici mais plutôt sa 
présence dans les textes et représentations qui couvrent les monuments et papyrus égyptiens 
et qui nous renseignent sur la pluralité des connexions établies entre cet astérisme et les entités 
auxquelles il a été associé durant près de trois mille ans.

Ainsi, le cas particulier de mesekhtiou illustre la complexité des pratiques égyptiennes et 
la richesse de la pensée qui leur est associée, la civilisation égyptienne étant parvenue à mêler 
avec virtuosité les considérations pratiques d’un monde concret à la profondeur d’un réseau 
de croyances entretenant des rapports intenses avec la réalité palpable.

l’herminette et la cuisse  
dans le rite d’ouverture de la bouche

L’herminette, entre artisanat et objet rituel

L’usage de l’herminette 7 dans le rite d’ouverture de la bouche (OdB) est attesté dès les 
hautes époques et apparaît explicitement dans les Textes des Pyramides :

1.  § 13c-14a [TP 21] (N)

wp n⸗k r(ȝ)⸗k m nwȝ 8 msḫtjw bjȝ wp r(ȝ) n(y) nṯr.w Ḥr j.wn r(ȝ) n(y) NN pn […]
wp.t~n⸗f r(ȝ) n(y) jt⸗f jm m wp.t~n⸗f r(ȝ) n(y) Wsjr jm m bjȝ pr m Stš msḫtjw […]

Ta bouche est ouverte pour toi avec le noua, l’herminette-mesekhtiou (faite) de métal-bia 
au moyen de laquelle a été ouverte la bouche des dieux. Horus, ouvre la bouche de ce 

	 6	 Identification précise de chaque étoile et astérisme associé par exemple.
	 7	 Il existe différents types d’herminettes possédant chacun leur nom propre. Nous reviendrons sur cette diversité artéfac-
tuelle par la suite.
	 8	 Le chacal sur pavois serait ici le classificateur du lexème et non un sémogramme de lecture Wp-wȝ.wt, « Oupouaout », 
ou Jnpw, « Anubis ». Voir notamment Mathieu à paraître, entrée « Instrument noua ». L’auteur y préconise la lecture nwȝ, 
arguant de possibles « réinterprétations postérieures », notamment dans la scène 46 du rituel d’OdB (voir infra).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 414	 simon thuault

NN 9 ! […] il a ouvert la bouche de son père avec elle (l’herminette), il a ouvert la bouche 
d’Osiris avec elle, grâce au métal-bia extrait de l’herminette-mesekhtiou 10 de Seth.

2.  § 1329c-d [TP 540] (P/Nt)

wp rȝ⸗k jn dwȝ-wr m ḥw.t-nbw wp rȝ⸗k jn twt.wj ḫnt.wj ḥw.t-bd

Ta bouche a été ouverte par Douaour 11 dans le domaine divin, ta bouche a été ouverte par 
les deux réconciliés 12 (qui sont) à l’avant du domaine du natron.

Le hiéroglyphe de l’herminette semble apparaître très tôt dans l’écriture égyptienne, peut-
être dès le règne de Djer, avec des variantes attestées dès Semerkhet 13. Cet outil est même 
mentionné dans certaines inscriptions liées à l’offrande ou à l’approvisionnement du défunt, 
comme sur le sarcophage de Minkhâf 14 (règne de Khâfrê) (fig. 1).

	 9	 Ce passage, comme celui évoquant Osiris par la suite, rappelle le rôle joué par le ritualiste dans l’OdB, à savoir celui d’Horus 
ouvrant la bouche de son père Osiris, alors assimilé au défunt. Voir, entre autres, la scène 25 du rituel :  
[…]  ẖry-ḥb sm šsp ḫpš wp rȝ jr.ty […] jnk Ḥr mḏd~n(⸗j) n⸗k rȝ⸗k « Ritualiste, prêtre-sem, saisissez le khepesh 
et ouvrez la bouche et les yeux ! […] Je suis Horus et j’ai percuté (?) ta bouche pour toi » (cf. Otto 1960, vol. II, Sz. 25).
	 10	 Comme nous le verrons par la suite, le lien très étroit entre herminette, khepesh et Seth (en tant que taureau) rend très 
probable l’existence, ici, d’un jeu entre l’herminette-msḫtjw et l’astérisme du Chariot assimilé, par la suite, à l’épaule ou la 
cuisse de Seth.
	 11	 Nom d’une herminette probablement personnifiée en une entité divine. Voir notamment la scène 26 du rite de l’OdB : 

 sm šsp dwȝ-wr m sp tpy dwn-ʿ m sp 2 wp.t-rȝ jr.ty n(y) NN 
sp 4 « Prêtre-sem, saisis l’herminette-douaour dans un premier temps, l’outil-doun-â dans un second temps et ouvre la bouche 
et les yeux de NN quatre fois ! » (cf. Otto 1960, vol. II, Sz. 26).
	 12	 C’est-à-dire Horus et Seth, les deux dieux (ré)unis. Cette idée se retrouve aux TP 258 et 259 (infra).
	 13	 Ces données sont issues de la paléographie d’Ilona Regulski commentée par Odler 2015, p. 93.
	 14	 Stevenson Smith 1933, pl. XXIV. Voir également les occurrences d’herminettes dans les listes d’offrandes relevées par 
Odler 2015, Tab. 1, p. 88.

Fig. 1.  Herminettes msḫtjw et ʿn.t  
sur le sarcophage de Minkhâf (Giza).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 415

Il est par ailleurs probable que l’herminette, avant d’être employée de façon rituelle, ait 
possédé une fonction exclusivement artisanale, notamment dans le travail du bois 15 et la fab-
rication des statues 16.

L’OdB des statues ayant précédé celle des momies 17, l’utilisation de l’herminette dans ce 
rituel s’explique ainsi aisément, sa fonction artisanale (qu’elle a toujours conservée) n’empêchant 
pas une implication cultuelle 18. Il est d’ailleurs intéressant de noter, à la suite de Peter Kaplony, 
que la « naissance » des dieux est parfois évoquée en parallèle de la réalisation de leurs statues, 
les artisans faisant alors partie intégrante de cette conception divine 19. La fabrication des statues, 
et par extension une importante part de l’artisanat, est donc devenue très tôt une pratique 
intimement liée au culte et au monde religio-funéraire 20. La réalisation d’une statue est même 
l’un des devoirs du fils en charge du culte familial, permettant ainsi à ses parents de bénéficier 
d’un corps post mortem autorisant la réception des offrandes 21. Le fait que nombre de scènes 
montrent la confection même des statues du propriétaire de la tombe et que certains artisans 
soient explicitement nommés 22 renforce l’importance qui était accordée à ceux-ci ainsi qu’à 
leur profession et leur(s) savoir-faire. Aylward M. Blackman et Herbert W. Fairman ont même 

	 15	 Voir notamment la scène d’artisanat de la tombe d’Oupemnefert, à Giza (Hassan 1936, fig. 219) et les figures du mas-
taba de Kaïemânkh, à Giza également (Junker 1940, Taf. X). L’herminette  (U19) a également pu être employée comme 
classificateur, avec le couteau crénelé, du lexème  fnḫ « menuisier », de même qu’en compagnie de la hache dans le lexème 

 mḏḥ « menuisier, charpentier (?) » : Eaton-Krauss 1984, p. 48-49 ; Drenkhahn 1976, p. 122-124. Le rapport entre bois 
et herminette est clairement établi, dans l’iconographie, chez Kaïemânkh, où deux artisans sont schématiquement figurés 
en train d’œuvrer sur une version agrandie du hiéroglyphe du bois ( , M3) avec, respectivement, une herminette et une 
hache : voir Junker 1940, Taf. X.
	 16	 Eaton-Krauss 1984, pl. IV. Les statues en bois semblent d’ailleurs avoir été particulièrement prisées par les Égyptiens, 
bien que les vestiges archéologiques soient moins nombreux que pour celles en pierre : Eaton-Krauss 1984, p. 58-60 (§ 65).
	 17	 L’OdB sur des statues est ainsi attestée dès la IVe dynastie au moins avec la représentation de la tombe de Debehen 
(règne de Menkaourê), à Giza. Voir Eaton-Krauss 1984, no 131. L’autrice explique alors que la statue est l’élément central du 
« focal point of the [funeral] ceremonies » (p. 70-72). Les offrandes peuvent également être directement destinées à la statue, 
accentuant le rôle de celle-ci dans le rituel : Eaton-Krauss 1984, p. 72-73 (§ 86).
	 18	 Bernard Mathieu (à paraître, « Épaule (patte avant) ») précise d’ailleurs : « On rappellera, avec J.-Cl. Goyon, que les rites 
de l’Ouverture de la Bouche n’ont rien à voir avec le mythe osirien ou les pratiques funéraires […] et qu’ils étaient destinés, à 
l’origine, à l’animation des statues cultuelles, d’où les allusions à des gestes d’artisans et l’emploi de l’herminette. » J.-C. Goyon 
(1972, p. 89-91) établit toutefois une distinction entre OdB « magique » liée aux statues et OdB « funéraire » liée à la momie, 
dichotomie sur laquelle nous reviendrons par la suite. Voir également Otto 1960, p. 1-10, et Munro 1984, p. 914-917 en 
particulier.
	 19	 Kaplony 1966, p. 107-108. Cela vaut également pour les statues royales, le roi étant parfois lui-même désigné comme 
artisan en chef et, par conséquent, investi d’un relatif pouvoir démiurgique (p. 120-123).
	 20	 J.-C. Goyon (1972, p. 95) explique même qu’à l’origine, l’OdB sur statues se faisait dans le ḥw.t-nwb, litt. « le domaine 
de l’or », qu’il décrit comme étant l’« atelier sacré […] où l’on confectionnait les statues, les ornements et tout le matériel 
nécessaire au culte […] Par la suite, ce vocable fut étendu à tout le domaine des artisans funéraires, recouvrant alors aussi bien 
les officines d’embaumement que les ateliers confectionnant l’ensemble des objets et produits intervenant pour la protection 
et la parure des momies ». Voir également Lorton 1999, p. 153. David Lorton envisage que les outils d’artisans employés 
dans le rituel d’OdB aient reçu des noms différents de ceux qu’ils portent habituellement afin de mieux être intégrés au rite 
(p. 173) : « The symbolic touching of the statue’s mouth with artisans’ tools that recall the making of the statue, the “encoding” 
of references to the physical materials of the manufacturing process into the text through puns, and the endowing of imple-
ments with alternative names are all clues pointing to the same conclusion. » Nous reviendrons sur l’aspect lexicographique 
par la suite, car bien que l’hypothèse de D. Lorton ne semble pas justifiée, d’intéressants éléments ressortent de l’analyse 
lexicale des items et entités diverses impliqués dans l’OdB.
	 21	 Kaplony 1966, p. 109-110. Nous verrons dans les prochains points toute l’importance que revêt l’offrande pour cette 
recherche et pour la relation entre les différents éléments susmentionnés.
	 22	 Kaplony 1966, p. 114.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 416	 simon thuault

envisagé que l’OdB des statues ait donné lieu, par relation extensive, au rituel d’établissement 
du temple dans son ensemble, prenant pour exemple celui d’Edfou 23.

Dans tous ces rites, qu’ils concernent les statues, la momie ou un monument entier, l’usage 
de l’herminette apparaît explicitement dans les textes et est parfois figuré dans les vignettes ou 
l’iconographie attenante à ceux-ci. C’est le cas, notamment, chez Rekhmirê (TT 100) 24, ou 
sur divers papyrus comportant le chapitre 23 du Livre des Morts 25.

Sur la figure précédente, le fait que l’un des officiants tienne deux herminettes n’est pas 
anodin. En effet, si l’outil à tête de bélier est aisément identifiable – il s’agit de la pseudo-
herminette wr-ḥkȝw 26 –, les deux autres herminettes, quasiment identiques, peuvent renvoyer 
à diverses dénominations. Ainsi, dans les Textes des Pyramides, cinq noms différents sont 
évoqués en tant qu’herminettes ou outils associés (auxquels peut être ajouté le doigt-ḏbʿ, sur 

	 23	 Blackman, Fairman 1946, p. 87-89. L’astérisme mesekhtiou apparaît d’ailleurs dans les textes évoquant l’établissement 
du temple, comme en Edfou II, 31, traduit par Leitz 1989, p. 61 (voir la graphie de mesekhtiou en infra, Conclusion) : « Ich 
nehme den Fluchtstab und ich ergreife den Griff des Schlägels. Ich messe mit Seschat. Ich wende mein Gesicht dem Lauf 
der Sterne zu. Ich lasse meine Augen zum Großen Bären gelangen, indem Sk-ʿḥʿ (Thot) neben seinem Winkellot ist. Ich 
lege die vier Ecken deines Tempels fest. » Voir le parallèle en Edfou VII, 44 (infra).
	 24	 Voir la reproduction complète du rituel tel que figuré dans cette tombe chez Davies 1935, pl. XXV. Certaines photogra-
phies (en couleur) peuvent également être trouvées à cette adresse : https://www.osirisnet.net/tombes/nobles/rekhmire100/
rekhmire100_01.htm.
	 25	 Faulkner 1985, ill. 2. Voir également une autre vignette illustrant le même chapitre : ill. 1 (papyrus de Nakht, British 
Museum EA 10471). Pour les différentes versions et attestations du chap. 23, voir celles recensées par le Totenbuch Projekt à 
l’adresse suivante : http://totenbuch.awk.nrw.de (pour le pap. de Nakht en particulier : http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/
tm133529).
	 26	 Dite ici « pseudo-herminette » car sa forme, bien qu’elle rappelle grossièrement celle d’une herminette, en est distincte et 
ne semble pas renvoyer à un quelconque outil d’artisan. Voir à ce sujet Lorton 1999, p. 167-168. L’outil wr-ḥkȝw se retrouve 
dans la scène 27 du rituel d’OdB :  sm šsp wr-ḥkȝw wp rȝ NN, « Prêtre-sem, saisis 
l’outil-our-hékaou et ouvre la bouche de NN ! ». Voir Otto 1960, vol. II, Sz. 27 et p. 86 où l’auteur envisage une fonction 
magique pour cet outil quand les herminettes renverraient à l’aspect « technique » du rite. Il se fonde pour cela, en partie, sur 
l’appellation de l’outil qui, comme les couronnes du même nom, peut se traduire littéralement par « le grand de magie », ou 
« le grand magique ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 417

lequel nous reviendrons) 27 : nwȝ(-wr) 28, msḫtjw 29, ʿ n.t(y) 30, nw.t 31, dwȝ-wr 32. Trois d’entre eux 
apparaissent également dans le rite d’OdB du Nouvel Empire 33 : dwȝ-wr 34, nwȝ 35 et msḫtjw  36. 
Y sont alors ajoutées les herminettes-netjerty (nṯr.ty), dont le nom indique une certaine dualité :

1.  OdB, Sc. 26

ẖry-ḥb sm šsp nṯr.ty wp rȝ jr.ty sm šsp dwȝ-wr m sp tpy dwn-ʿ m sp 2 wp.t-rȝ jr.ty n(y) NN sp 4

Prêtre-ritualiste, prêtre-sem, saisissez les herminettes-netjerty et ouvrez la bouche et les 
yeux ! Prêtre-sem, saisis l’herminette-doua-our dans un premier temps, l’outil-doun-â dans 
un second temps et ouvre la bouche et les yeux de NN quatre fois !

Cette dualité est très probablement à relier à celle des deux herminettes-nouty des TP 258-259 
(supra, notes) et à celle des « deux rassemblés » (twt.wy) mentionnés au TP 540 (supra). Dans 
toutes ces formules, la dualité a toujours été interprétée comme étant l’évocation d’Horus 

	 27	 M. Odler (2015, p. 87) évoque également l’herminettedšr.t, qui n’apparaît pas dans les Textes des Pyramides mais est un 
nom d’herminette qui revient régulièrement dans la fabrication des bateaux.
	 28	 § 13c-14a [TP 21] (supra) et § 1747a [TP 619] :  ḏd mdw ṯs ṯw NN 
ṯs ṯw nwȝ-wr ṯs ṯw ḥr jȝb.t⸗k d ṯw ḥr jmn.t⸗k « Paroles à dire : “Relève-toi, NN ! Relève-toi, (toi) à la grande herminette-noua 
(ou « toi à l’herminette-nouaour ») ! Relève-toi sur ton (flanc) droit, place-toi sur ton (flanc) gauche !” » Il est possible que, dans 
cette dernière inscription, il y ait eu assimilation entre nwȝ-wr et dwȝ-wr, mais rien ne permet de l’affirmer.
	 29	 § 13c-14a [TP 21] (supra) et § 458a-c [TP 302] (infra).
	 30	 § 424a-b [TP 283] :  ḏd mdw jk rr W ʿ n.t⸗f tn jr⸗k 
jȝb.t d⸗f sḫ.t jm⸗s n Mnw jkjw j jṯ⸗ṯ m jṯ, « Paroles à dire : “W usera donc de ce sien ongle gauche [jeu de mots avec le nom 
de la griffe et celui de l’herminette, tous deux appelés ʿn.t] contre toi [un serpent] et il donnera un coup avec lui [son ongle] 
pour Min l’attaquant (?) ; ô toi (qui) prends possession, ne prends pas possession !” »
	 31	 § 311c [TP 258] :  wrš W sḏr⸗f sḥtp⸗f nw.tj m Wnw, « W passera le jour et il passera la nuit 
à pacifier les “deux à l’herminette” à Hermopolis » ; § 314d-315c [TP 258-259] : 

 j.šm NN pn ḥnʿ Rʿ jw NN pn 
ḥnʿ Rʿ sḫnw NN pn ḥw.wt⸗f nḥb⸗f kȝ.w nḥm⸗f kȝ.w d⸗f sḏb j.dr⸗f sḏb wrš NN pn sḏr⸗f sḥtp⸗f nw.tj m Wnw, « Ce NN s’en ira 
en compagnie de Rê, ce NN (re)viendra en compagnie de Rê ; ce NN étreindra ses domaines ; il fixera les kaou et retirera les 
kaou, il installera l’opposition et expulsera l’opposition ; ce NN passera ses journées et il passera ses nuits à pacifier les deux 
herminettes-nouty [ou “les deux à l’herminettenout”] qui sont à Hermopolis ». Pour Wolfgang Waitkus (2003, p. 464-466), il 
est possible que les « deux herminettes », qu’il associe à Horus et Seth (cf. infra), renvoient respectivement à la Petite Ourse 
(Ursa minor) et à la Grande Ourse (Ursa major). Toutefois, si le rapport à Horus et Seth semble évident, rien dans cette 
formule ne permet d’envisager une association aux deux astérismes susmentionnés.
	 32	 § 1329c-d [TP 540] (supra).
	 33	 Herminettes auxquelles s’ajoutent deux outils de nature indéterminée : dwn-ʿ (sc. 26) et wr-ḥkȝw (sc. 27, voir supra).
	 34	 Sc. 26 (supra).
	 35	 Sc. 46 :  

 ḏd mdw hȝ NN wp~n(⸗j) n⸗k rȝ⸗k NN wn~n(⸗j) n⸗k rȝ⸗k m nwȝ wp~n(⸗j) n⸗k rȝ⸗k m nwȝ msḫtjw 
bjȝ wp rȝ n(y) nṯr.w jm⸗f Ḥr wn rȝ n(y) NN Ḥr wp rȝ n(y) NN, « Paroles dites : Ô NN, j’ai écarté ta bouche pour toi, (ô) 
NN, j’ai ouvert ta bouche pour toi à l’aide de l’herminette-noua, j’ai écarté ta bouche pour toi à l’aide de l’herminettenoua 

– l’herminette-mesekhtiou (faite) de métal-bia avec laquelle j’ai écarté la bouche des dieux. Horus, ouvre la bouche de NN ! 
Horus, écarte la bouche de NN ! ». Voir notamment Te Velde 1967, p. 88.
	 36	 Te Velde 1967, p. 88.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 418	 simon thuault

et Seth, dont l’opposition forme l’un des mythes égyptiens les plus anciens 37. Il est donc 
envisageable que les deux herminettes tenues par le ritualiste du papyrus d’Hounéfer fassent 
référence à ces différents extraits de textes rituels et, par conséquent, à Horus et Seth dont 
l’implication directe dans l’OdB est plusieurs fois mentionnée 38. C’est le cas, par exemple, 
lorsque l’officiant est lui-même assimilé à Horus 39 ou quand il est question du sacrifice, de 
l’offrande ou de l’utilisation du khepesh (infra).

Toutefois, malgré la diversité d’appellations pour les herminettes ou outils liés – notamment 
dans le rituel d’OdB –, une nous intéresse particulièrement dans le cadre de cette recherche : 
l’herminette-mesekhtiou (msḫtjw).

Le ḫpš , entre partie du corps et objet rituel

Le lexème msḫtjw est ce qui relie l’herminette dont nous venons de parler au ḫpš (khepesh, 
originellement cuisse de taureau) et, par la suite, à l’astérisme du Chariot. C’est pourquoi nous 
allons brièvement nous pencher sur l’évocation et l’utilisation du ḫpš dans les différents rites 
où apparaissent également les herminettes.

Avant d’être employé comme instrument du rituel, le khepesh est d’abord ôté d’un bœuf 
ou taureau sacrificiel puis présenté (voire offert) au défunt. Le sacrifice est évoqué à plusieurs 
reprises dans les textes funéraires égyptiens :

1.  § 42c [TP *61] (Nt)

Wsjr Nt m n⸗k ḫpš n(y) Stš fd~n Ḥr

Osiris Neith, prends pour toi le khepesh de Seth qu’Horus a arraché 40.

	 37	 Comme nous le verrons à propos du khepesh, c’est à ce même mythe que renvoient d’autres passages des Textes des 
Pyramides, comme les formules 20 et 26 où il est question de la mutilation d’Horus par Seth et de la cuisse (ḫpš) de ce dernier.
	 38	 Le chapitre 23 du Livre des Morts évoque d’ailleurs le fait que l’OdB a pour fonction – entre autres – de défaire les 
liens qui obstruaient la bouche du défunt et qui avaient été posés par Seth : Faulkner 1985, p. 51-52. Notons également que 
dans le rituel d’OdB, en plus des outils cités jusqu’à présent et des pièces de viande qui seront traitées par la suite, il est fait 
mention de deux sortes de ciseaux, mḏdf et mḏȝ.t, renforçant à la fois l’importance de l’artisanat dans ce rite et l’importance 
du chiffre deux et de la dualité en général. Cf. Otto 1960, vol. I, p. 1626.
	 39	 Voir, en plus des références citées précédemment, Munro 1984, p. 914 sq. Au CT VI, 185b-i [TS 575], c’est le défunt 
lui-même qui est assimilé à Horus : j Gb kȝ Nw.t jr wȝ.t n NN tn ḥr wȝ.t⸗k tw NN tn Ḥr jwʿ jt⸗f Wsjr NN tn jsy.t jy.t NN tn 
fdnw ȝḫ.w jnnw mw ddw bʿbʿ.t jrrw hny m ḫpš.w n(y).w jt.w⸗sn, « Ô Geb, taureau de Nout, fais un chemin pour ce NN sur 
ce tien chemin, car ce NN est Horus, l’héritier de son père Osiris, car ce NN va et vient, car ce NN est le quatrième des 
akhou qui apportent l’eau, mettent en place le ruisseau / le flot et jubilent du fait des khepeshou de leurs pères ».
	 40	 Nous retrouvons ici le mythe d’Horus et Seth déjà entrevu avec les herminettes et qui reviendra de façon plus récurrente 
encore lors des prochains développements.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 419

2.  § 653a [TP 372] (T/P/M/Nt) 41

stp~n Ḥr ḫpš.w ḫftj.w⸗k

Horus a débité les khepeshou de tes adversaires.

3.  § 1026a-c [TP 485] (P/M)

nṯr nb šd.t⸗f NN pn jr p.t ḏd ʿnḫ ḫrs.t n⸗f kȝ.w stpp n⸗f ḫpš.w pr⸗f jr ḥw.t Ḥr jr.t p.t

Tout dieu qui emmènera ce NN jusqu’au ciel, stable et vivant, des taureaux seront abattus 
pour lui, des khepeshou seront débités pour lui, et il atteindra le domaine d’Horus qui est 
dans le ciel.

4.  OdB, Sc. 43

jmnḥ hȝ ḥr⸗f stp ḫpš⸗f šd ḥȝty⸗f

Boucher, (toi) qui est descendu, débite le khepesh et retire le cœur !

De même, la présentation et l’offrande de ce même khepesh sont attestées plusieurs fois :
1.  § 12c [TP N20B] (N) 42

ḏd mdw sp 4 Wsjr NN wp(⸗j) n⸗k r(ȝ)⸗k m ḫpḫ jr.t Ḥr – ḫpš 1

Paroles à dire 4 fois : « Osiris NN, (j’ai) ouvert ta bouche avec ce qui vola (?) l’œil d’Horus 
– 1 khepesh. »

	 41	 Cette formule connaît deux autres parallèles, qui m’ont été généreusement signalés par B.  Mathieu, chez 
Ânkhsenpépy  II (F/W  44-45) et au CT VIII, 332-333. Cette formule est à rapprocher des §  1286a-c [TP  535]  (P) : 

 nḏr⸗sn j.dr tp.w⸗sn stp ḫpš.w⸗sn bsk⸗k sn šd⸗k ḥȝtj.w⸗sn 
bʿbʿ⸗k m snf⸗sn, « Saisis-les ! Repousse leurs têtes et coupe leurs khepeshou ! Étripe-les, retire leurs cœurs et bois leur sang ! »
	 42	 À rapprocher des § 79c-d [TP 126] :  Wsjr NN m ḫpḫ jr.t Ḥr – ḫpš 1, « Osiris NN, (voici) 
ce qui a volé (?) l’œil d’Horus – 1 khepesh ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 420	 simon thuault

2.  OdB, Sc. 24 43

ḏd mdw jmnḥ dj ḫpš n ẖry-ḥb ḥȝty n smḥr

Paroles à dire : « Boucher, donne le khepesh au prêtre-ritualiste 44 et le cœur au courtisan ! »

Le sacrifice 45 et la présentation du khepesh 46 autorisent au moins trois interprétations, 
par ailleurs non exclusives : offrande (notamment alimentaire), annihilation des ennemis du 
défunt, OdB.

L’offrande paraît assez évidente, étant donné la présence de nombreux ḫpš dans les proces-
sions de serviteurs dès l’Ancien Empire 47 et comme classificateur principal du lexème  
stp.(w)t, « morceau(x) de choix 48 », qui renvoie aux cuisses de bovins 49 et aux volailles que 
le propriétaire de la tombe ajoute volontiers à son menu 50. Cette présentation du khepesh 
est même évoquée dans le rituel de consécration du temple d’Edfou, où il est précisé qu’il 
s’agit de la cuisse d’un taureau de « Haute Égypte 51 ». L’offrande du khepesh issu d’un taureau 
sacrificiel a parfois été rapprochée de la découpe et de la présentation d’une patte de veau 52, 

	 43	 Idem à la sc. 44 :  jmnḥ dj ḫpš n ẖry-ḥb ḥȝty n smḥr, « Boucher, donne le 
khepesh au prêtre-ritualiste et le cœur au courtisan ! »
	 44	 Afin qu’il le présente lui-même au défunt et qu’il ouvre sa bouche avec, comme nous le verrons par la suite.
	 45	 À propos de celui-ci, dont l’analyse dépasse le cadre de cette recherche et ne la concerne qu’indirectement, voir notam-
ment Montet 1910, p. 41-65, Eggebrecht 1973, et Grunert 2005.
	 46	 Que J.-C. Goyon (1972, p. 103) considère comme les « pivots de l’action » dans l’OdB (au Nouvel Empire). Le khepesh 
était l’un des items majeurs du rituel « dont tous les objets consacrés, utilisés ensuite pour toucher les ouvertures de la tête, 
ne sont que des substituts ».
	 47	 Les tombes privées de cette période offrent une multitude de représentations de serviteurs et/ou prêtres divers présen-
tant au défunt les cuisses et volailles qui lui sont destinées. Les Textes des Pyramides mentionnent également ces « morceaux 
de choix », le khepesh étant alors, comme l’explique B. Mathieu (à paraître, « Épaule (patte avant) »), « la pièce de choix des 
offrandes funéraires (§ 79d, *1939d, *1947f ) ou divines (§ 1026b, 1323b, 1326c) ». Le sacrifice bovin et l’offrande du khepesh 
remonteraient même aux époques archaïques, comme le soulignent (notamment sur la base de l’iconographie de la tombe 
Hk 100) Gordon, Schwabe 1998, p. 465-466. H.G. Fischer (1977, fig.  19) évoque même l’existence de pots à offrandes en 
forme de khepesh.
	 48	 Notons la présence, en tant que phonogramme de valeur stp, de l’herminette  (graphie variable), usage qui n’est 
sans doute pas anodin, d’autant plus lorsque le khepesh, en tant que classificateur, est inscrit sabot vers l’arrière, soulignant 
la proximité formelle entre lui et l’herminette. Certains auteurs ont même suggéré l’utilisation d’herminettes dans l’activité 
bouchère égyptienne, ce que rien ne prouve toutefois : Gordon, Schwabe 1998, p. 468.
	 49	 L’orientation du hiéroglyphe confirmant alors cette utilisation pratique de la cuisse de bovin, contrairement à sa variante 
où le sabot est placé vers l’avant et pour laquelle une interprétation métaphorique est à privilégier – nous y reviendrons. Voir 
à ce sujet Fischer 1977, p. 121-124.
	 50	 D. Lorton (1999, p. 165) ajoute la possibilité que le khepesh, par son offrande, octroie au récipiendaire la force contenue 
dans cette cuisse (le mot même ḫpš peut d’ailleurs également renvoyer à la force physique, notamment celle du bras). Pour 
leur part, A.H. Gordon et C.W. Schwabe (1998, p. 462-463) considèrent que l’offrande du khepesh est logique, d’un point de 
vue pragmatique, car il s’agit du seul « musculo-skeletal assemblage that can be removed from the body without fairly messy 
and laborious dissection, involving disarticulation of a joint or the cutting of bone ».
	 51	 Blackman, Fairman 1946, p. 87-89 (cf. Edfou IV, 242.18-243.1).
	 52	 Desroches-Noblecourt 1953, p. 30-33. Selon l’autrice, cette offrande de la patte d’un veau (vivant) servirait à donner 
au défunt « le sang chaud et viril d’un petit taureau encore vivant », la cuisse fonctionnant alors comme « l’instrument rituel 
et l’offrande qui allait permettre au sang de circuler dans les veines, à la virilité du mort de renaître ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 421

à propos duquel le débat reste ouvert sur la question de savoir si ce veau était vivant ou non 
lors du rituel 53. Toutefois, ce rapprochement, quoique tentant, ne fait pas l’unanimité, Nadine 
Guilhou préconisant une distinction entre la découpe de la patte de veau et celle de la cuisse 
de l’animal sacrificiel telle qu’employée dans l’OdB 54 (infra).

La seconde lecture du sacrifice du taureau et de la présentation du khepesh (et du cœur, 
voir infra) renvoie aux aspects symboliques et mythologiques du rituel. En effet, le sacrifice 
bovin, en étant assimilé à la mise à mort des ennemis du défunt 55 – lui-même d’ordinaire 
considéré comme (un) Osiris –, peut être envisagé comme un acte empêchant toute nuisance 
envers l’intégrité de la momie ainsi qu’un rappel du mythe d’Horus et Seth 56. Cela semble 
clair dans les TP 20, 21 et *61 (supra) où les deux protagonistes sont explicitement nommés et 
où le khepesh est désigné à la fois comme objet d’offrande et comme élément actif du mythe 57. 
Cette ambivalence transparaît également dans l’orientation même du signe khepesh qui peut 
être inscrit sabot en avant   (p. ex. au TP 372, supra) ou, à l’inverse, partie « charnue » en 
avant   (majorité des textes). Et comme l’indique Henry G. Fischer, le premier cas appa-
raît dans des formules évoquant la mise à mort de diverses entités maléfiques, tandis que le 
second apparaît plutôt en contexte d’offrande et de présentation rituelle du khepesh 58. Ainsi, 
si cette seconde situation renvoie à la cuisse en tant que pièce sacrificielle, comme indiqué 
précédemment, la première autorise pour sa part une interprétation métaphorique de cette 
patte de bovidé. Celle-ci peut alors être considérée à la fois comme une patte de taureau voué 
au sacrifice, mais également comme les bras d’ennemis abattus afin que le défunt ne soit pas 
menacé 59. Cela octroie donc une nature double aux entités sur lesquelles sont prélevées ces 
parties du corps, à la fois adversaires néfastes qu’il s’agit d’annihiler 60 et créatures sacrificielles 
dont la mise à mort fait partie du rituel et du processus régénératif du défunt. Le taureau 
(intègre) est d’ailleurs évoqué, dans les TS, comme vecteur palingénésique :

	 53	 James 1985, fig. 54. Pour d’autres scènes de « mutilation » du veau (très nombreuses), voir celles relevées par Guilhou 1993, 
p. 277-298.
	 54	 Guilhou 1993, p. 286-287. Cependant, bien qu’elle les distingue, l’autrice admet d’importantes connexions entre les 
deux scènes : « La scène du veau mutilé est toujours en relation étroite d’une part avec le sacrifice du taureau, le prélèvement 
et l’offrande du cœur et du khepesh, d’autre part avec les images, la plupart du temps au nombre de deux, symbolisant l’ouver-
ture de la bouche (présentation des instruments, ouverture de la bouche proprement dite au moyen de l’un d’entre eux) » 
(p. 290). N. Guilhou propose enfin de voir dans cette patte un rappel de la main d’Horus coupée par Isis et qui pourrait être 
considérée comme la main tenant les outils impliqués dans l’OdB (p. 293-294).
	 55	 D. Lorton (1999, p. 163) souligne d’ailleurs que ce sacrifice, à l’instar des scènes d’artisanat, porte en lui une certaine 
violence que le texte désamorce et justifie, comme pour affranchir les officiants.
	 56	 Voir, entre autres, Munro 1984, p. 924, Assmann 2003a, p. 58, et Guilhou 1993, p. 291.
	 57	 Voir le commentaire de B. Mathieu (à paraître, « Épaule (patte avant) ») à propos du § 42c [TP *61] où l’auteur appuie 
sur la mention du ḫpš n(y) Stš, Seth étant de toute évidence considéré ici comme créature sacrificielle.
	 58	 Fischer 1977, p. 121-124. Voir ses tableaux récapitulatifs aux p. 125-126.
	 59	 Fischer 1977, p. 124. Voir également Thuault à paraître.
	 60	 L’ablation du khepesh peut même être employée comme menace contre quiconque tenterait de porter atteinte à la tombe : 
Willems 1990, p. 27-54 (tombe d’Ânkhtyfy, Mo’alla). L’auteur en profite pour commenter, de manière générale, la découpe 
et l’offrande de ce même khepesh (p. 30-31).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 422	 simon thuault

1.  CT IV, 351c-352b [TS 343]

wn r⸗k ṯs ṯw nḏr⸗k sd n(y) ngȝw rmnwt(y) Jnpw j.rḫ wȝ.wt jmn.t

Hâte(-toi) donc et (re)lève-toi afin que tu attrapes la queue du taureau-néga (= Seth), 
compagnon d’Anubis, et que tu apprennes (à connaître) les chemins de l’Occident !

2.  CT V, 214c-215a [TS 407] 61

j Stẖ jmj ȝ.t⸗f ngȝw ʿȝ ḥrj-jb p.t mḥt.t dj n⸗j ṯȝw m ḥrj-jb wtnw(w) sḫn n mḥ.t-wr.t

Ô Seth, plein de ton éclatante force, le grand taureau-néga qui est au cœur du ciel sep-
tentrional : donne-moi l’air qui est au cœur du courant 62 et qui repose dans Méhét-ourét

Enfin, dernière utilité du khepesh dans le contexte ci-présent : sa fonction dans l’OdB, emploi 
explicite dans les textes accompagnant diverses scènes de ce rituel 63 :

1.  OdB, Sc. 25 64 et 45

ẖry-ḥb sm šsp ḫpš wp rȝ jr.ty

Prêtre ritualiste, prêtre-sem, saisissez le khepesh et ouvrez la bouche et les yeux !

De même, certaines représentations montrent la momie ou la statue dont la bouche est 
ouverte par contact avec le khepesh (fig. 2 65 et 3 66).

	 61	 Parallèle en V. 225h-p [TS 408].
	 62	 Wb I, 381, 2. Je remercie B. Mathieu pour ses remarques lexicographiques à propos d’wtnw qu’il propose de traduire par 
« (le) courant » du fait de l’occurrence en Pyr. § 2037b [TP 681], traduction que je suis ici.
	 63	 Voir, en plus de cet extrait, les commentaires d’Assmann 2003a, p. 57.
	 64	 Dans cette scène, comme évoqué auparavant, l’officiant est assimilé à Horus ouvrant la bouche de son père Osiris.
	 65	 Petrie Museum UC14479. © University College London.
	 66	 © Alain Guilleux.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 423

Le khepesh est également figuré parmi d’autres instruments nécessaires à l’OdB, comme les 
herminettes et l’outil wr-ḥkȝw 67 évoqués plus haut (fig. 4 68).

L’utilisation du khepesh dans l’OdB est donc bien documentée, et cet emploi offre de 
multiples interprétations. D’abord, le fait de prélever le membre considéré comme siège de la 
puissance d’un taureau (lui-même animal fort par excellence) permet d’envisager un transfert 

	 67	 B. Mathieu (à paraître, entrée « Herminette mésekhti… ») considère wr-ḥkȝw comme une « herminette spécifique à la 
Haute Égypte », à l’instar de l’instrument ʿḥ-nṯr (les deux apparaissant conjointement aux § *2220c-*2221a [TP N715A]).
	 68	 Allen (éd.) 1960, pl. LXIV. Papyrus conservé à Chicago, OIM 10486. Pour plus d’informations sur ce papyrus, voir 
http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm57162.

Fig. 2.  OdB à l’aide d’un khepesh  
(provenance inconnue, XVIIIe dynastie).

Fig. 3.  OdB à l’aide d’un khepesh.

Fig. 4.  LdM 23-24 (papMilbank – 
OIM 10486M).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 424	 simon thuault

de vigueur – et de vie en général – de la bête vers le défunt 69. Ensuite, comme avec l’herminette 
et d’autres outils, l’application du khepesh sur la bouche et les yeux de la momie ou de la statue 
permet à celles-ci d’acquérir l’usage de nouvelles voies sensorielles indispensables à la vie idéale 
des Égyptiens 70. Comme l’explique Eberhard Otto de façon synthétique 71 :

Wie dem Toten durch Darreichen des „Schenkels“ mit Hilfe der Magie der Mund geöffnet 
wird, dass er Speise zu sich nehmen kann, so wird analog der Statue der Mund mit dem 
nwȝGerät geöffnet.

Enfin, et à nouveau, des considérations mythologiques entrent en ligne de compte, avec 
le lien étroit établi dans les textes entre le ḫpš et Seth, dont il est généralement issu de façon 
prototypique (supra). Nous verrons que ce rapprochement entre khepesh, Seth et OdB se trouve 
renforcé dès lors que les données astronomiques s’ajoutent à l’équation.

Le doigt dans le rituel d’OdB

Avant de passer au prochain point, il est intéressant de mentionner la possible connexion, 
dans l’OdB, entre l’utilisation de l’herminette et du khepesh d’une part, et celle du petit doigt 
d’autre part. En effet, le doigt-ḏbʿ est explicitement mentionné dans divers textes renvoyant 
à l’OdB :

1.  § 1983-1984a [TP 670] (P/M/N)

ṯs~n ṯw ms.w ms.w⸗k twt Ḥp […] Dwȝ-mw.t⸗f Qbḥ-sn.w⸗f
jrw~n⸗k rn.w […] ḥw rm.t⸗k wpw rȝ⸗k m ḏbʿ.w⸗sn bjȝ

Les enfants de tes enfants t’ont (re)dressé en (leur) identité de Hâpy […] Douamoutef et 
Qébehsénouf dont tu as établi les noms […] ils sèchent tes larmes et ouvrent ta bouche 
avec leurs doigts (faits) de métal-bia 72.

	 69	 C’est notamment l’une des théories de Gordon, Schwabe 1998, p. 468-469. Les auteurs mettent en avant le fait que la 
patte continue à être secouée de spasmes et de contractions musculaires pendant plusieurs minutes après sa découpe, voire 
jusqu’à deux heures après si l’on sait où appuyer (p. 463-464). Voir également Lorton 1999, p. 175, et Assmann 2003a, p. 59. 
Le possible jeu de mots entre ḫpš, « cuisse, épaule » et ḫpš, « force », va dans le sens de cette interprétation.
	 70	 Lorton 1999, p. 175.
	 71	 Otto 1960, vol. I, p. 6.
	 72	 Dans le cas de la consécration du temple, ce doigt serait en or, d’après Blackman, Fairman 1946, p. 87-89. D. Lorton 
(1999, p. 169) parle quant à lui d’un doigt d’électrum. Peut-être cela renvoie-t-il au fait qu’il s’agit, dans le rituel, d’un doigt 
supposé être celui d’un dieu, puisque l’officiant est assimilé à Horus.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 425

2.  OdB, Sc. 14

ḏd mdw sm mḏd 73 r(ȝ)⸗f m ḏbʿ⸗k nḏs

Paroles à dire : « Prêtre-sem, presse sa bouche avec ton petit doigt ! »

3.  OdB, Sc. 33

ḏd mdw ẖry-ḥb sm wp rȝ wp jr.ty m ḏbʿ⸗k nḏs

Paroles dites par le prêtre ritualiste : « Prêtre-sem, ouvre (litt. “écarte”) sa bouche et ouvre 
ses yeux avec ton petit doigt ! »

Le fait qu’il s’agisse du petit doigt est précisé par les textes du rituel d’OdB (ḏbʿ⸗k nḏs) tel 
qu’observé au Nouvel Empire (sc. 14 et 33), ainsi que par la représentation de la scène 14 dans 
la tombe de Rekhmirê (fig. 5 74).

La célèbre scène d’OdB de la tombe de Toutânkhamon, où Ay officie, montre d’ailleurs, sur 
un petit meuble placé entre le ritualiste et la momie, les divers outils utilisés lors du rite : hermi-
nette, khepesh, pesech-kef, deux instruments à plumes (ou en adoptant la forme) et un doigt 75.

David Lorton envisage que le doigt soit utilisé dans l’OdB pour rappeler son emploi 
dans l’artisanat, lorsque les sculpteurs « wipe away the last traces of manufacture from the 

	 73	 Jeu de mots probable avec le ciseau-médjed (voir supra).
	 74	 Photographie issue du site https://www.osirisnet.net/tombes/nobles/rekhmire100/rekhmire100_01.htm.
	 75	 Fac-similé de Roth 1993, fig. 1.

Fig. 5.  Scène 14 de l’OdB (tombe de 
Rekhmirê – TT 100).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 426	 simon thuault

mouth 76 ». Cela rejoint la connexion déjà établie entre artisanat et OdB à travers l’utilisation 
des herminettes, bien que la relation entre la conception des statues et les doigts soit moins 
évidente. L’hypothèse d’Ann M. Roth est également de grand intérêt. Selon elle, la présence du 
doigt rappellerait l’utilisation de celui-ci lors de la naissance (biologique), lorsque d’éventuelles 
mucosités doivent être ôtées de la bouche (et/ou des narines) du nouveau-né afin de faciliter 
la respiration 77. L’OdB pourrait alors trouver une origine dans cette pratique, l’herminette et 
les autres instruments ayant été ajoutés par la suite à ce rituel du fait de diverses corrélations 
formelles, symboliques, magiques, etc. 78 La proximité que A.M. Roth établit entre le doigt et 
la lame de l’herminette est d’autant plus intéressante que le manche de cette dernière pourrait 
alors être considéré comme l’évocation du bras humain, renforçant de fait la connexion avec le 
khepesh. Nous ferions donc face à un élément fort reliant l’herminette et le khepesh, tous deux 
étant assimilés du fait de leur utilisation dans l’OdB, la première dérivant du doigt (et, par 
extension, du bras) à travers son implication dans la fabrication des statues, le second dérivant 
de cette même partie humaine à travers son rapprochement métaphorique dans les textes et 
les rites (supra). Comme nous le verrons ensuite, ces connexions prennent une dimension 
considérable dès lors que l’on y ajoute diverses remarques lexicographiques et astronomiques.

Synthèse

Trois éléments majeurs peuvent déjà être distingués quant à la corrélation entre herminette 
et khepesh dans les pratiques et la pensée égyptiennes. D’abord, tous deux entretiennent un 
rapport étroit que nous pourrions définir comme « pragmatique », c’est-à-dire fondé sur leur 
simple ressemblance formelle, proximité qui s’illustre notamment à travers leurs hiéroglyphes 
respectifs :  <>  . Ensuite, leur implication commune dans les pratiques rituelles telles 
que l’OdB constitue un lien majeur entre ces deux éléments qui partagent alors une fonction 
commune (l’« ouverture » en tant que telle) en plus de leurs emplois respectifs (artisanat, offrande, 
etc.). Enfin, le rapport au mythe d’Horus et Seth (et, dans une moindre mesure, au mythe 
osirien 79) renforce cette connexion entre herminette et khepesh, implication mythologique sur 
laquelle nous reviendrons plus en détail.

À ces premières remarques synthétiques doivent être ajoutées les proximités lexicales et 
iconographiques entre herminette et khepesh, notamment à travers le lexème msḫtjw et les 
diverses représentations astronomiques égyptiennes. C’est ce qui va retenir notre attention 
désormais, ces considérations offrant un nombre conséquent de connexions entre les divers 
éléments sur lesquels nous nous sommes penchés jusqu’ici.

	 76	 Lorton 1999, p. 154.
	 77	 Roth 1993, p. 61 sq.
	 78	 Roth 1993, p. 67 : « The adze, a statue-making tool, was used in the central act of the funerary ceremony to stress the 
permanence of the mummy as a cult image; similarly, a gesture with the human little finger, taken from a human birth 
ritual, was incorporated into the statue ritual to emphasize the equation of the statue with the human being represented. 
The compilers of the ritual exchanged the implements of the human rebirth ritual with the adze of the statue ritual to blur 
the boundaries between the statue of the deceased and his mummy in both environments. »
	 79	 À propos du lien entre le khepesh (de Seth) et le mythe d’Osiris, voir notamment Te Velde 1967, p. 88-89.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 427

l’herminette et la cuisse dans l’astérisme-msḫtjw

L’herminette-msḫtjw comme figure astrale

Le nom msḫtjw est associé à l’astronomie et à la composition de l’au-delà céleste dès les 
Textes des Pyramides 80 :

1.  § 458a-c [TP 302] (W 81)

W js ʿnḫ sȝ Spd.t wʿb~n n⸗f Psḏ.tj m msḫtjw j.ḫm-sk

(Car) c’est Ounas, le Vivant, fils de Sépédet, tandis que les Deux Ennéades se sont purifiées 
pour lui dans Mesekhtiou, l’impérissable 82.

Cette formule, par son contenu sémantique, situe clairement msḫtjw parmi les entités célestes, 
l’associant aux « impérissables », ces astres qui jamais ne disparaissent du ciel et constituent l’un 
des objectifs du défunt dans son parcours régénératif. De plus, le contenu grammatologique offre 
un indice supplémentaire quant au lien entre msḫtjw et l’astronomie, la graphie même du lexème 
montrant deux classificateurs, une herminette et une étoile, cette dernière étant le classificateur 
générique des éléments astraux 83. Cette association de deux classificateurs que rien ne semble 
lier peut alors se lire comme l’indication que l’astérisme-mesekhtiou était, dès l’Ancien Empire, 
rapproché de celui que l’on appelle aujourd’hui « Grande Casserole » ou « Grand Chariot », 
principal astérisme de la constellation de la Grande Ourse (fig. 6). En somme, si l’association de 
mesekhtiou à une herminette a souvent été commentée et est désormais évidente 84, il est notable 
qu’elle remonte au moins jusqu’aux Textes des Pyramides, ce qui rend probable l’identification, 
par les Égyptiens, de l’astérisme à l’herminette dès les plus hautes époques 85. Nous allons voir 

	 80	 En revanche, les premières représentations astrales de mesekhtiou apparaissent au début du Moyen Empire, sous forme 
de khepesh décorant certains sarcophages (infra). Voir Lull 2006, p. 25.
	 81	 Les versions P et N sont fragmentaires et ne montrent, comme classificateur de msḫtjw, que la seule herminette. Cette 
formule comprend beaucoup d’autres parallèles, chez Téti, Mérenrê, Aba et Béhénou.
	 82	 La présente traduction a bénéficié des sympathiques remarques de B. Mathieu qui m’a gracieusement communiqué son 
point de vue sur cette formule.
	 83	 Elle est d’ailleurs également présente, dans cette même formule, dans les graphies de Spd.t et j.ḫm-sk.
	 84	 Voir, entre autres, Wainwright 1932b, p. 374-375. L’auteur propose même de distinguer les herminettes nwȝ et msḫtjw 
(voir supra pour leur emploi dans l’OdB notamment) par le fait que la première serait une herminette terrestre, utilisée par 
les ritualistes, quand la seconde serait une herminette céleste, assimilée à l’astérisme ici examiné. Voir également Bauval, 
Gilbert 1994, p. 7-9, pour une hypothèse concernant l’alignement des puits d’aération de la pyramide de Khoufou avec 
la Petite et la Grande Ourse. Si cette théorie est peu convaincante, les auteurs mentionnent les herminettes et leur possible 
implication dans cet alignement astronomique.
	 85	 À l’inverse, aux époques récentes (en l’occurrence à la période lagide), cette herminette a pu être reliée à la houe, autre 
outil à l’aide duquel on donnait des coups et qui était lié à la création, à l’établissement (de quelque chose ou de quelqu’un). 
C’est en tout cas ce qu’envisagent, en se fondant sur la houe figurée sur le zodiaque de Dendara, Lull, Belmonte 2009, 
p. 188. Les auteurs proposent même d’y voir l’un des éléments figurant Ursa minor. W. Waitkus (2003, p. 470) relie pour sa 
part cette houe (que surmonte un canidé) à l’herminette-nwȝ qui apparaît régulièrement dans les textes (p. ex. au TP 21), et 
même dans l’OdB.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 428	 simon thuault

que ce rapport aux herminettes transparaît aussi dans le lien entre celles-ci et le mythe d’Horus 
et Seth, qui est également concerné par les autres identifications de msḫtjw, notamment le 
khepesh et le taureau intègre.

Si la précédente figure illustre la façon dont nous concevons aujourd’hui l’astérisme de la 
« Casserole », la proximité formelle entre celui-ci et une herminette ressort sans ambiguïté dès 
lors que nous l’observons sous un autre angle (fig. 7), qui lui donne l’aspect d’une herminette 
telle qu’attestée à la fois dans l’écriture ( ), dans l’iconographie et parmi les découvertes 
archéologiques 86.

Toutefois, comme nous l’expliquerons dans le développement consacré aux formes bovines 
de mesekhtiou, ces deux façons de relier les différentes étoiles du Chariot ne sont pas exclusives 
et ont en partie mené à son identification d’une part comme une herminette, d’autre part 
comme un khepesh 87. Cependant, ces deux formes s’expliquent par diverses autres raisons, qui 
nous intéressent tout au long de cette recherche.

	 86	 Voir notamment la publication d’une herminette remarquable, dont la forme rappelle de façon claire une patte de bovidé, 
par Devéria 1873-1874, p. 349.
	 87	 Roth 1993, fig. 9-10. Voir également les figures de Wainwright 1932b, p. 374.

Fig. 6.  Grande Casserole telle que figurée 
de nos jours (schéma de l’auteur).

Fig. 7.  Astérisme-msḫtjw sous forme 
d’herminette (schéma de l’auteur).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 429

les formes bovines de msḫtjw

Le khepesh

Les textes égyptiens reliant msḫtjw et taureau sont nombreux, de même que les représentations 
iconographiques. À travers cette documentation, trois formes de msḫtjw liées au bovidé peuvent être 
dégagées : 1) khepesh, 2) taureau, 3) forme hybride mêlant pseudo-khepesh stylisé et tête de taureau.

La première, mesekhtiou sous forme de khepesh, est l’apparence la plus courante pour cet 
astérisme, et ce dès la Deuxième Période intermédiaire au moins 88. En effet, mesekhtiou ap-
paraît dans le papyrus Rhind (I, X, 7-8) avec la graphie suivante :  . Dans ce contexte, 
Mesekhtiou est nommé parmi d’autres entités divines et la présence du classificateur de l’étoile 
ne laisse aucun doute quant au fait qu’il s’agisse de la personnification de l’astérisme (comme 
au TP 302, supra). L’autre classificateur, le khepesh, est figuré sabot en avant, indice d’une pos-
sible utilisation métaphorique de ce signe, qui renverrait alors à la fois à la forme même de 
l’astérisme, mais également à son rapport à différents mythes, comme nous allons le voir par 
la suite. Le khepesh est noté de la même manière dans plusieurs textes :

1.  Livre du Jour et de la Nuit 89

jr msḫtjw pw n(y) Stẖ wnn⸗f m p.t mḥt.t wȝw n mnj.ty ds.wy n ds.wy m ḥnw (?) n wȝs m nbw 
jw n Ȝs.t m rr.t ḥr sȝ.t⸗f jw mw nṯr.w⸗f mḥw sp 2 m sbȝ.w m ȝḫ.t rd s.t Rʿ mḫt⸗f ḥnʿ Ȝs.t r-ḏd 
sȝw (s)šm⸗f r p.t rsy.t r mw nṯr.w ḫpr.w m Wsjr

Quant à cette Cuisse de Seth, elle est dans le ciel septentrional, attachée à deux piquets 
de silex par une chaîne d’électrum ; cela est confié à Isis sous la forme d’un hippopotame 
femelle qui la garde. Son Eau des dieux 90 est tout autour parmi les dieux de l’horizon. Rê 
les a mis à sa suite (= de mesekhtiou) avec Isis, en disant : « Empêchez qu’elle n’aille dans le 
ciel du sud vers l’Eau des dieux 91 issue d’Osiris. »

	 88	 Nous montrerons plus loin que divers indices laissent penser à une telle assimilation dès le Moyen Empire, mais que 
mesekhtiou n’y est évoqué qu’indirectement, contrairement aux exemples ci-présents. La datation de la première représentation 
de mesekhtiou sous forme de khepesh au Moyen Empire est notamment suggérée par Étienne 1999, p. 118-119.
	 89	 Piankoff 1942, p. 23-24. Traduction de Piankoff légèrement modifiée. N. Guilhou et B. Arquier (2007, p. 892) com-
mentent ainsi ce passage : « il s’agit d’un moment de passage difficile, entre le jour et la nuit, où la menace n’est plus dirigée 
contre le soleil, mais contre son correspondant nocturne, Orion, forme astrale d’Osiris. […] Osiris-Orion se retrouve fragilisé 
pendant le jour, alors qu’il est invisible, et plus particulièrement à la fin de la journée, à la charnière entre lumière et ténèbres ». 
C’est pourquoi il serait précisé que mesekhtiou est « attaché à deux piquets », cette idée de captivité étant retranscrite dans de 
nombreuses représentations (infra).
	 90	 N. Guilhou et B. Arquier (2007, p. 892) proposent « son entourage divin ». M. Étienne (1999, p. 119), quant à lui, conserve 
la traduction « eau des dieux » en y ajoutant « (semence ?) ».
	 91	 Guilhou, Arquier 2007, p. 892 ; Étienne 1999, p. 119.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 430	 simon thuault

2.  pJumilhac 92

sḫr⸗f Stš ḥtm⸗f smȝy.w⸗f sḫnn⸗f njw.wt⸗f spȝ.wt⸗f sʿd⸗f rn⸗f m tȝ pn fdq~n⸗f twt.w⸗f m spȝ.wt 
nb(.wt) stp~n⸗f ḫpš⸗f ʿḫ⸗f s(w) m ḥr.t-jb p.t ḫȝty.w jm ḥr sȝw⸗f msḫt(yw) n p.t mḥt.t Rr.t-wr.t 
ḥr ȝm⸗f nn sqd⸗f m-m nṯr.w

Il (Horus) renversa Seth, anéantit ses complices, dévasta ses villes et ses provinces, effaça 
son nom en ce pays et mit en pièces ses statues dans toutes les provinces. Après avoir débité 
son khepesh il l’emporta au milieu du ciel, les génies-khatiou étant là le gardant, (à savoir) 
Mesekhtiou du ciel septentrional, Reret-ouret l’empoignant pour qu’il ne dérive pas parmi 
les dieux.

Dans le Livre du Jour et de la Nuit, il est également possible d’envisager une fonction 
logographique du khepesh, ce qui donnerait la lecture suivante : jr msḫtjw ḫpš pw n(y) Stš, 
« Quant à mesekhtiou, ce khepesh de Seth… ». Cette formulation rappelle notamment le pas-
sage du papyrus Jumilhac dans lequel il est narré qu’Horus arracha le khepesh de Seth pour 
le placer au ciel « sous la garde des génies » (possiblement les Enfants d’Horus), cette patte 
devenant alors l’astérisme mesekhtiou 93. Cela ne change pas radicalement l’analyse du texte, 
mais l’identification de mesekhtiou à un khepesh s’en trouve renforcée par la mention explicite 
de leur assimilation formelle. Le papyrus Jumilhac est d’ailleurs, de ce point de vue, de grand 
intérêt puisqu’il offre deux graphies de mesekhtiou : l’une dans laquelle le sémogramme associé 
est une herminette, l’autre dans laquelle il s’agit d’un khepesh 94 ! L’utilisation logographique 
du khepesh est également attestée dans un papyrus du British Museum 95 :

1.  pBM EA 10083

jw⸗n šd st m d.t pȝ 7 sbȝ.w n(y) pȝ ḫpš <msḫtjw> jw tn šd st m d.t pȝ sbȝ n(y) hȝy n tȝ p.t 
mtw⸗f qbqb rmṯ

Nous la soustrairons 96 à ces sept étoiles du khepesh (= de mesekhtiou) et vous la soustrairez 
à cette étoile qui tombe du ciel et qui écrase les hommes.

	 92	 Translittération et traduction extraites d’Étienne 1999, p. 119 (modifiées).
	 93	 Vandier 1961, p. 108-109. Voir également Lull 2006, p. 26.
	 94	 Voir infra, Conclusion, Tab. 1.
	 95	 Edwards 1960, p. 2 (BM EA 10083).
	 96	 Litt. « Nous l’enlèverons de la main des sept étoiles ».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 431

Cette assimilation de mesekhtiou à un khepesh peut aussi être tracée dans certains textes sans 
que son nom même soit évoqué. C’est le cas, par exemple, du chapitre 17 du Livre des Morts :

1.  pBM EA 10470 (Ani) 97

Jm-stj Ḥpy Dwȝ-mw.t⸗f Qbḥ-snw⸗f nȝ pw nty m-sȝ pȝ ḫpš m p.t mḥt.t

Imséti, Hâpy, Douamoutef, Qébehsénouf, ce sont ceux qui sont à l’arrière du khepesh dans 
le ciel septentrional.

2.  pBM EA 10477 (Nou) 98

nȝ pw ntj m-sȝ pȝ ḫpš m p.t mḥ.t.t

Ce sont eux, (ceux) qui sont à l’arrière du khepesh qui est dans le ciel septentrional 99.

Dans ces passages, la mention du khepesh « dans le ciel septentrional » laisse peu de doute 
quant à son identification à mesekhtiou, c’est-à-dire à notre Chariot. De plus, l’évocation des 
Enfants d’Horus dans le papyrus d’Ani permet d’ancrer définitivement mesekhtiou, en tant 
que khepesh, dans le parcours régénérateur du défunt où le mythe d’Horus et Seth occupe une 
place majeure en association avec celui d’Osiris (infra). Bernard Mathieu indique par ailleurs 
que ces mêmes Enfants d’Horus étaient, dès les Textes des Pyramides, intimement liés au dé-
funt lui-même, puisqu’ils en forment les bras et les jambes et effectuent toutes sortes d’actions 
pour lui (élévation, protection, etc.) afin qu’il accède aux sphères célestes 100. C’est également 
ce rapport entre Enfants d’Horus et mesekhtiou, à travers le défunt, que Philippe Derchain 
envisage sur une stèle de Hanovre où il est question de Seth portant ces quatre divinités en 
punition de ses méfaits 101. Mentionnons enfin certaines représentations où mesekhtiou, figuré 
en khepesh ou sous une forme hybride (infra), semble porter sur son dos quatre étoiles qui 
seraient donc les Enfants d’Horus.

	 97	 Voir la publication originale de Budge 1895, pl. 9, l. 90-92, ainsi que les informations et références données à l’adresse 
suivante : http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm134357.
	 98	 Parallèle en Caire CG 51189 (Youya) : http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm134267.
	 99	 Variante des papyrus BM EA 10793 (Panédjém, http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm134515) et Turin (Museo Egizio) 
1791 (Iouéfânkh, http://totenbuch.awk.nrw.de/objekt/tm57201) : nn pw ntj m-sȝ pȝ ḫpš m p.t mḥ.t.t, « Ce sont eux, (ceux) qui 
sont à l’arrière du khepesh qui est dans le ciel septentrional ».
	100	 Mathieu 2008, p. 9-10. Cette connexion entre Enfants d’Horus et défunt se retrouve également sur les sarcophages où 
ces quatre divinités sont réparties en deux binômes et placées à la tête et aux pieds du défunt.
	101	 Derchain 1964, p. 21, n. d). S. Cauville (1997, p. 33-34 et 43-44) indique toutefois que mesekhtiou, tout comme Seth, 
reste indispensable à la bonne marche du cosmos, d’où la nécessité de le maintenir dans le ciel, même sous bonne garde 
(en l’occurrence celle d’Isis-Thouéris, assimilée à l’astérisme du Dragon). H. Te Velde (1967, p. 87) rappelle d’ailleurs que le 
khepesh de Seth est utilisé dans la lutte contre Apophis lors de la sixième heure de la nuit. Les méfaits de Seth et ses sanctions 
peuvent également être lus aux TP 20 et 126 avec le jeu de mots entre le ḫpš (offert au défunt) et ḫpḫ, « voler (?) », appliqué 
à l’œil d’Horus (supra).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 432	 simon thuault

En plus des textes cités précédemment, le rapprochement entre mesekhtiou et khepesh est 
clairement établi par un sarcophage de la XXXe dynastie 102 sur lequel est figurée la position 
de l’astérisme lors de différents moments de la nuit, à chaque mois de l’année 103.

Sur ce sarcophage apparaissent non seulement de multiples représentations du khepesh, 
mais le texte jouxtant ce tableau désigne explicitement l’astérisme mesekhtiou, assurant ainsi 
son identification 104 :

1.  Légende du sarcophage JE 86723

Ô Osiris, premier taureau, Osiris taureau du ciel […] Les étoiles du ciel septentrional sont 
ta cuisse / ton épaule (msḫd⸗k 105) : elles ne s’installent (?) jamais à l’ouest du ciel comme 
les étoiles décanales (bȝktj.w) (mais) elles voyagent à l’envers de nuit comme de jour. Elles 
sont à la suite de la Grande Hippopotame (rr.t wr.t) du ciel septentrional, (comme) ta 
cuisse / ton épaule (msḫt⸗k 106) quand elle se rend dans le ciel méridional auprès du ba des 
dieux qui sont dans Orion 107.

On remarque dans ce texte l’utilisation de deux versions du lexème-msḫtj(w), en l’occurrence 
msḫd, où le t final est remplacé par un d, deux phonogrammes dont on connaît la fréquente 
alternance dans les textes égyptiens – notamment tardifs – et msḫt, graphie s’approchant de 
la graphie classique telle qu’observée jusqu’à présent. Quoi qu’il en soit, la traduction reste 
la même, msḫt/msḫd renvoyant ici directement à la cuisse d’Osiris assimilé à un taureau (kȝ). 
L’identification de msḫtjw à un ḫpš est donc tout à fait établie, le premier pouvant même rem-
placer le second dans la désignation de cette partie du corps en contexte mythologique. De plus, 
il est dit que cette cuisse est composée des « étoiles du ciel septentrional », dont nous avons vu 
précédemment qu’il peut s’agir d’une expression métonymique désignant l’astérisme lui-même 
à travers ses composantes et l’endroit où il prend place sur la voûte céleste. Ce sarcophage est 
donc exceptionnel pour la présente recherche en ce qu’il offre, de façon condensée, une idée 
de toute la complexité de la pensée égyptienne sur ce sujet et l’aspect protéiforme que pouvait 
revêtir l’astérisme msḫtjw selon le contexte dans lequel il est invoqué.

	102	 Découvert à Kôm Abou Yâssin, Caire JE 86723. Voir les remarques à propos de ce sarcophage par Lull 2006, p. 26.
	103	 Lull 2006, fig. 4 (modifiée depuis Neugebauer, Parker 1969, pl. 24).
	104	 Traduction modifiée depuis Neugebauer, Parker 1969, p. 49-52.
	105	 M. Étienne suggère que la présence (surprenante) du pronom ⸗k dans la translittération de Neugebauer et Parker soit 
issue d’une mauvaise lecture de la graphie de msḫd/msḫt, le signe  étant selon toute probabilité un khepesh  ayant alors 
fonction de classificateur. N’ayant pu avoir accès à des photographies permettant une lecture certaine, je ne peux trancher en 
faveur de l’une ou l’autre possibilité. Cependant, quoi qu’il en soit, que la graphie possède un khepesh comme classificateur 
ou non, le présent développement ne s’en trouve pas modifié et les conclusions sont maintenues.
	106	 Idem.
	107	 Cette opposition entre Mesekhtiou (ciel du nord) et Orion (ciel du sud) est récurrente, cette dernière étant parfois associée 
à Sépédet.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 433

L’iconographie offre également plusieurs représentations de ce khepesh astronomique, parfois 
même avec le nom msḫtjw explicitement mentionné (fig. 8 108).

Le fait que mesekhtiou, sous forme de khepesh, de taureau ou d’entité hybride, soit souvent 
maintenu au bout d’une chaîne ou d’une corde par une déesse hippopotame renforce son as-
similation à Seth et l’évocation de sa nature violente et maléfique. C’est également pour cette 
raison qu’est mentionné le fait, dans de nombreux textes, que les diverses entités en charge 
de la garde de mesekhtiou doivent éviter que l’astérisme ne se rende au ciel du sud ou quitte 
simplement sa place parmi les impérissables septentrionaux (cf. supra, extrait du Livre du Jour 
et de la Nuit, et infra, textes d’Esna).

	108	 Clagett 1995, fig. III.17. Voir le parallèle en fig. III.14 (sarcophage d’Idy, Assiout). Voir également Cauville 1997.

Fig. 8.  Mesekhtiou sur le sarcophage 
d’Itib (Assiout).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 434	 simon thuault

Le taureau intègre
La seconde forme sous laquelle est parfois figuré l’astérisme mesekhtiou est un taureau, 

non réduit à sa seule cuisse comme nous venons de le voir, mais laissé intact. Cet aspect se 
rencontre dans l’iconographie de plusieurs monuments, notamment celle des tombes de 
Ramsès VI 109 (fig. 9 110) et Séthy Ier (fig. 10 111).

Ces représentations rappellent certains passages des TS dans lesquels il est fait mention d’un 
taureau-néga qui est de toute évidence à rapprocher de cette forme de mesekhtiou :

	109	 À propos de la partie astronomique de la décoration de la tombe de Ramsès VI, voir Guilhou, Arquier 2007, p. 889-891. 
Les auteurs y développent une analyse des différentes formes sous lesquelles apparaissent les astérismes du ciel du nord, et 
notamment la forme hybride de mesekhtiou à laquelle sera consacré le prochain point. Ils indiquent également que la forme 
taurine de cet astérisme se retrouve chez Ramsès VII et IX.
	110	 Neugebauer, Parker 1969, fig. 30.
	111	 Neugebauer, Parker 1969, fig. 31.

Fig. 9.  Constellations de la tombe de Ramsès VI.

Fig. 10.  Constellations de la tombe de Séthy Ier.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 435

1.  CT IV, 366d-f [TS 344] 112

ṯs wj wn wj m sḏ n(y) ngȝw pw rmn wjȝ Jnpw rḫ~n⸗j wȝ.t jmn.t

Je me suis (re)levé, je me suis hâté à l’aide de (?) la queue de ce taureau-néga qui accompagne 
la barque d’Anubis, et j’ai appris le chemin de l’Occident.

2.  CT V, 214c-215a [TS 407] 113

Voir supra, « Le ḫpš , entre partie du corps et objet rituel ».

3.  CT VI, 185b-i [TS 575]

j Gb kȝ Nw.t jr wȝ.t n NN tn ḥr wȝ.t⸗k tw NN tn Ḥr jwʿ jt⸗f Wsjr NN tn jsy.t jy.t NN tn 
fdnw ȝḫ.w jnnw mw ddw bʿbʿ.t jrrw hny m ḫpš.w n(y).w jt.w⸗sn

Ô Geb, taureau de Nout, fais un chemin pour ce NN sur ce tien chemin, car ce NN est 
Horus, l’héritier de son père Osiris, car ce NN va et vient, car ce NN est le 4e des akhou 
qui apportent l’eau, mettent en place le ruisseau / le flot et jubilent du fait des khepeshou 
de leurs pères.

À travers ces différents extraits, nous retrouvons les éléments évoqués précédemment lors de 
l’examen des origines et fonctions de mesekhtiou dans la pensée égyptienne : rapport au mythe 
d’Horus et Seth, assistance et objectif du défunt dans son parcours post mortem, identification 
protéiforme, etc. Le rapport au mythe horien peut être également observé à travers la présence, 
dans les scènes astronomiques, d’une figure anthropomorphe (a priori un homme) à tête de 
faucon. Celui-ci, dans ces scènes, est toujours lié à mesekhtiou, qu’il tient parfois au bout d’une 
corde ou d’un lien (fig. 9-10), ou qu’il transperce d’une lance 114.

	112	 Voir le passage lié au TS 343 ainsi que le TS 482 où mesekhtiou est explicitement nommé (supra).
	113	 Avec formule parallèle en V. 225h-p [TS 408].
	114	 Tombe de Padiaménopé : Lull, Belmonte 2009, fig. 6.4 ; Sarcophage d’Hétér : Lull, Belmonte 2009, fig. 6.21. La 
lance d’Horus peut être dite « de métal-bjȝ », comme dans le Livre de renverser Apophis, que l’on trouve sur le papyrus Bremner-
Rhind (22, 9-10). C’est ce même métal dont est faite l’herminette mesekhtiou, le métal-bia issu de Seth et dont les corrélations 
avec la présente recherche sont nombreuses (infra). Voir le commentaire à ce sujet d’Aufrère 1991, p. 437.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 436	 simon thuault

Ce faucon, nommé  ʿ n ou  ʿ nw 115, et qui porte parfois un globe solaire sur la tête (chez 
Padiaménopé et Ramsès II par exemple), est d’ordinaire identifié à Horus, ou du moins à une 
entité qui lui est assimilée 116. L’intérêt de cette association entre ʿn(w) et msḫtjw, en plus de la 
référence à Horus (faucon) et Seth (taureau ou khepesh), est la proximité entre le nom ʿnw et 
celui de l’herminette ʿ n.t (supra). Cette proximité d’appellation est d’autant plus remarquable 
que le radical ʿ n- peut être observé dans divers lexèmes pouvant justifier l’apparence de faucon 
tenant un harpon. Ainsi, ʿ n.t, « herminette-ânet 117 », et ʿ n.t, « ongle, griffe, serre », peuvent con-
stituer un élément d’explication à la présence d’une arme pointue dans les mains de l’homme à 
tête de faucon. De plus, les textes évoquant le mythe d’Horus et Seth mentionnent un combat 
et une victoire du premier sur le second, celui-ci voyant sa patte ôtée et placée dans le ciel du 
nord. Le rapport belliqueux entre ces deux astérismes répond donc à cet épisode mythologique, 
ainsi qu’aux formules des Textes des Pyramides dans lesquelles les deux combattants sont cités 
en rapport aux herminettes 118. En résumé, la présence de l’hiéracocéphale en lien à mesekhtiou 
sous forme bovine rappelle à la fois le mythe d’Horus et Seth et l’implication des protagonistes 
dans l’OdB, notamment à travers les outils qui y sont employés et qui se retrouvent transposés 
dans le schéma astronomique. L’entremêlement de tous ces éléments offre ainsi une logique 
plurielle que les formes hybrides de mesekhtiou confortent et appuient.

Les formes hybrides
Deux formes hybrides de l’astérisme mesekhtiou apparaissent dans l’iconographie égypti-

enne : d’une part un aspect ovoïde surplombé d’une tête de taureau, d’autre part un khepesh 
également surmonté d’une tête de taureau.

La première de ces formes apparaît dès le Nouvel Empire, notamment dans les tombes (ou 
temples) de Padiaménopé, Senenmout (TT 353) (fig. 11 119), Séthy Ier (fig. 10), Ramsès II 120, 
VI, VII et IX, etc. 121

	115	 Graphie défective de Dwn-ʿnw.w : Kahl 1992, p. 115 ; Mathieu à paraître, entrée « Dounânou ».
	116	 Quant à savoir à quel astérisme cette forme correspond, il n’y a encore aujourd’hui aucun consensus (constellation 
du Cygne ?). Voir notamment les commentaires de Wainwright 1932b, p. 376-377, Neugebauer, Parker 1969, p. 183-184, 
Žába 1953, et Lauer 1960, p. 176-178. Je remercie B. Mathieu d’avoir attiré mon attention sur ces deux derniers travaux de 
grand intérêt.
	117	 À propos de laquelle W. Waitkus (2003, p. 472-473) suggère une corrélation entre herminette et forme de l’astérisme lié, 
relation semblable à celle de mesekhtiou.
	118	 Voir supra, TP 258 et 259 notamment.
	119	 Neugebauer, Parker 1969, fig. 27.
	120	 Lull, Belmonte 2009, 6.4.
	121	 Voir, à propos de l’alternance entre taureau intègre et forme hybride dans les tombes royales, les remarques de Guilhou, 
Arquier 2007, p. 889-891. Je remercie également Anke Weber de m’avoir communiqué un aperçu du plafond astronomique 
du temple de Médinet Habou, sur lequel mesekhtiou apparaît sous cette forme ovoïde. La représentation y partage beaucoup 
de points communs avec celle de Ramsès II.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 437

Dans ces scènes, l’identification de l’astérisme ne laisse aucun doute puisque son nom est 
inscrit à l’intérieur du corps même de l’entité qui le représente. L’explication quant à l’apparition 
de cette forme particulière reste complexe à établir. En effet, rien dans les textes ne laisse 
transparaître une éventuelle raison mythologique ou symbolique. Il semble donc qu’il faille se 
tourner vers une justification plus pragmatique, liée à la disposition même des étoiles constitu-
ant mesekhtiou. C’est l’explication que retient José Lull lorsqu’il propose une reconstitution du 
processus ayant mené les Égyptiens à passer d’un astérisme en forme de khepesh à une forme 
ovoïde à tête de taureau 122. Prenant en compte la représentation de la tombe de Senenmout 
(fig. 11), l’auteur signale le fait que trois cercles sont accentués à la base de l’astérisme, cercles 
qu’il assimile à trois étoiles de l’astérisme, à savoir celles formant la queue de la « Casserole » 
telle que nous la dessinons aujourd’hui 123.

La seconde forme hybride, qui semble découler de la première, apparaît à la Basse Époque 
et mêle le khepesh tel qu’attesté à partir de la fin du Moyen Empire à la forme ovoïde que nous 
venons d’examiner. Cette figure composite associant un khepesh à une tête de taureau apparaît 
aussi bien sur papyrus que dans la décoration de divers monuments 124.

Ce khepesh à tête de taureau se retrouve également dans l’écriture, comme à Edfou (II, 31 ; 
VII, 44) 125 et Esna où cette forme hybride est transposée en hiéroglyphe dans la notation de 
msḫtjw 126 :

	122	 Lull 2006, p. 28.
	123	 Lull 2006, fig. 6.
	124	 Munro 2003, Taf. 4 ; Lull, Belmonte 2009, fig. 6.9. En plus de ces deux figures, voir le plafond astronomique de 
Dendara où mesekhtiou y est figuré sous forme de khepesh à tête de taureau mais dont la forme rappelle presque un taureau 
dont on aurait ôté les pattes avant. Cf. Lull, Belmonte 2009, fig. 6.20.
	125	 Pour les occurrences du temple d’Edfou, voir les traductions et commentaires de Leitz 1989, p. 61.
	126	 Voir également le tableau récapitulatif en infra, Conclusions, Tab. 1.

Fig. 11.  Ciel du nord dans la tombe de Senenmout.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 438	 simon thuault

1.  Esna 4.1, 400, 6-7 127

Ȝs.t pw m rr.t ḥr spḥ msḫtjw m p.t mḥt.t r tm rḏj.t sḫd⸗f r Dwȝ.t wnn⸗f m-ʿw⸗s m Jp.t m p.t 
nn fḫ ʿ⸗s jm⸗f ḏ.t ḥḥ

Isis est comme l’hippopotame (femelle) qui attache Mesekhtiou dans le ciel septentrional 
sans tolérer qu’il sombre dans la Douat. Il est sous sa surveillance comme Ipet dans le ciel 
et elle (Isis) n’enlèvera jamais sa main de lui, pour toujours et à jamais.

2.  Esna 4.1, 450, 7-9 128

sṯȝ Spd.t ḥȝ šn nb ȝḫ.t m rn⸗s n nb.t ḫȝbȝs.w ḥqȝ.t pw n pȝ bnw r ȝw⸗f (ḥr) wpš ḥr.t (ḥr) sḥḏ 
jm⸗s sqȝj nfr.w sȝḥ m Nw.t rs.t ʿr~n⸗f Nw.t ḥnʿ Rʿw sqdj⸗s ḥnʿ⸗f nn ḥrj⸗s r⸗f m Spd.t ḥnw.t 
ḫȝbȝs(w) spḥ msḫtjw m p.t mḥ.t r tm rḏj ḫdj⸗f r Dwȝ.t

Sothis se déplace derrière tout le globe, l’Efficiente en son nom de Maîtresse des khabasou 
(étoiles ?). Elle est la souveraine de l’ensemble des oiseaux-bénou, celle qui illumine le ciel 
et qui brille en lui, celle qui fait se lever la perfection d’Orion dans le ciel (litt. « en Nout ») 
méridional. Il (Orion ?) monte au ciel (litt. « en Nout ») en compagnie de Rê, y navigue 
avec lui, n’étant pas éloigné de lui comme l’est Sothis, la Maîtresse de la voûte constellée, 
qui attache Mesekhtiou dans le ciel septentrional et ne tolère pas qu’il sombre dans la Douat.

Comme pour la forme ovoïde à tête de taureau vue plus haut, une reconstitution a été 
proposée quant au schéma possible adopté par les Égyptiens pour figurer ainsi l’astérisme 
mesekhtiou, schéma qui suit le même processus que le précédent 129. Toutefois, dans le cas du 
khepesh à tête de taureau, il est évident qu’entrent en ligne de compte des considérations sup-
plémentaires à la seule connexion pragmatique entre les étoiles. La disposition de cellesci a de 
toute évidence influencé la forme finale de l’astérisme dans l’iconographie égyptienne, mais 
il est clair que les différents textes étudiés jusqu’ici, associés aux divers éléments symboliques, 
mythologiques et rituels, ont confirmé et renforcé l’adoption de cette forme hybride pleine 
de sens, même en dehors de la simple observation céleste.

	127	 Voir Sauneron 1969. Translittération et traduction légèrement modifiées depuis Lieven 2000, p. 20-21 (no 400) et 
p. 164-165 (no 450), et Kurth 1984, p. 136-137.
	128	 Idem.
	129	 Waitkus 2003, Abb. 6-7.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 439

L’astérisme-msḫtjw dans le parcours palingénésique

L’importance de msḫtjw en tant que lieu céleste intégré au processus de régénération du 
défunt apparaît surtout dans les TS :

1.  CT VI, 151b-d [TS 482]

jn sȝḥ rd n⸗j ʿ⸗f jn msḫtjw jr n⸗j wȝ.t r ȝḫ.t jmnt.t jn spd.t nḏ.t ḥr⸗j m msw.t nṯr

C’est Orion qui me donne son document, c’est Mesekhtiou qui me fait un chemin vers 
l’horizon occidental, c’est Sépédet qui me salue comme pour la naissance d’un dieu.

Dans cette formule, mesekhtiou est personnifié et considéré comme une entité divine (du 
moins céleste 130) indiquant au défunt le chemin à emprunter afin d’atteindre son but ultime, 
« l’horizon occidental ». Ce passage trouve écho dans deux autres formules où mesekhtiou n’est 
pas explicitement nommé mais peut être reconnu 131 :

1.  CT III, 147b-148b [TS 205]

n mȝȝ n⸗k ȝḫ.w 7 pn fȝȝw Rʿ djdj.w Rʿ ʿnḫ.w m ḥs.w ḥtm.w jb.t⸗sn m wsš.t šm.w sḫdy

(Ils) ne regarderont pas vers toi, ces 7 akhou qui soulèvent Rê, qui installent Rê, qui vivent 
d’excréments, qui étanchent leur soif avec de l’urine et qui marchent à l’envers.

2.  CT V, 170g-171c [TS 400] 132

j ȝḫ.w 7 jpw mẖntj.w n(y).w p.t Mȝ-ḥȝ⸗f m jy jn n⸗j mẖnt.t tw m rn⸗s n(y) qȝj.t m ȝḫ⸗s n(y) qȝj.t

Ô ces 7 akhou, passeurs du ciel ; Mahaf, viens et apporte-moi ce bac en son nom de qait 
et en sa force de qait !

	130	 Dans cette formule, il est très probable que Mesekhtiou soit à identifier à Seth, Orion à Osiris et Sothis (Sirius) à Isis, 
comme c’est le cas dans d’autres documents. Voir à ce sujet Te Velde 1967, p. 86.
	131	 D’intéressants parallèles sont soulignés entre ces extraits et diverses formules des Textes des Pyramides dans Mathieu 2008, 
p. 9-10.
	132	 Parallèle en TS 401.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 440	 simon thuault

Dans ces deux extraits, les « sept akhou 133 », tantôt soutiens de Rê, tantôt « passeurs du 
ciel », renvoient selon toute probabilité à l’astérisme mesekhtiou composé de sept étoiles 134. 
En effet, non seulement la fonction de passeur et de guide dans l’au-delà renvoie au TS 482 
précédemment cité (où mesekhtiou est explicitement mentionné) 135, mais on sait également 
que mesekhtiou, une fois identifié à un khepesh, a vu chacune des étoiles le composant assimilée 
à une divinité précise 136.

En dehors de l’horizon occidental, le ciel du nord est également un indice majeur quant à 
la mention de mesekhtiou. Ainsi, au TP 441, le défunt est appelé à se rendre parmi les impéri-
ssables dans le ciel septentrional :

1.  § 818a-c [TP 441]

pẖr ṯw mȝ⸗k pẖr pn jr~n n⸗k n(y)-sw.t jr~n n⸗k Ḫn.t(j)-jmnty.w j.šm⸗k n nṯr.w jpf mḥty.w 
j.ḫm.w-sk

Retourne-toi afin de voir ce revenu qu’a fait pour toi le roi et qu’a fait pour toi Khénti-
Imentiou, afin que tu te diriges vers ces dieux septentrionaux impérissables !

Ici, bien que mesekhtiou ne soit pas cité, on comprend que les « impérissables » forment 
l’un des buts que doit atteindre le défunt afin d’être pleinement régénéré. La mention des 
« dieux septentrionaux » est alors remarquable puisque l’astérisme du Chariot est situé dans le 
ciel du nord, ce qui est explicitement indiqué dans de nombreux textes égyptiens examinés 
précédemment.

Il reste un élément à évoquer à propos du rapport entre mesekhtiou et régénération, élément 
qui rejoint nos remarques au sujet du lien entre mesekhtiou et herminette : le métal dont sont 
(ou seraient) faites ces mêmes herminettes. Ce métal, bjȝ, est notamment mentionné au TP 21 
(supra) où il est question de msḫtjw bjȝ, « herminette en métal-bia 137 », ce même métal dont 

	133	 Ramenés à quatre sur le sarcophage S1C, c’est-à-dire aux quatre Enfants d’Horus qui forment la partie majeure de la 
constellation (infra). Voir l’analyse de ce sarcophage par Arquier 2013, notamment p. 488 : « L’association des esprits-akhou 
aux étoiles de Mesekhtyou permet d’une part de montrer le devenir stellaire de l’esprit-akh et, d’autre part, d’accompagner le 
défunt, à travers sa manifestation akh, dans sa progression de l’occident vers le ciel du nord ».
	134	 Nous verrons dans le prochain point que l’identification de mesekhtiou à un khepesh reprend les sept mêmes étoiles, 
accentuant le rapport étroit entre ces astres.
	135	 Voir à ce propos Arquier 2013, p. 488. Voir également p. 486, pour le commentaire de l’auteur à propos des sept akhou 
comme autant d’étoiles formant mesekhtiou.
	136	 En l’occurrence les quatre Enfants d’Horus (Imséti, Hâpy, Douamoutef, Qébehsénouf ) auxquels sont ajoutés Maaitef, 
Khérybaqef et Horus-Khentyirty, ces sept divinités étant supposées protéger la tombe d’Osiris, comme l’indique Mathieu 2008, 
p. 9-10. M. Rochholz (2002, p. 25-34) envisage pour sa part, de façon moins convaincante toutefois, que les sept étoiles soient 
l’addition de la pluralité (3) et des directions cardinales (4). L’auteur développe également quelques idées quant au rapport 
de ces sept étoiles à la régénération en général. Voir enfin Te Velde 1967, p. 87.
	137	 Cette msḫtjw bjȝ se retrouve dans la scène 46 de l’OdB (supra) où elle est associée au nwȝ d’Anubis.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 441

sont faits les doigtsḏbʿ.w employés dans l’OdB telle qu’évoquée au TP 670 (supra) 138. Dans 
le TP 21, le métal-bjȝ est dit provenir de Seth, G.A. Wainwright évoquant une inscription de 
Dendara où ce même lexème est accompagné d’un sémogramme de forme étrange rappelant 
l’animal séthien ou un oryx sacrificiel, créature fantastique hybride (fig. 12 139).

G.A. Wainwright suggère que la précision de la matière dont est faite l’herminette mesekhtiou 
serait destinée à renforcer l’efficacité de celle-ci du fait de l’origine céleste du métal-bjȝ 140. Cette 
hypothèse est en partie confortée par l’analyse de Sydney Aufrère à propos du fer en général 141 :

Sacré, le fer, d’origine météoritique ou non, servait à exécuter des objets cultuels ou funéraires 
dans le but de communiquer à celui qui en était le bénéficiaire, la force céleste, laquelle passait 
pour être associée au dieu Seth ou à Baal, dieu de la métallurgie »

B. Mathieu, pour sa part, évoque l’utilisation des métaux en général, et du métal-bia en 
particulier, à propos du remplacement du corps humain « corruptible » par un corps divin 
« inaltérable » après la mort 142, ce qui est tout à fait cohérent avec l’emploi d’herminettes en 
métal-bia durant les cérémonies palingénésiques. De plus, comme le souligne Marc Étienne, le 
roi défunt se voit octroyer une ossature en bia lors de son parcours céleste, l’auteur proposant 

	138	 De même, le ciseau-medjed(ef ), outil d’artisanat parfois utilisé en contexte rituel (comme mesekhtiou, cf. supra), peut 
également être fait de métal-bjȝ.
	139	 Dümichen 1865, pl. LXXXI. Notons le classificateur de msḫtjw, qui rappelle l’assimilation de l’astérisme au khepesh, et 
en particulier au khepesh de Seth. Le musée du Louvre possède d’ailleurs un khepesh en fer, mentionné par Devéria 1873-1874, 
p. 349-351. Je ne suis pas parvenu à retrouver l’objet en question dans les catalogues du musée.
	140	 Wainwright 1932a, p. 10 sq.
	141	 Aufrère 1991, p. 436-437.
	142	 Mathieu 2012, p. 502. L’auteur cite notamment l’exemple du pCaire JE 97249 : « OsirisKhentyimentiou, ton corps est 
(fait) de métal-bia, il ne moisira pas […], Osiris N., ta chair est d’or, elle ne souffrira pas, Osiris N., ton ossature est d’argent, 
elle ne disparaîtra pas, à tout jamais ». Plus loin, il compare même Rê-Khnoum à un « fondeur métallurgiste » qui, lors de la 
création des êtres, fait « couler sur la peau les parties du corps » (p. 504, commentaire de l’hymne à Rê-Khnoum).

Fig. 12.  Transcription de G. Dümichen (Dendara).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 442	 simon thuault

que cela puisse être destiné à consolider le corps régénéré et, par conséquent, à pérenniser la 
vie de celui-ci dans l’au-delà 143.

Le métal-bia est donc intimement lié à la régénération, notamment à travers les objets 
rituels dont il est le matériau – en l’occurrence, ici, l’herminette mesekhtiou.

conclusions

Cette recherche a permis de dégager deux conclusions principales. Il s’agit dans un premier 
temps de l’importante et fascinante diversité de l’astérisme mesekhtiou dans les représentations 
égyptiennes, qu’elles soient textuelles ou iconographiques. Dans un second temps, on constate 
une remarquable évolution dans ces représentations et dans les considérations portées par les 
Égyptiens à cet astérisme. Cette évolution connaît trois phases majeures.

La première correspond à la présence de mesekhtiou dans les pratiques rituelles de manière 
générale, et dans l’OdB en particulier. Attesté dès l’Ancien Empire au moins, ce rapport au 
rite explique en partie l’assimilation de l’astérisme à une herminette, outil central de l’OdB 
dont l’implication dans cette cérémonie remonte à de hautes époques, du fait de la fonction 
artisanale et de la forme même de l’objet.

La seconde phase, qui conserve un lien fort avec l’OdB, correspond à l’association de 
mesekhtiou à un khepesh, c’est-à-dire une patte avant de bovidé, et plus particulièrement de 
taureau 144. Cette phase renvoie aux sacrifices rituels couvrant les parois des tombes dès l’Ancien 
Empire et à l’utilisation du khepesh à la fois dans les offrandes et dans l’OdB, où la patte est 
alors employée de même manière que l’herminette. La différence avec la première phase tient 
au fait que mesekhtiou se voit impliqué de plus en plus dans le parcours palingénésique du 
défunt, notamment en tant que passeur dans l’au-delà, mais également en tant qu’entité liée 
au mythe d’Horus et Seth dont le mort, assimilé à Osiris, devient partie intégrante. De plus, 
le fait que le khepesh soit l’une des pièces carnées majeures des offrandes aux défunts renforce 
ce lien avec la régénération. L’abattage rituel et la boucherie destinée à l’approvisionnement, 
associés à l’emploi du khepesh dans l’OdB, créent un ensemble cohérent quant à cette cuisse 
en tant qu’outil régénérateur et pièce de viande pourvoyeuse de nourriture et de force vitale 145. 
Ajoutons à cela la proximité graphique entre khepesh et herminette, et nous sommes en présence 
d’un tout protéiforme mais ordonné et logique, chaque élément a priori isolé entrant dans la 
composition d’un ensemble harmonieux participant d’une recherche régénératrice centrale 146.

	143	 Étienne 1999, p. 122. D’après lui, cette ossature de métal-bjȝ – ce dernier étant issu de Seth – serait offerte au roi en 
compensation des méfaits de Seth contre Osiris auquel le souverain est assimilé. Cela rejoint le châtiment de Seth suite à ses 
actes dans le mythe d’Horus et Seth et dont la punition explique en partie les astérismes mesekhtiou sous forme bovine et 
ânou sous forme hiéracocéphale (supra).
144	 Concernant cette phase, voir les remarques de Lull 2006, p. 28.
145	 Le khepesh est d’ailleurs le seul élément organique employé dans l’OdB, le reste étant composé d’artéfacts inanimés, à 
l’exception de la volaille offerte au défunt (via sa momie ou statue) mais non utilisée pour l’OdB en ellemême. Le lexème 
ḫpš est d’ailleurs parfois traduit par « force » (supra) et peut en cela être utilisé dans divers contextes, de la guerre au combat 
contre la maladie. Voir à ce sujet les commentaires de Te Velde 1967, p. 87-88.
146	 Voir, en plus des nombreuses références distillées au long de cette recherche, Dodson, Ikram 2008, p. 96.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 443

Enfin, la troisième phase voit mesekhtiou prendre exclusivement des traits bovins, qu’il 
s’agisse d’un taureau intègre ou d’une allure hybride mêlant une tête de taureau à un corps 
ovoïde ou en forme de khepesh. Mesekhtiou est alors évoqué dans des textes et représentations 
liées au mythe d’Horus et Seth, nombre d’inscriptions offrant des explications mythologiques 
à la présence des astérismes et constellations. La forme hybride de mesekhtiou répond donc 
à une volonté de faire transparaître dans une seule entité toute la pluralité des références et 
des significations accordées à cet astérisme, que les Égyptiens ont évoqué et figuré tout au 
long de leur histoire. Évoquons à cet effet l’association des quatre Enfants d’Horus à la partie 
« charnue » de mesekhtiou (sous forme de khepesh). Celle-ci, outre la corrélation numérique 
entre ces divinités et les quatre étoiles principales de l’astérisme, peut se justifier d’après div-
ers éléments examinés précédemment. Non seulement le khepesh est utilisé dans l’OdB alors 
que l’officiant (ou le défunt) est identifié à Horus effectuant le rituel sur son père Osiris, mais 
les quatre Enfants d’Horus sont également ceux auxquels sont identifiés les vases canopes. 
Leur rôle – ou leur présence – dans la régénération du défunt et dans sa vie céleste est donc 
prégnant. Ainsi, à travers ce rôle, celui du khepesh dans les mêmes contextes et les renvois au 
mythe d’Horus et Seth, les quatre Enfants d’Horus ont été associés en toute logique aux quatre 
étoiles majeures de l’astérisme mesekhtiou.

Les différentes graphies de mesekhtiou dans la foisonnante documentation égyptienne per-
mettent de rendre compte de cette évolution formelle (tableau 1), qui sous-tend et répond à 
une évolution de pensée et de croyances.

Ancien Empire TP 21

TP 302

Première Période intermédiaire Sarcophage de Mesehet 147

Moyen Empire TS 482

TS 688

Sarcophage d’Idy

Deuxième Période intermédiaire pRhind I

Nouvel Empire OdB sc. 46

pEbers

Livre du Jour et de la Nuit

pAni 148

	147	 CG 28118. Voir Lacau 1904-1906, p. 101 sq.
	148	 Le cas d’Ani est particulier car il désigne l’astérisme par métaphore, à savoir ḫpš m p.t mḥt.t, « le khepesh dans le ciel 
septentrional ». Toutefois, il est évidemment question de mesekhtiou, cette dénomination métaphorique, associée à la graphie 
elle-même, accentuant la relation entre l’astérisme et le khepesh, relation majeure – voire exclusive – à partir du Nouvel 
Empire.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 444	 simon thuault

Troisième Période intermédiaire pBM EA 10083

Basse Époque
, 

Sarcophage de Kôm Abou Yâssin 149

Époques ptolémaïque et romaine
, 

pJumilhac 150

Edfou II, 31

Edfou VII, 44

Esna 400

Esna 450

Tabl. 1. Liste chronologique des graphies de msḫtjw.

L’évolution est ici nettement mise en évidence. L’herminette constitue l’assimilation majeure 
à l’Ancien Empire avec, déjà, une intégration de celle-ci au domaine céleste par l’intermédiaire 
du classificateur de l’étoile au TP 302. Puis, à partir du Moyen Empire, l’implication de 
mesekhtiou en tant qu’entité divine prenant part au parcours du défunt devient plus évidente, 
l’étoile soulignant la nature astrale de mesekhtiou quand l’homme barbu assis ( , A40) indique 
sa personnification en une divinité 151. La Deuxième Période intermédiaire et le Nouvel Empire 
mettent ensuite l’accent sur la forme de khepesh de l’astérisme 152, le papyrus d’Ani allant même 
jusqu’à le désigner directement par le lexème ḫpš, « patte avant, épaule, cuisse ». La Basse 
Époque prolonge cette assimilation au khepesh à travers diverses figurations astronomiques, les 
périodes ptolémaïque et romaine complétant cette évolution en ajoutant au khepesh une tête 
de taureau. Seule manque, en tant que classificateur, la forme ovoïde de mesekhtiou, attestée 
dans l’iconographie de plusieurs monuments du Nouvel Empire (supra) 153. Cependant, comme 
pour le sarcophage de Kôm Abou Yâssin, le nom mesekhtiou prend alors place, à chaque fois, 
dans le corps même de l’astérisme sous forme d’ovale à tête de taureau. L’image fonctionne 
donc comme figuration à mi-chemin entre iconographie et écriture, profitant de sa figurativité 
et de son iconicité pour éviter toute redondance graphique.

149	 Ici les graphies n’offrent aucun classificateur, mais il faut garder à l’esprit qu’il s’agit du sarcophage où sont figurées 
les différentes positions de mesekhtiou durant les nuits de l’année, l’astérisme étant alors figuré sous la forme d’un khepesh 
à trente-six reprises. Cela rejoint notamment le fait que le nom mesekhtiou, dans les tombes et temples royaux, est inscrit 
directement sur ou à côté de la forme bovine de l’astérisme. 

150	 Voir les graphies hiératiques dans Vandier 1961, XVII.11-12 et XVIII.17.

151	 Le fait que mesekhtiou soit considéré comme une divinité transparaît également dans le contenu des textes, à l’image 
du sarcophage d’Idy :  ḥtp dj n Rʿ nb 
p.t m s.wt⸗f nb(.wt) pr.t-ḫrw nb n Jdy pn ḥtp dj n Msḫtjw m p.t mḥt.t ḥtp dj n Nw.t, « Offrande à donner à Rê, maître du ciel 
dans toutes ses places ; toute offrande invocatoire pour cet Idy ; offrande à donner à Mesekhtiou dans le ciel septentrional ; 
offrande à donner à Nout ». Voir le commentaire de Lull 2006, p. 25.
152	 Même si cette forme apparaît dès le Moyen Empire, avec une nette prépondérance aux époques ultérieures. Voir les 
commentaires de Gordon, Schwabe 1998, p. 467.
153	 Ce passage du khepesh au taureau et aux formes hybrides est brièvement évoqué par Neugebauer, Parker 1969, p. 183. 
Toutefois, les auteurs ne proposent pas d’explication à cette évolution, leur recherche étant déjà par ailleurs conséquente et 
les données collectées de grand intérêt.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 445

En conclusion, l’astérisme mesekhtiou est un exemple particulièrement marquant de la diver-
sité et de la complexité des pratiques et croyances égyptiennes. L’assimilation de l’herminette, 
du khepesh, du taureau et d’un groupement d’étoiles, à travers différentes activités pratiques 
et différents épisodes mythologiques, illustre par quels biais et quels processus un phénomène 
naturel peut se trouver investi d’une pluralité de significations et d’une pluralité de rôles dans 
la vie rituelle et sacrée de l’ancienne Égypte.

Au moment où le présent article était en cours d’édition est paru celui de G.W. Nemes, 
« The mythological importance of the constellation Msḫtjw in mortuary representations un-
til the end of the New Kingdom », ENiM 13, 2020, p. 1-61. Le hasard du calendrier ne m’a 
malheureusement pas permis d’en tenir compte. Je me réjouis néanmoins de constater que 
nos deux études sont complémentaires. G. Nemes traite en effet des aspects astronomiques 
et mythologiques de la constellation msḫtjw et de son rapport à certaines divinités ; pour ma 
part, je me concentre sur les aspects philologiques et iconographiques de l’astérisme, rejoignant 
par un chemin différent les strates mythologiques liées à msḫtjw. Le lecteur tirera donc le plus 
grand profit de la consultation combinée de nos deux articles.

bibliographie

Allen (éd.) 1960
T.G. Allen  (éd.), The Egyptian Book of the Dead: 

Documents in the Oriental Institute Museum at 
the University of Chicago, OIP 82, Chicago, 1960.

Allen 2005
J.P.  Allen, The Ancient Egyptian Pyramid Texts, 

Writings from the Ancient World 23, Atlanta, 
Leyde, 2005.

Arquier 2013
B. Arquier, Le double sarcophage de Mésehti S1C 

(CG 28118) – S2C (CG 28119). Recherches sur 
l’organisation du décor iconographique et tex-
tuel, thèse de doctorat, université Paul-Valéry 
Montpellier 3, 2013.

Assmann 2003a
J.  Assmann, « The Ramesside Tomb of 

Nebsumenu (TT 183) and the Ritual of Opening 
the Mouth » in N. Strudwick, J.H. Taylor (éd.), 
The Theban Necropolis: Past, Present and Future, 
Londres, 2003, p. 53-60.

Assmann 2003b
J. Assmann, Mort et au-delà dans l’Égypte ancienne, 

Monaco, 2003.
Aufrère 1991
S.H. Aufrère, L’univers minéral dans la pensée égyp-

tienne, BdE 105, Le Caire, 1991.
Bauval, Gilbert 1994
R.G. Bauval, A.G. Gilbert, « The Adze of Upuaut: 

The Opening of the Mouth Ceremony and the 
Northern Shafts in Cheops’s Pyramid », DiscEg 28, 
1994, p. 5-13.

Blackman, Fairman 1946
A.M. Blackman, H.W. Fairman, « The Consecration 

of an Egyptian Temple According to the Use of 
Edfu », JEA 32, 1946, p. 75-91.

Budge 1895
E.A.W. Budge, The Book of the Dead: The Papyrus 

of Ani in the British Museum – The Egyptian Text 
with Interlinear Transliteration and Translation, a 
Running Translation, Introduction, etc., Londres, 
1895.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 446	 simon thuault

Cauville 1997
S. Cauville, Le zodiaque d’Osiris, Louvain, 1997.
S. Clagett 1995
M.  Clagett, Ancient Egyptian Science: A  Source 

Book, vol. 2 : Calendars, Clocks, and Astronomy, 
Memoirs of the American Philosophical 
Society 214, Philadelphie, 1995.

Davies 1935
N. de Garis Davies, Paintings from the Tomb of 

Rekh-mi-Rē at Thebes, PMMA 10, New York, 1935.
Derchain 1964
P. Derchain, « À propos d’une stèle magique du 

Musée Kestner, à Hanovre », RdE  16, 1964, 
p. 19-23.

Desroches-Noblecourt 1953
C. Desroches-Noblecourt, « “Concubines du mort” 

et mères de famille au Moyen Empire : à propos 
d’une supplique pour une naissance », BIFAO 53, 
1953, p. 7-47.

Devéria 1873-1874
T. Devéria, « Le fer et l’aimant  : leur nom et leur 

usage dans l’ancienne Égypte », MAEA 1, 1873-
1874, p. 339-356.

Dodson, Ikram 2008
A. Dodson, S. Ikram, The Tomb in Ancient Egypt: 

Royal and Private Sepulchres from the Early 
Dynastic Period to the Romans, Londres, 2008.

Drenkhahn 1976
R. Drenkhahn, Die Handwerker und ihre Tätigkeiten 

im alten Ägypten, ÄgAbh 31, Wiesbaden, 1976.
Dümichen 1865
J. Dümichen, Geographische Inschriften altägyptischer 

Denkmäler, vol. 1, Leipzig, Paris, 1865.
Eaton-Krauss 1984
M. Eaton-Krauss, The Representations of Statuary 

in Private Tombs of the Old Kingdom, ÄgAbh 39, 
Wiesbaden, 1984.

Edwards 1960
I.E.S. Edwards, Hieratic Papyri in the British Museum, 

Fourth Series: Oracular Amuletic Decrees of the 
Late New Kingdom, vol. 1, Londres, 1960.

Eggebrecht 1973
A. Eggebrecht, Schlachtungsbräuche im Alten Ägypten 

und ihre Wiedergabe im Flachbild bis zum Ende 
des Mittleren Reiches, Munich, 1973.

Étienne 1999
M. Étienne, « Un curieux objet céleste » in R. Gyselen, 

A. Caiozzo (éd.), La science des cieux : sages, mages, 
astrologues, ResOr  12, Bures-sur-Yvette, 1999, 
p. 113-128.

Faulkner 1985
R.O. Faulkner, The Ancient Egyptian Book of the 

Dead, Londres, 1985 (éd. révisée).
Fischer 1977
H.G. Fischer, The Orientation of Hieroglyphs, Part I: 

Reversals, Egyptian Studies 2, New York, 1977.
Gordon, Schwabe 1998
A.H.  Gordon, C.W.  Schwabe, « “Live Flesh” 

and “Opening-of-the-Mouth”: Biomedical, 
Ethnological, and Egyptological Aspects » in 
C.J.  Eyre  (éd.), Proceedings of the Seventh 
International Congress of Egyptologists, Cambridge, 
3–9  September 1995, OLA  82, Louvain, 1998, 
p. 461-469.

Goyon 1972
J.-C. Goyon, Rituels funéraires de l’ancienne Égypte : 

le rituel de l’Embaumement, le rituel de l’Ouverture 
de la Bouche, les Livres des Respirations, LAPO 4, 
Paris, 1972.

Grunert 2005
S.  Grunert, « Die Schächtung im Totenopfer: 

Ritualbestandteil vs. Reflexion allgemeinen 
Brauchtums » in M. Fitzenreiter (éd.), Tierkulte 
im pharaonischen Ägypten und im Kulturvergleich, 
Londres, 2005, p. 69-82.

Guilhou 1993
N. Guilhou, « La mutilation rituelle du veau dans 

les scènes de funérailles au Nouvel Empire », 
BIFAO 93, 1993, p. 277-298.

Guilhou, Arquier 2007
N. Guilhou, B. Arquier, « Ciels diurnes et ciels 

nocturnes » in J.-C. Goyon, C. Cardin  (éd.), 
Proceedings of the Ninth International Congress 
of Egyptologists, Grenoble, 6-12 septembre 2004, 
OLA 150/1, Louvain, 2007, p. 883-893.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles	 447

Hassan 1936
S. Hassan, Excavations at Gîza: 1930–1931, Le Caire, 

1936.
James 1985
T.G.H. James, Egyptian Painting and Drawing in 

the British Museum, Londres, 1985.
Junker 1940
H. Junker, Gîza IV: Bericht über die von der Akademie 

der Wissenschaften in Wien auf gemeinsame Kosten 
mit Dr.  Wilhelm Pelizaeus unternommenen 
Grabungen auf dem Friedhof des Alten Reiches 
bei den Pyramiden von Gîza – Die Maṣṭaba des 
Kȝjmʿnḫ (Kai-em-anch), DAWW 71/1, Vienne, 
Leipzig, 1940.

Kahl 1992
J.  Kahl, « Die Defektivschreibungen in den 

Pyramidentexten », LingAeg 2, 1992, p. 99-116.
Kaplony 1966
P.  Kaplony, « Die Handwerker als Kulturträger 

Altägyptens », Asiatische Studien  20/1-4, 1966, 
p. 101-125.

Kurth 1984
D. Kurth, « Esna 400; 405 » in Mélanges Adolphe 

Gutbub, OrMonsp  2, Montpellier, 1984, 
p. 135-144.

Lacau 1904-1906
P. Lacau, Sarcophages antérieurs au Nouvel Empire, 

CGC nos 28001-28126, Le Caire, 1904-1906.
Lauer 1960
J.-P. Lauer, « Zbyněk Zába  : l’orientation astrono-

mique dans l’ancienne Égypte, et la précession 
de l’axe du monde », BIFAO 60, 1960, p. 171-183.

Leitz 1989
C.  Leitz, Studien zur ägyptischen Astronomie, 

ÄgAbh 49, Wiesbaden, 1989.
Lieven 2000
A. von Lieven, Der Himmel über Esna: Eine Fallstudie 

zur religiösen Astronomie in Ägypten am Beispiel der 
kosmologischen Decken- und Architravinschriften 
im Tempel von Esna, ÄgAbh 64, Wiesbaden, 2000.

Lorton 1999
D. Lorton, « The Theology of Cult Statues in Ancient 

Egypt » in M.B. Dick  (éd.), Born in Heaven, 
Made on Earth: The Making of the Cult Image 
in the Ancient Near East, Winona Lake, 1999, 
p. 123-210.

Lull 2006
J. Lull, « La constelación de Mesjetiu (Osa Mayor) en 

el antiguo Egipto », Astronomía 84, 2006, p. 24-31.
Lull, Belmonte 2009
J. Lull, J.A. Belmonte, « The Constellations of Ancient 

Egypt » in J.A. Belmonte, M. Shaltout (éd.), In 
Search of Cosmic Order: Selected Essays on Egyptian 
Archaeoastronomy, Le Caire, 2009, p. 157-194.

Mathieu 2008
B. Mathieu, « Les Enfants d’Horus, théologie et 

astronomie (Enquêtes dans les Textes des 
Pyramides, 1) », ENiM 1, 2008, p. 7-14.

Mathieu 2012
B. Mathieu, « Et tout cela exactement selon sa volonté. 

La conception du corps humain (Esna no 250, 
6-12) » in A. Gasse, F. Servajean, C. Thiers (éd.), 
Et in Ægypto et ad Ægyptum. Recueil d’études 
dédiées à Jean-Claude Grenier, CENiM  5/3, 
Montpellier, 2012, p. 499-516.

Mathieu à paraître
B. Mathieu, L’univers des Textes des Pyramides, 

Montpellier, à paraître.
Montet 1910
P. Montet, « Les scènes de boucherie dans les tombes 

de l’Ancien Empire », BIFAO 7, 1910, p. 41-65.
Munro 1984
P. Munro, « Die Nacht vor der Thronbesteigung: 

Zum ältesten Teil des Mundöffnungsritual » in 
F. Junge (éd.), Studien zu Sprache and Religion 
Ägyptens: Zu Ehren von Wolfhart Westendorf, über-
reicht von seinen Freunden and Schülern, vol. 2 : 
Religion, Göttingen, 1984, p. 907-928.

Munro 2003
I. Munro, Ein Ritualbuch für Goldamulette und 

Totenbuch des Month-em-hat, SAT 7, Wiesbaden, 
2003.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 448	 simon thuault

Neugebauer, Parker 1969
O. Neugebauer, R.A. Parker, Egyptian Astronomical 

Texts  III: Decans, Planets, Constellations and 
Zodiacs, BEStud 6, Providence, 1969.

Odler 2015
M. Odler, « Adzes in the Early Dynastic Period 

and the Old Kingdom » in K.  Rosińska 
Balik, A. Ochał Czarnowicz, M. Czarnowicz, 
J. Dębowska Ludwin (éd.), Copper and Trade in 
the South-Eastern Mediterranean: Trade Routes of 
the Near East in Antiquity, BAR-IS 2753, Oxford, 
2015, p. 85-109.

Otto 1960
E. Otto, Das ägyptische Mundöffnungsritual, ÄgAbh 3, 

Wiesbaden, 1960.
Piankoff 1942
A. Piankoff, Le Livre du jour et de la nuit, BdE 13, 

Le Caire, 1942.
Rochholz 2002
M.  Rochholz, Schöpfung, Feindvernichtung, 

Regeneration: Untersuchung zum Symbolgehalt der 
machtgeladenen Zahl 7 im alten Ägypten, ÄAT 56, 
Wiesbaden, 2002.

Roth 1993
A.M. Roth, « Fingers, Stars, and the “Opening of the 

Mouth”: The Nature and Function of the Nṯrwj-
Blades », JEA 79, 1993, p. 57-79.

Sauneron 1969
S. Sauneron, Le temple d’Esna. Nos 399-472, Esna 4/1, 

Le Caire, 1969.
Stevenson Smith 1933
W.  Stevenson Smith, « The Coffin of Prince 

Min-Khaf », JEA 19/3-4, 1933, p. 150-159.

Te Velde 1967
H. Te Velde, Seth, God of Confusion: A Study of his 

Role in Egyptian Mythology and Religion, PdÄ 6, 
Leyde, 1967.

Thuault à paraître
S. Thuault, « Quand l’homme descend du bœuf. De 

l’utilisation de parties bovines pour désigner le 
corps humain dans les Textes des Pyramides », 
à paraître.

Vandier 1961
J. Vandier, Le papyrus Jumilhac, Paris, 1961.
Wainwright 1932a
G.A. Wainwright, « Iron in Egypt », JEA 18/1-2, 1932, 

p. 3-15.
Wainwright 1932b
G.A. Wainwright, « A Pair of Constellations » in 

S.R.K.  Glanville  (éd.), Studies Presented to 
F. Ll. Griffith, Londres, 1932, p. 373-383.

Waitkus 2003
W. Waitkus, « Zur möglichen Identifizierung einer 

weiteren Konstellation des nördlichen altägyp-
tischen Sternhimmels » in N. Kloth, K. Martin, 
E.  Pardey  (éd.), Es werde niedergelegt als 
Schriftstück: Festschrift für Hartwig Altenmüller 
zum 65. Geburtstag, BSAK 9, Hambourg, 2003, 
p. 453-470.

Willems 1990
H. Willems, « Crime, Cult and Capital Punishment 

(Mo’alla Inscription 8) », JEA 76, 1990, p. 27-54.
Žába 1953
Z.  Žába, L’orientation astronomique dans l’an-

cienne Égypte et la précession de l’axe du monde, 
ArOr-Suppl 2, Prague, 1953.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 120 (2020), p. 411-448    Simon Thuault
L’herminette et la cuisse, histoire d’un taureau parmi les étoiles
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

