
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 117 (2018), p. 29-75

Marie-Lys Arnette

La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 117 - 2017

	 1	 Les naissances gémellaires repré-
sentent un peu plus de 1 % des accouche-
ments, avec des variantes en fonction de 
l’aire géographique. Par exemple, chez 
les Yorubas, au Nigeria et au sud-est 
du Bénin, elles sont exceptionnelle-
ment plus nombreuses qu’ailleurs : on 
en compte une sur vingt-deux (les rai-
sons de cette particularité sont encore 
discutées). Actuellement, notamment 
dans les pays industrialisés, les nais-
sances multiples sont plus fréquentes 
qu’autrefois, principalement en raison 
du développement des techniques de 

procréation assistée. Sur la fréquence 
des naissances gémellaires et leurs varia-
tions, voir Pons, Frydman 1998, p. 17-25, 
90-91. 
	 2	 Dasen 2005, p. 13. 
	 3	 Ce n’est toutefois pas systématique-
ment le cas. Dans l’Antiquité romaine, 
la naissance de jumeaux n’est pas anor-
male, car en accord avec les théories de 
la génération en vigueur : « il est normal 
qu’une femme accouche de deux enfants 
puisqu’elle possède une matrice double 
et deux seins » (Dasen 2005, p. 234). 

	 4	 Voir par exemple Pons, Frydman 
1998, p. 114-116. 
	 5	 V. Dasen (2005, p. 206-207) a ainsi 
montré que dans le monde romain, les 
naissances multiples, manifestations 
de la « surpuissance séminale » du père, 
étaient fort bien accueillies.
	 6	 Sur cet aspect, voir Pons, Frydman 
1998, p. 94-95. 
	 7	 Douglas 2001, p. 59. 

La naissance �gémellaire représente « un événement rare 1 et inattendu qui a de tout  
	 temps, et sous toutes les latitudes, suscité des réactions 2 ». Elle est généralement perçue  
	 comme hors norme, non seulement d’un point de vue biologique, mais aussi d’un point 

de vue social 3 : la naissance considérée comme normale est, le plus souvent, celle d’un enfant 
unique, se présentant par la tête, ne souffrant pas de malformation, et n’étant ni coiffé, ni 
entouré de son cordon. 

Dans la littérature consacrée à la perception de la gémellité, les réactions suscitées par 
les naissances multiples ont souvent été polarisées 4. La venue au monde de jumeaux serait 
soit tout à fait positive, attestant la force génésique des parents – surtout du père 5, car elle 
plonge le plus souvent la femme dans l’animalité 6 – et l’attribution de dons particuliers pour 
les enfants, soit tout à fait négative, vue comme une anomalie, une source d’impureté 7, le 
produit d’amours illicites ou encore une malédiction d’ordre divin. En fait, presque toujours, 

marie-lys arnette 

À celle « qui est comme moi », bissa de naissance, Solange Arnette

La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne
Synthèse des cas potentiels

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 30	 marie-lys arnette

les attitudes sociales face aux naissances gémellaires et aux jumeaux eux-mêmes sont mixtes, 
oscillant entre vénération et crainte 8, dans un rapport proche de celui entretenu avec le divin. 
Si l’on considère le cas de l’Afrique subsaharienne par exemple, pour laquelle le thème de la 
gémellité a souvent été abordé 9, il apparaît que même dans les sociétés où les jumeaux sont bien 
accueillis, il faut d’abord que des rites particuliers viennent réguler la perturbation créée par 
leur venue au monde 10. Pour ne citer que la culture Ndembu, population bantoue d’Afrique 
centrale et australe étudiée notamment par Victor Turner, les jumeaux sont tout à la fois une 
malédiction et une bénédiction : en cela, la naissance gémellaire « is a source of classificatory 
embarrassment », pour reprendre l’heureuse formule de l’auteur 11.

Quoi qu’il en soit, et comme l’a montré Véronique Dasen dans son étude sur les jumeaux 
dans l’Antiquité grecque et romaine 12, ces attitudes ambivalentes, voire contradictoires, té-
moignent bien du trouble véhiculé non seulement par la naissance à deux, mais aussi par les 
jumeaux eux-mêmes. Au-delà de leur venue au monde, et du fait de leur ressemblance parfois 
extrême, ils interrogent profondément la notion d’individu, a priori unique. Ensemble, les 
jumeaux abolissent un certain nombre de repères, une logique fondée sur les ressemblances 
et les disparités : l’autre est pareil, et le même est un autre. Souvent issus du monde divin, 
ils renversent les frontières entre l’ici-bas et l’au-delà, et naviguent entre deux mondes 13. Par 
exemple, dans la Grèce archaïque et classique, la naissance gémellaire était à la fois redoutée, 
car dangereuse et peut-être excessive, et célébrée, car image de prospérité et d’abondance 14. Si, 
dans de nombreux récits mythiques, la naissance gémellaire était synonyme de souillure, la 
mère pouvant être bannie ou tuée 15, les Dioscures, dont le culte est attesté en Grèce à partir du 
viiie siècle, n’y formaient pas moins un couple de dieux jumeaux particulièrement populaires 
– ils l’étaient aussi dans l’Antiquité romaine, à travers Castor et Pollux 16. Là, les naissances 
gémellaires semblent avoir été bien perçues 17, ce qu’expriment des témoignages de la vie cou-
rante, comme certains mythes : on se souvient bien sûr du rôle fondateur et civilisateur accordé 
à Rémus et à Romulus, fils de Rhéa Silvia et du dieu Mars – toutefois exposés par leur oncle, 
comme Tite-Live le rapporte, avant d’être sauvés par la louve 18. Une même opposition règne 

	 8	 Cette ambiguïté se perçoit aussi 
dans les couples gémellaires mythiques. 
Voir les nombreux exemples et remar-
ques de Lévi-Strauss 1991, chapitre X 
« Jumeaux : saumons, ours, loups » ; voir 
aussi Dasen 2005, p. 56-57. 
	 9	 Voir les exemples donnés par 
Turner 1969, p. 45-50, avec une variété 
d’attitudes face à la naissance multiple, 
et Pons, Frydman 1998, p. 114-116. 
	 10	 Jacob 1995, p. 209. 
	 11	 Turner  1969, p.  45. Chez les 
Ndembu, la marge du post-partum est 
plus longue pour une naissance gémel-
laire que pour une naissance ordinaire 

– donc la souillure plus importante ? 
	 12	 Dasen 1995, p. 150-151. 

	 13	 Voir les remarques de Augé 1982, 
p.  192-196 à propos de l’Afrique sub-
saharienne. En Mésopotamie ancienne, 
Lugal-irra et Meslamta-ea, jumeaux à 
partir de la période paléo-babyloniennne, 
gardent l’entrée des enfers, et protègent 
aussi les seuils des monuments à travers 
des statuettes les représentant, autant 
d’aspects qui soulignent bien leur 
situation liminaire, entre deux mondes 
(Lambert 1987-1990, p. 143-145).
	 14	 Dasen 2005, p. 200-214. 
	 15	 Dasen 1995, p. 144-145. 
	 16	 À Sparte, ils étaient de véritables 
« héros nationaux », et servaient de mo-
dèles à la royauté mythique, puisque 
les premiers rois de Sparte, Proclès et 

Eurysthénès, étaient réputés jumeaux 
(Hérodote, Histoires  VI, 52). Voir 
Dasen  1995, p.  138-143. Le culte des 
Dioscures serait très rapidement ad-
opté en Égypte romaine (Moine 2010, 
p.  161, qui cite hélas peu de sources, 
mettant surtout en parallèle le sanc-
tuaire central de Karanis avec le culte 
des dieux-jumeaux). F. Dunand (1979, 
p. 152, n. 317) mentionne des terres cuites 
romaines à l’image des Dioscures, n’ex-
cluant pas qu’elles aient pu être produites 
à destination d’un public égyptien ayant 
adopté les croyances classiques. 
	 17	 Voir supra. 
	 18	 Tite-Live, Ab urbe condita libri, I, 4 ; 
Dasen 1995, p. 146-147. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 31

	 19	 Dasen 1998, p. 183 ; Dasen 2005, 
p. 22. 
	 20	 De la même manière, dans la Grèce 
archaïque et classique, les sources fai-
sant état de cas de jumeaux réels sont 
peu nombreuses si on les compare à 
celles évoquant le monde des dieux 
(Dasen  2005, p.  200, 231-232) ; au 
contraire, dans le monde romain, « elles 
foisonnent dès la fin de la République » 
(Dasen 2005, p. 234). 
	 21	 Des statistiques (faites sur la 
base des recensements) existent sur 

l’occurrence des naissances gémellaires 
dans l’Égypte romaine, et sur la survie 
des jumeaux en fonction de différentes 
tranches d’âge : voir Scheidel  1996, 
p. 48-58, et infra, p. 56. L’auteur montre 
qu’un nombre de jumeaux plus impor-
tant que ce qu’a pu envisager J. Baines 
survivait à leur naissance, à tout le moins 
à cette époque (Scheidel  1996, p.  52, 
tabl. 6 et p. 57 ; chiffres légèrement revus 
dans Scheidel 1997, p. 35-37). 
	 22	 Baines  985. 

	 23	 V. Dasen (2005, p. 231-232) en ar-
rive à la même conclusion concernant 
la Grèce ancienne. 
	 24	 Coehlo 1987, p. 436. 
	 25	 Baines 1985, p. 461. 
	 26	 Chappaz 1995, p. 167-181. 
	 27	 Chappaz 1995, p. 178-179. 
	 28	 Kuntzmann 1980, en particulier 
p. 253-254. 
	 29	 Pour une argumentation sur ce 
point, Kuntzmann 1983, p. 34-35. 
	 30	 Bettini 2012, en particulier p. 7-14.
 

entre la tradition hippocratique et les écrits d’Aristote : selon la première, la gémellité serait 
« le produit admirable d’une conception idéale », alors qu’elle est « une anomalie monstrueuse, 
associée à l’excès et à la bestialité » dans les seconds 19.

Concernant l’Antiquité égyptienne, les sources sont particulièrement peu prolixes 20. Il ne 
faut toutefois pas y voir la marque d’un désintérêt pour ce qui est, presque toujours, un phé-
nomène, ni la seule conséquence d’un taux de mortalité particulièrement fort chez les jumeaux 
nouveau-nés 21. Selon John Baines, qui a été le premier à s’intéresser aux jumeaux égyptiens 
dans un article publié en 1985 22, ce silence s’explique par le fait qu’ils ne représentaient pas 
un idéal normé 23. L’auteur a aussi montré que l’identité gémellaire égyptienne se construisait 
en termes de complémentarités, d’une part, et de fusion, d’autre part. Il a suggéré que la 
perturbation créée par la naissance double aurait été réglée par l’unicité de la personne sociale 
formée par le couple de jumeaux, de ce fait rendu indétectable dans les sources. Ce biais est 
d’ailleurs observé dans d’autres sociétés : pour ne citer qu’un exemple, dans la culture Ndongo, 
au nord-ouest de l’Angola, les jumeaux sont aussi perçus comme une personne sociale unique 24. 

Dans son étude, J. Baines abordait principalement, en matière de jumeaux réels, le cas de 
Souty et Hor, au Nouvel Empire, qui forment le seul couple indiscutable avant les époques 
tardives. Il comparait ce couple à celui formé, de manière manifeste, par Niânkhkhnoum 
et Khnoumhotep, à l’Ancien Empire, et aux sœurs Satamon, au Moyen Empire. L’auteur 
formulait alors le voeu suivant : « the following discussion […] is presented in the hope of 
stimulating the identification of further material, for which a systematic search would be 
difficult 25 ». L’appel fut entendu par Jean-Luc Chappaz 26 qui, considérant de surcroît la 
question des dyades et des doubles – incluant le ka dans cette catégorie –, montra qu’ils ne 
pouvaient être vus comme réellement jumeaux, n’étant jamais ainsi qualifiés 27. J.-L. Chappaz 
rallia également le point de vue de J. Baines à propos du monde divin : avant les époques 
tardives, certains dieux formaient bien des paires, mais celles-ci ne sont jamais explicitement 
nommées, et donc conçues, comme gémellaires. Si Raymond Kuntzmann 28 a voulu faire des 
jumeaux un fondement de la pensée mythique du Proche-Orient ancien, les duos présentés 
par l’auteur se rattachaient à cette symbolique de manière principalement implicite, voire 
inconsciente 29. Au contraire, le latiniste Maurizio Bettini a montré que le thème du double 
dépasse très largement celui de la gémellité, à tout le moins dans la mythologie et les grands 
textes classiques (poèmes homériques, mythologie héroïque, poésie latine) 30. Le monde divin 
sera donc largement laissé de côté dans le cadre de cette enquête.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 32	 marie-lys arnette

	 31	 Voir Baines, MacNamara 2007, 
p. 63-79.
	 32	 S. Shubert (2004, p. 143-165) puis 
G.  Reeder (2000, p.  193-208 ;  2008, 
p.  143-155) ont remis en cause la gé-
mellité de Souti et Hor –  pourtant 
G. Reeder l’avait d’abord admise, dans 
Parkinson 1993, p. 4. Pour les auteurs, 
Souty et Hor seraient en fait des amants. 
Afin de soutenir l’hypothèse, S. Shubert 
(2004, p. 159-160, 164-165) propose qu’ils 
soient bien nés le même jour, comme 
l’indique le texte, mais sans avoir les 

mêmes parents. G. Reeder, pour justi-
fier la phrase gênante pr.n.f m ẖt ḥnʿ.j, 
attribue quant à lui un sens peu répandu 
au term ẖt, « corps professionnel ». Ainsi, 
Souty et Hor auraient reçu une formati-
on commune, dont ils seraient « sortis » 
ensemble, avant de devenir un couple. 
L’argument a du mal à convaincre, car 
l’expression prj m ẖt « sortir du ventre » 
est fort bien attestée pour signaler la nais-
sance (réelle ou symbolique). Sans jamais 
nier « the possibility that same-sex desire 
existed just behind the facade currently 

constructed by dominant heteronorma-
tiv Egyptologies » (Reeder 2008, p. 153), 
je crois qu’il n’y a pas, dans ce cas précis, 
lieu de chercher une autre signification 
à ce qui est très clairement énoncé sur 
la stèle.
	 33	 Baines, MacNamara  2007, 
p. 71-72. Des cônes funéraires appar-
tenant à chacun des jumeaux sont 
connus ; hélas, Souty et Hor n’y sont 
pas cités ensemble (Garis Davies, 
Macadam 1957, nos 407-408). 

Plus de trente ans ont passé depuis l’article fondateur de J. Baines, plus de vingt depuis celui 
de J.-L. Chappaz, et de nouveaux jumeaux potentiels sont venus s’ajouter à ceux déjà considérés 
par ces auteurs. De nouvelles interprétations ont aussi enrichi la discussion concernant les cas 
que tous deux avaient déjà évoqués. L’ambition – modeste – du présent article est donc de les 
rassembler, de tenter de les analyser afin de les inclure, ou non, dans le corpus des jumeaux et 
d’apporter des précisions, si possible, au cadre théorique posé par J. Baines. 

souty et hor (nouvel empire, xviiie dynastie) :  
le seul cas de gémellité avéré

Il convient de démarrer cette enquête, comme l’avait fait J. Baines, en présentant briève-
ment le seul cas indiscutable de gémellité réelle jusqu’aux époques tardives, celui de Souty et 
Hor, parce qu’il servira de point d’ancrage et de comparaison avec les autres cas, qui seront 
exposés de manière chronologique. 

Souty et Hor, deux « directeurs des travaux d’Amon » sous le règne d’Amenhotep III, sont 
bien connus, principalement grâce à leur stèle conservée au British Museum (EA 826, fig. 1) 
et, dans une moindre mesure, à son pendant du Musée égyptien du Caire (CG 34051) 31. Leur 
gémellité est explicitement exprimée sur la stèle londonienne, à travers les paroles qu’ils pro-
noncent d’une même voix (l. 18-19) 32 : 

sn(.j) mj qd.j hrr.j ḥr sḫrw.f pr.n.f m ẖt ḥnʿ.j m hrw pn jmj-rȝ kȝt n jmn m jpt-rst swtj ḥr
« Mon frère qui est comme moi, dont les opinions me satisfont, il est sorti du ventre avec 
moi en ce jour, le supérieur des travaux d’Amon à Louqsor, Souty, Hor. »

À cette naissance commune, suit une vie de travail menée à deux – « j’étais l’administrateur du 
côté gauche, quand lui était du côté droit » (wn.j m ḫrp ḥr jmnt jw.f ḥr jȝbtj, l. 19) – et une com-
munauté de destin, peut-être, jusque dans la mort. En effet, les deux stèles sont très semblables et 
construites symétriquement l’une par rapport à l’autre, c’est-à-dire qu’elles proviennent sans doute 
du même endroit. Dans la mesure où la nature funéraire des objets semble claire, il est probable 
que les deux hommes furent enterrés ensemble 33. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 33

	 34	 Baines 1985, p. 463. 
	 35	 Lévi-Strauss 1991. 
	 36	 En d’autres cultures, ce sont aussi 
des jeux de contraires qui construisent 
l’identité gémellaire, notamment my-
thique. Par exemple, si Castor et Pollux 
sont inséparables, ils n’en sont pas moins 
opposés par certains aspects : Castor est 
mortel, tandis que Pollux est immor-
tel (voir Dasen 1995, p. 139-140) ; dans 
l’Ancien Testament (Genèse 25,  19-34), 
l’opposition de Jacob et d’Ésaü tient non 
seulement à leur aspect physique et à leur 

caractère (« Ésaü devint un habile chas-
seur, un homme de la campagne, alors 
que Jacob était un homme tranquille 
qui restait sous les tentes », Genèse 25, 
27), mais est aussi un combat véritable, 
qui commence dès le sein de Rebecca 
(« Il y a deux nations dans ton ventre, et 
deux peuples issus de toi se sépareront », 
Genèse 25, 23).
	 37	 Voir notamment Sainte Fare 
Garnot 1948, p. 543-549 ; Assmann 1975, 
p. 209-212, et commentaires p. 555-557.

	 38	 Baines, MacNamara  2007, 
p. 69-70.
	 39	 Baines, MacNamara 2007, p. 75. 
Voir supra, p. 30.
	 40	 Van de Walle 1971, p.  130-140 ; 
De Cénival  1991, p.  47-52 ; Baines, 
MacNamara 2007, p. 73-74. http://
www.metmuseum.org/art/collection/
search/554500?sortBy=Relevance&am
p;ft=23.8&amp;offset=0&amp;rpp=20
&amp;pos=1

Les noms des jumeaux sont ceux des dieux Seth et Horus, anthroponymes qui soulignent 
le lien de parenté qui unit les deux hommes, sans en révéler pourtant la nature exacte 34. 
Respectivement oncle et neveu, Seth et Horus incarnent un antagonisme archétypal, bien 
sûr, mais n’en sont pas moins profondément complémentaires, et ce, dans leur opposition 
même. On pense alors à Claude Lévi-Strauss qui, dans son Histoire de lynx 35, montre que les 
jumeaux mythiques – de la Grèce antique aux cultures amérindiennes, au cœur de l’ouvrage – 
sont toujours de caractère inverse : c’est qu’ils représentent l’organisation de la société sous 
la forme d’une série de « bipartitions », en déséquilibre, qui seule permet la dynamique de la 
machine du monde 36. 

Dualité, mais aussi unité sont deux aspects particulièrement mis en avant dans le texte porté 
par la stèle BM EA 826 : les frères prononcent ensemble (l. 1, ḏd.sn, « ils disent ») une prière au 
soleil 37 et utilisent le pronom personnel nn « nous » (l. 19), qui accentue aussi le lien particu-
lier unissant les deux hommes. Ce lien expliquerait peut-être l’iconographie très particulière 
que l’on devine sur la stèle du Caire : la prière au soleil y est remplacée par une scène rituelle, 
manifestement funéraire, à laquelle participent les deux frères 38. Considérant que les défunts 
ne sont habituellement pas impliqués dans ce genre d’activité, J. Baines et Liam McNamara 
supposent que le rôle tenu par Souty et Hor « belongs to the worlds of the living and of the 
dead » ; parce que jumeaux, ils se trouveraient en dehors des limitations humaines ordinaires, 
transcendant les barrières de la vie et de la mort 39. Cette gémellité de Souty et Hor, enfin, 
pourrait également être à l’origine des mutilations subies par les deux stèles (sans que l’on 
puisse l’affirmer) : leurs images ont été martelées, ainsi que la quasi-totalité de la scène rituelle 
sur l’exemplaire cairote, alors que les dieux ont soigneusement été ménagés. 

De leur tombe peut-être commune, ou peut-être d’un temple, proviendraient aussi deux 
statues-cubes que l’on attribue respectivement à Souty (fragments, Università di Roma 
La Sapienza) et à Hor (New York, Metropolitan Museum of Arts, 23.8) 40. Elles montrent que 
si Souty et Hor partageaient les mêmes fonctions et les mêmes titres, ici pourtant, chacune des 
statues représente l’un des jumeaux séparément de son frère. Chacun y exprimerait clairement 
son individualité, qui primerait dans ce cas précis sur l’idée du couple gémellaire. En fonction 
des circonstances, Souty et Hor sembleraient donc choisir de s’affirmer clairement comme 
jumeaux, ou bien de se présenter comme singuliers. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 34	 marie-lys arnette

	 41	 Harpur 1981, p. 29 ; Baines 1985, 
p. 469 ; Parkinson 1993, p. 3-4.
	 42	 Evans, Woods 2016, p. 55-72. Je 
partage tout à fait la thèse principale 
des auteures, celle de la gémellité des 
deux personnages. Toutefois, je n’adhère 
pas à celle qui ferait de Niânkhkhnoum 
et Khnoumhotep des jumeaux mo-
nozygotes (en particulier, Evans, 
Woods 2016, p. 69-70 et passim), parce 
qu’elle est fondée sur de nombreux lieux 
communs et contre-vérités concernant 
la gémellité. Selon les auteures (p. 58), 
par exemple, les jumeaux monozygotes 
seraient des « natural clones » (sic), « both 
visually and behaviourally similar », ce 
qui seul pourrait expliquer la mise en 
scène de la grande proximité entre 
Niânkhkhnoum et Khnoumhotep. Or, 
dès 1940, le professeur René Zazzo, dont 
les recherches se sont concentrées sur 
la construction de l’identité à travers 
l’étude de la gémellité, écrit (p.  229) : 
« les psychologues jugeront dangereuses 
ces formules qui paraissent attribuer aux 
éléments porteurs d’hérédité la totalité 

des puissances, des caractères réels ». Il 
souligne que si la ressemblance physique 
des jumeaux monozygotes est souvent 
très forte, les jumeaux dizygotes peuvent 
être eux aussi extrêmement ressemblants. 
Il démontre surtout les divergences de 
caractère, c’est-à-dire d’identité, entre ju-
meaux monozygotes, qui tiennent à l’ex-
périence vécue (Zazzo 1940, p. 227-242). 
Le psychologue l’exprime ainsi : « La 
structure fine de cette nourriture sen-
sorielle, sentimentale, spirituelle, donne 
à chacun, dans un milieu prétendu 
homogène, l’originalité » (Zazzo 1940, 
p. 231). C’est ce que R. Zazzo appelle « le 
paradoxe des jumeaux », quand ce que 
l’on attendrait semblable ne l’est fina-
lement pas – une thèse magistralement 
développée dans Zazzo 1984. 
	 43	 Voir surtout Moussa, Altenmül-
ler 1977. Ils apparaissent aussi dans la 
tombe de Ptahchépsès, où ils portent 
d’autres titres, mais sont encore figurés 
ensemble. Moussa, Altenmüller 1977, 
p. 44-45. 

	 44	 Moussa, Altenmüller  1977, 
p. 44-45. La tombe est à la fois rupestre et 
maçonnée, afin d’agrandir sa superficie : 
Moussa, Altenmüller 1977, p. 15-17 ; 
Cherpion 1986, p. 65. 
	 45	 Le fait d’inclure Khnoum dans un 
nom propre n’est pas chose courante 
dans la région memphite sous l’Ancien 
Empire, où le dieu ne connaît pas de 
faveur particulière (merci à Y. Gourdon 
pour cette remarque). Considérant le 
rôle de Khnoum dans le processus de la 
naissance, V. Vasiljevic (2008, 365-366) 
a proposé d’y voir une allusion à celle, 
extraordinaire car gémellaire, des deux 
hommes (hypothèse suivie par Evans, 
Woods 2016, p. 69). 
	 46	 Sur les ḥry-sštȝ, voir Bernal 2016 
(inédit) ; pour les chefs des manu-
cures du Palais, voir les attestations 
dans Jones 2000, no 280 ; voir aussi 
Verner  1977, p.  136, avec quelques 
références. 
	 47	 Voir supra, n. 42. 
	 48	 Evans, Woods 2016, p. 69-70. 

à l’ancien empire

Pour l’Ancien Empire, deux cas de jumeaux peuvent être proposés : Niânkhkhnoum et 
Khnoumhotep, bien sûr, et Khénou et Hemrê, deux frères connus à travers le matériel funé-
raire dédié à leurs parents. 

Niânkhkhnoum et Khnoumhotep (Ve dynastie) :  
des jumeaux fusionnels ou fusionnés ?

La gémellité de Niânkhkhnoum et Khnoumhotep n’est pas strictement avérée, mais elle est 
plus que probable 41. Très récemment, Linda Evans et Alexandra Woods sont venues appuyer 
l’hypothèse 42, à partir de l’iconographie très particulière de leur mastaba saqqariotte 43, où la 
gémellité des deux occupants semble mise en scène (fin Ve dynastie, sans doute du règne de 
Niouserrê ou de celui de son successeur, Menkaouhor 44). Le cas est connu, donc nul n’est 
besoin d’y revenir en détail, aussi nous contenterons-nous de relever ici quelques points saillants. 

Niânkhkhnoum et Khnoumhotep, qui célèbrent le même dieu à travers leurs deux noms 45, 
occupaient exactement les mêmes fonctions : ils étaient notamment jmy-rȝ jr(w)-ʿnt pr-ʿȝ « chef 
des manucures du palais », et en lien avec les affaires secrètes, portant chacun le titre de ḥry-sštȝ 
« supérieur des secrets 46 ». Pour L. Evans et A. Woods, cette particularité montrerait – entre 
autres choses 47 – que Niânkhkhnoum et Khnoumhotep étaient des jumeaux monozygotes car 
ceux-ci auraient, selon les auteurs, les mêmes goûts, les conduisant vers les mêmes métiers 48 ; 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 35

	 49	 Baines 1985, p. 469.
	 50	 Pour les titres de Seneb, Junker 1941, 
p. 12-18. V. Dasen rappelle que la majo-
rité des nains connus avaient en réalité 
une position bien inférieure à celle de 
Seneb, officiant davantage auprès de 
notables que du roi, ou dans des ateliers 
d’orfèvres. Dasen 1993, p. 109-134, en 
particulier les remarques formulées aux 
p. 130-131. 
	 51	 Niânkhkhnoum et Khnoumhotep 
portent aussi des titres de prêtrises : 
ils sont notamment prêtres-ouab aux 
temples solaire et funéraire de Niouserrê, 
ainsi que sḥḏ ḥmw-kȝ, « inspecteurs des 
serviteurs du kȝ », dans le mastaba de 
Ptahchépsès, où ils apparaissent égale-
ment. Verner 1977, p. 67-68. De ma-
nière générale, les coiffeurs ont souvent 
des charges de prêtrise dans les temples 
solaires et funéraires des rois de la 
Ve dynastie. Voir Helck 1957, p. 97-98.

	 52	 Evans, Woods 2016, p. 58. Sur le 
sujet, et pour une remise en cause de 
l’effet de miroir en matière de caractères, 
voir Zazzo 1940, p. 236, 239-242. 
	 53	 Evans, Woods 2016, p. 59-68.
	 54	 Moussa, Altenmüller  1977, 
pl. 16, 19, Sz. 6.3, commentaires p. 62. 
	 55	 La scène n’a pourtant pas été relevée 
par L. Evans et A. Woods. La statuaire de 
l’Ancien Empire connaît des exemples 
de personnages se tenant la main, notam-
ment des époux, ou encore un roi avec 
un dieu (Moussa, Altenmüller 1977, 
p. 62 ; Baines 1985, p. 465, n. 17). Dans 
les chapelles de mastaba, on trouve 
parfois représenté le transport de deux 
statues vers la tombe, par exemple dans 
la chapelle de Ptahchépsès à Abousir. 
Par contre, il n’y a pas d’autres images 

– à ma connaissance – de transport de 
statues se donnant la main, comme ici. 
Bien sûr, l’image n’est pas sans évoquer 

les pseudo-groupes de l’Ancien Empire 
(voir à ce sujet Eaton-Krauss  1995, 
p. 57-74, avec 32 exemples relevés), inter-
prétés comme figurant le même person-
nage à des âges différents, ou encore le 
personnage et son ka. Un même person-
nage, homme ou femme, particulier le 
plus souvent, mais aussi roi (Niouserrê, 
qui est d’ailleurs vu comme un jumeau 
par M. Verner, voir infra, p. 43), semble 
représenté deux fois sur une même sta-
tue. Il y a bien un seul nom, une seule 
séquence de titres. On pourrait aussi y 
voir le produit de l’unicité de la personne 
sociale formée par les jumeaux, proposée 
par J. Baines. Toutefois, les statues des 
pseudo-groupes ne se donnent pas la 
main, à ma connaissance, et leur attitude 
n’est pas celle des couples. 
	 56	 Moussa, Altenmüller  1977, 
pl. 28, Sz. 12.1 et p. 86-88. 

c’est sans doute beaucoup s’avancer puisque, d’une part, rien ne dit que les deux hommes 
aient eu le loisir de choisir leur occupation professionnelle, et d’autre part, rien n’interdit, 
évidemment, à des jumeaux (même) monozygotes d’avoir leurs penchants propres. Quoi 
qu’il en soit, ce statut très élevé, proche de la personne physique du roi, pourrait s’expliquer 
par le fait que Niânkhkhnoum et Khnoumhotep étaient des « special people », pour reprendre 
l’expression de J. Baines 49, à l’image de certaines personnes de petite taille qui, à l’Ancien 
Empire, pouvaient occuper des fonctions très prestigieuses – tel le nain Seneb, directeur de 
la garde-robe royale 50. C’est peut-être précisément parce que les nains et, éventuellement, les 
jumeaux entretenaient un rapport privilégié avec le divin. L’hypothèse est séduisante, mais 
rien ne permet de l’affirmer, puisque des singuliers pouvaient occuper ces mêmes fonctions 
et porter ces mêmes titres 51.

L. Evans et A. Woods soulignent à juste titre que le thème du double est partout présent 
dans les scènes qui ornent les parois de la chapelle du mastaba (double tilapia, double pélican, 
double lion, etc.) ; elles utilisent pour les décrire l’expression de « mirrored motifs », qui ren-
voie heureusement au phénomène de miroir souvent observé chez les jumeaux 52. Ces motifs 
dédoublés feraient référence à la naissance gémellaire des propriétaires, comme ils témoigne-
raient d’un espoir d’une vie à deux dans l’au-delà 53. C’est aussi ce que semble montrer l’une 
des représentations du transport des statues de Niânkhkhnoum et Khnoumhotep (fig. 2) 54 : 
sur un seul traîneau, dans un seul naos, ce sont deux statues se tenant par la main qui sont 
figurées halées vers la tombe, une scène pour laquelle je ne connais aucun équivalent 55. De la 
même manière, dans le texte du contrat qui vise à établir leur culte funéraire, Niânkhkhnoum et 
Khnoumhotep exigent que celui-ci leur soit rendu de manière concomitante 56. Ils prononcent 
d’ailleurs les termes de ce contrat d’une seule voix – ḏd.sn, « ils disent » (l. 1) – et emploient 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 36	 marie-lys arnette

	 57	 Voir supra, p. 33. 
	 58	 Voir les commentaires détail-
lés dans Baines  1985, p.  464-468 ; 
Cherpion 1986, en particulier p. 66-67 ; 
Reeder 2008, p. 143-165. En raison de 
ces scènes, certains chercheurs consi-
dèrent ce couple comme homosexuel 
(voir notamment Reeder  2000 ; 
Reeder 2008). L’idée avait déjà été sug-
gérée par W. Westendorf (1977, col. 1273) 
et rejetée, je crois à juste titre, par 
J. Baines (1985, p. 467, n. 27). Il est vrai 
que les attitudes de Niânkhkhnoum et 
Khnoumhotep se rapprochent de celles 
des époux ; toutefois, comme J. Baines 
(1985, p. 465) le remarquait, les mariés 
de l’Ancien Empire ne montrent géné-
ralement pas d’embrassade réciproque, 
comme ici, l’épouse enlaçant l’époux 
dans la grande majorité des cas (voir 
Cherpion 1995, p. 33-34, 43-47). Les 
membres d’une même famille peuvent 
tout aussi bien être ainsi enlacés, sou-
lignant par là des relations de natures 
diverses. J. Baines (1985, p. 467) rap-
pelait également que le roi peut aussi 
être figuré dans une embrassade mu-
tuelle avec un dieu, ou se tenant par 
la main. Il en concluait que l’attitude 
de Niânkhkhnoum et Khnoumhotep 
évoque bien une relation familiale, et 

une proximité hors du commun, mais 
pas un couple homosexuel. De plus, 
l’hypothèse des amants n’explique pas 
que les personnages portent exactement 
les mêmes titres, ni les effets de miroir 
observés partout dans la tombe, avec des 
jeux constants sur le double, la complé-
mentarité et l’unité, sur le même modèle 
que le couple de jumeaux formé par 
Souty et Hor – certes mille ans plus tard.
	 59	 Par exemple, quand Niânkh
khnoum chasse les oiseaux sauvages, 
Khnoumhotep pêche au harpon, deux 
activités auxquelles est habituellement 
occupé un seul et même défunt. Moussa, 
Altenmüller 1977, pl. 4-5, Sz. 4.3.1-
4.3.2 ; pl. 74-75, Sz. 33A-B ; Baines 1985, 
p. 468. Sur le produit de cette pêche 
singulière – ce sont deux tilapias que 
ferre Khnoumhotep, et non un tilapia et 
un latès comme on le voit souvent, ce qui 
pourrait symboliser la double renaissance 
des personnages –, voir Baines  1985, 
p. 468 ; Evans, Woods 2016, p. 61-62. 
	 60	 Moussa, Altenmüller  1977, 
p. 44-45 ; Verner 1977, p. 67-68. 
	 61	 Moussa, Altenmüller 1977, p. 22 ; 
Baines  1985, p. 469 ; Cherpion 1985, 
p. 67-68. 
	 62	 Mathieu  2013, p.  10. Sur le 
P. Westcar, voir infra, p. 42-43. 

	 63	 Dans ce cas, il s’agit du premier-né, 
mais celui-ci n’est pas toujours perçu 
comme l’aîné chez les jumeaux : l’affaire 
dépend de la culture considérée. Si la so-
ciété donnée prend en compte la concep-
tion des enfants pour déterminer l’aînesse 
(et non la venue au monde à proprement 
parler), et que l’on considère que l’enfant 
placé le plus au fond de l’utérus a été 
conçu en premier, c’est alors le second à 
naître qui est l’aîné. Pons, Frydman 1998, 
p. 98-99. Dans l’ancien droit français, le 
principe qui l’a emporté chez les juristes 
est celui qui énonce : primogenitus est, qui 
prior in lucem editus est. Merci à B. Kas-
parian pour cette précision. 
	 64	 O’Connor 2006. Hélas, le texte 
complet de la conférence n’a pas été 
publié. 
	 65	 Leurs noms mêmes pourraient 
refléter cet aspect, à travers celui de 
Khnoum, qui pourrait discrètement ren-
voyer au verbe ẖnm, « unir, se réunir, se 
joindre », Wb III, 377, 4-381, 4. De même, 
les nœuds de leur pagne se touchent en 
certains endroits de la tombe, évoquant 
ensemble le signe  (Gard. S 24), 
utile à l’écriture du verbe « nouer, lier » 
(Wb V, 396, 12-399, 3).

en plusieurs occasions le pronom personnel .nj « nous », que l’on rencontre aussi dans le texte 
porté par la stèle londonienne de Souty et Hor 57. 

Certaines scènes montrent une proximité physique très inhabituelle entre Niânkhkhnoum 
et Khnoumhotep : ils se tiennent par la main, regardant dans la même direction, ou se donnent 
l’accolade, leurs visages se touchant alors, nez contre nez (fig. 3) 58, quand d’autres présentent 
les deux hommes étonnamment complémentaires 59. Cela n’exclut pas une légère préséance de 
Niânkhkhnoum sur Khnoumhotep, que l’on remarque aussi dans le mastaba de Ptahchépsès 
à Abousir, où Niânkhkhnoum est représenté en premier 60. Cette préséance de l’un sur l’autre, 
que l’on observe aussi chez Souty et Hor, a été sujette à diverses interprétations, toutes conjec-
turelles 61. S’il est tentant d’y voir le reflet d’un phénomène bien connu chez les jumeaux, celui 
du couple dominant/dominé, je crois plus probable qu’il s’agisse ici d’exprimer l’aînesse sociale 
de Niânkhkhnoum. En effet, un cas au moins – certes bien particulier, car littéraire et royal – 
suppose l’existence de l’aînesse pour les naissances multiples : dans l’un des contes du P. Westcar 62, 
le roi Sahourê, fruit d’une naissance triple, n’en est pas moins qualifié d’aîné (9, 7) 63. 

Récemment, David O’Connor a proposé une théorie audacieuse 64, qui viendrait expliquer 
pourquoi Niânkhkhnoum et Khnoumhotep auraient mis en scène ce que les autres jumeaux ne 
montraient pas : parce qu’ils étaient des jumeaux d’un genre très particulier, fusionnés, c’est-à-dire 
« siamois », ce qui aurait constitué un défi pour les concepteurs du décor de leur tombe 65. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 37

	 66	 La fréquence des jumeaux 
conjoints est de l’ordre d’une naissance 
sur 200 000 (dans trois cas sur quatre, 
des filles). Pons, Frydman 1998. 
	 67	 Dasen 2005, p. 35. 
	 68	 Voir les remarques de Dasen 2005, 
p. 229-230 pour la Grèce archaïque et 
classique. 
	 69	 Saint Augustin, De civitate 
Dei contra Paganos, 16, 8 ; cité dans 
Dasen 2005, p. 277. Les sources clas-
siques font état de naissances de jumeaux 
fusionnés et d’êtres (humains ou ani-
maux) dotés de membres surnumé-
raires, notamment chez Aristote (voir 
Dasen 2005 p. 36-37, 275-277). V. Dasen 
(2005, p. 53 et fig. 9a) propose qu’une 
tombe rhodienne d’époque romaine ait 
abrité la sépulture de jumeaux fusion-
nés, mais leurs squelettes n’appuient 
pas l’hypothèse, ce qu’admet l’auteure. 
Karantzali, McGeorge 1999, p. 153-
162 ; Dasen 2005, p. 53 et fig. 9a.
	 70	 Léon le Diacre, Historiae, 10, 4. 

	 71	 Notamment soulevé dans 
Reeder 2008, p. 152. Voir Verner 1977, 
p. 95-96 : un personnage nommé Khnou-
mhotep apparaît seul, mais il n’est pas 
certain qu’il s’agisse de celui qui nous 
occupe ici. 
	 72	 Reeder 2008, p. 152. 
	 73	 Moussa, Altenmüller 1977, p. 22 
et n. 66. 
	 74	 Problème déjà soulevé par 
Reeder  2008, p.  148. Les organes 
internes et le système vasculaire sont 
toujours liés – même en cas de fusion 
apparemment « légère » – et les hémor-
ragies entraînées par les tentatives de 
séparation, mortelles. Le premier cas 
enregistré de séparation réussie – deux 
jeunes filles unies par l’ombilic et sépa-
rées par Johannes Fatio – date de 1689. 
Les jumeaux thoracopages observés par 
Léon le Diacre ont manifestement été 
séparés après la mort de l’un d’entre eux, 
mais son frère mourut trois jours après 
lui. Voir Pentogalos, Lascaratos 1984, 

p. 99-102 ; Kompanje 2004, en particu-
lier p. 540 ; Dasen 2005, p. 14. La sépa-
ration de ces jumeaux est illustrée dans 
la Chronique byzantine de Jean Skylitzès, 
dans des miniatures datées entre le xiiie 
et le xive siècle (voir Dasen 2005, p. 39 
et p. 40, fig. 5).
	 75	 Dans certaines scènes, Khnoum
hotep porte la barbe cérémonielle alors 
que Niânkhkhnoum ne la porte pas ; 
Khnoumhotep est « auprès du grand 
dieu » quand Niânkhkhnoum ne 
l’est pas ; Khnoumhotep, enfin, serait 
enterré à l’ouest du caveau, quand 
Niânkhkhnoum serait à l’est. Moussa, 
Altenmüller 1977, pl. xx (scène 30b) 
et p.  22, n.  66 ; suivi par Evans, 
Woods 2016, p. 70-71. L’ensemble de 
ces éléments pourrait tout aussi bien être 
relié à la préséance de Khnoumhotep 
que l’on retrouve partout dans la tombe. 
Merci à M. Sählhof pour son aide sur le 
sujet. 

On est tentés, tant l’hypothèse est osée, de la balayer d’un revers de main ; elle n’est pourtant pas 
totalement chimérique. Aux hautes époques, les naissances de jumeaux fusionnés devaient avoir 
la même fréquence qu’aujourd’hui 66, bien que « leur occurrence réelle [soit…] difficile à estimer 
en raison de la mortalité très élevée 67 ». Les survivants à leur naissance devaient logiquement être 
extrêmement peu nombreux, mais pourtant pas complètement inexistants 68. Saint Augustin 
rapporte ainsi le cas d’un (sic) homme né en Orient, aux ive-ve siècles apr. J.-C., « qui avait deux 
têtes, deux estomacs et quatre mains », et qui « vécut assez longtemps pour être vu de plusieurs 
personnes 69 » ; au xe siècle, Léon le Diacre assure avoir rencontré des jumeaux thoracopages 
adultes, « complètement adhérents l’un à l’autre, depuis l’estomac jusqu’au pubis, et face à face 70 ». 
Ces deux exemples montrent qu’il était possible pour des jumeaux fusionnés de survivre en des 
époques anciennes, c’est-à-dire sans connaissances médicales spécifiques. Toutefois, dans la tombe 
de Niânkhkhnoum et Khnoumhotep, les deux hommes sont parfois montrés séparément, tout 
comme dans le mastaba de Ptahchépsès où ils apparaissent tantôt ensemble, tantôt séparés 71. 
D. O’Connor l’explique 72 « by assuming a differentiation between the societal personhood of 
each on the one hand and his individual and specific personhood on the other », soulignant que 
les scènes où ils apparaissent individuellement correspondent en tout point aux scènes standar-
disées de l’époque. Autre obstacle à la proposition de D. O’Connor, Ahmed Moussa et Hartwig 
Altenmüller affirment que Niânkhkhnoum aurait survécu à Khnoumhotep, et aurait terminé leur 
tombe 73 : cela reviendrait à admettre une séparation réussie de ces siamois potentiels, ce qui n’est 
pas envisageable eu égard aux capacités médicales antiques 74. Toutefois, les arguments, principa-
lement fondés sur l’iconographie, de A. Moussa et H. Altenmüller concernant l’ordre des décès 
sont en réalité assez légers, quand seule une étude architecturale du monument pourrait éventuel-
lement apporter les réponses attendues 75. Si rien ne s’y oppose, donc, rien ne permet non plus de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 38	 marie-lys arnette

	 76	 Kanawati 1976. 
	 77	 Sur la définition de l’aînesse en 
Égypte ancienne, voir Kasparian 2007, 
p. 36-51. B. Kasparian réfute l’équation 
« aînesse multiple = plusieurs épouses », 
voir en particulier p. 42. 
	 78	 Kanawati 1976, p. 249.
	 79	 Voir les illustrations sur la base 
de données du British Museum : 
British Museum, EA  1156. Voir aussi 
Hölzl 2002, p. 70 et pl. 13.
	 80	 Kanawati 1976, p. 250.

	 81	 À noter, suivant R. Hölzl (2002, 
p.  70), que la table d’offrandes 
d’Ouachka constitue une exception 
dans le corpus de l’Ancien Empire, en 
reproduisant des scènes qui se trouvent 
habituellement sur les parois de la 
chapelle de la tombe (présentation des 
offrandes par les membres de la famille). 
L’auteure cite une seconde exception : les 
tables d’offrandes découvertes dans la 
tombe de Niânkhkhnoum et Khnoum
hotep (Moussa, Altenmüller  1977, 

p. 158-160 et pl. 80-81). Il serait tentant 
de proposer un lien avec la gémellité, 
mais là encore, les indices sont par trop 
ténus.
	 82	 McCorquodale 2013, p. 90-108. 
Merci à B. Kasparian de m’avoir signalé 
cette référence. 
	 83	 McCorquodale 2013, p. 90-91. 
Voir aussi les remarques de Lippert 2013, 
p. 3-4.
	 84	 McCorquodale 2013, p. 94. 

confirmer l’hypothèse de D. O’Connor : des causes sociales, plutôt que biologiques, pourraient 
tout aussi bien expliquer la mise en scène du lien qui unit Niânkhkhnoum et Khnoumhotep. 
À accepter que leur position hiérarchique élevée fût liée à leur gémellité, par exemple, il aurait 
alors été souhaitable de la montrer et de la mettre en valeur.

L’aînesse multiple : Khénou, Hemrê et les autres (Ve-VIe dynasties)

Le cas de Khénou et Hemrê n’a pas été discuté par J. Baines, soit que l’auteur n’ait pas 
eu connaissance des documents, soit qu’il les ait rejetés du corpus. Le soupçon de gémellité, 
pourtant porté sur eux par Naguib Kanawati dès 1976 76, tient au fait qu’ils sont présentés tous 
les deux comme étant le smsw, « l’aîné », des mêmes parents, plus particulièrement de la même 
mère à qui ils rendent le culte funéraire – l’auteur tient les autres cas d’aînesse multiple pour 
des preuves de polygamie 77. Khénou et Hemrê sont connus par une fausse-porte appartenant 
à leur père, le prêtre Ouachka 78, et par sa table d’offrandes, toutes deux découvertes dans sa 
tombe, à Giza (British Museum, EA 1156a-b, fig. 4-5) 79. Sur la fausse-porte, Khénou (montant 
droit) et Hemrê (montant gauche), tous les deux désignés comme sȝ.f smsw « son fils aîné », 
apportent au couple formé par Ouachka et son épouse Djéfatsen les offrandes funéraires. Sur 
la table d’offrandes, Khénou et Hemrê agenouillés honorent le couple figuré assis, face à eux, 
c’est-à-dire qu’ils officient devant la même femme, Djéfatsen, qui semble donc être leur mère. 

Pour N. Kanawati 80, cela signifie que Khénou et Hemrê furent des jumeaux. Khénou étant 
du côté du père sur la fausse-porte, et devant sur la table d’offrandes, il aurait ainsi une légère 
préséance sur son frère, comme Niânkhkhnoum sur Khnoumhotep ; la gémellité ne serait ni 
dissimulée, ni honnie, sans être pour autant particulièrement mise en scène 81. 

Très récemment, Kim McCorquodale recensa 43 cas d’aînesse multiple pour l’Ancien Empire 
– soit 5 % des documents analysés par elle mentionnant des enfants 82. Pour l’auteur, l’aînesse 
multiple s’explique soit par la mort prématurée du premier-né, remplacé par un puîné dans sa 
qualité d’aîné, soit par l’existence de plusieurs épouses, soit encore par la gémellité des person-
nages concernés 83. Sept cas répondraient selon elle à cette dernière possibilité, dont Khénou 
et Hemrê 84. En réalité, trois cas seulement, en plus de celui-là, montrent clairement deux 
aînés liés à une même femme, potentiellement leur mère – les autres sont donc trop incertains 
pour être ici discutés. Il s’agit des deux smsw Néferkhénet et Irienakhty, honorant un même 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 39

	 85	 McCorquodale 2013, p. 91, avec 
les références. 
	 86	 McCorquodale 2013, p. 102, avec 
les références. 

	 87	 McCorquodale 2013, p. 104, avec 
les références. 
	 88	 Kasparian 2007, p. 42-48, avec 
les références. L’auteur listait 34  cas 

d’aînesse multiple pour l’Ancien Empire 
(p. 62-64), nombre augmenté depuis par 
K. McCorquodale. 
	 89	 Kasparian 2007, p. 48-50. 

couple sur la fausse-porte de leur père Nimesti, à Giza (VIe dynastie) 85 ; de Ptahhotep et son 
frère aujourd’hui anonyme, agenouillés devant la même femme dans la tombe de leur père, à 
Saqqara (fin Ve-début VIe dynastie) 86 ; de Ouiou et Mérou, montrés devant le même couple 
dans la tombe de leur père, à Cheikh Saïd (VIe dynastie) 87. Burt Kasparian signale, pour le 
Moyen Empire cette fois, deux autres cas d’aînesse multiple pour une même mère (avérée 
cette fois car nommément citée comme telle) : celui des frères Nakht et Khnoumhotep, qui 
apparaissent tous les deux comme smsw dans la tombe de Khnoumhotep II, à Beni Hassan, et 
celui de Kay et Djéhoutynakht, dans la tombe de Néhéri à El Bersheh 88. Montrant qu’il n’est 
pas question, pour ces deux exemples, de voir un aîné décédé remplacé dans cette qualité par 
un puîné, B. Kasparian propose, avec prudence, d’y déceler une volonté du père de famille 
qui, souhaitant transmettre droits et devoirs propres à l’aînesse à un autre de ses enfants, aurait 
choisi de lui « conférer fictivement la qualité d’aîné 89 », mêlant alors la notion d’héritier à celle 
de l’aînesse, qui ne serait pas le fait exclusif de la primogéniture. 

Dans l’ensemble des cas cités, il est vrai qu’il n’y a pas de jeu sur les noms des enfants ; 
il n’y a pas de mise en scène d’une proximité hors du commun ni d’une relation particulière ; 
il n’y a pas de titres en commun, ni d’activité professionnelle commune. Il n’y a pas non plus 
d’équivalence absolue entre les frères, mais au contraire, une préséance systématique de l’un sur 
l’autre, plus ou moins importante en fonction des cas, ce que B. Kasparian et K. McCorquodale 
ont signalé pour chacun des exemples cités. Seul ce détail rattache les smsw à la représentation 
de la gémellité telle qu’on la connaît par ailleurs. 

Je crois toutefois qu’il n’y a rien non plus qui interdise de considérer cette option. L’absence 
de mise en scène pourrait être liée au fait que la gémellité n’avait, dans leurs cas, pas de reten-
tissement particulier sur leur position sociale. On peut aussi admettre qu’une telle mise en 
avant n’avait tout simplement pas sa place dans des documents où les smsw occupent, toujours, 
une place secondaire, et où le lien horizontal, celui qui les unit à leurs parents dont le culte 
est célébré, prime sur tout autre.

au moyen empire

Pour le Moyen Empire, on compte deux cas potentiels de jumeaux biologiques, l’un concer-
nant deux sœurs, l’autre, deux frères. Il faut aussi prendre en compte un texte littéraire, celui 
porté par le P. Westcar, qui donne le récit d’une naissance multiple. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 40	 marie-lys arnette

	 90	 Baines  1985, p.  470. Sur Intef 
lui-même, et ses titres, voir Obsomer 
1993, p. 185.
	 91	 Obsomer 1993, p. 185 et n. 145. 
	 92	 Deux autres stèles de l’intendant 
Intef sont connues : CG  20542 et 
CG 20561 (portées à mon attention par 
L. Postel). Une seule épouse, Sathathor, 
apparaît sur les deux objets ; les filles sont 
absentes de CG 20561, et une seule est 
présente sur CG 20542. Une domestique 
également nommée Satamon apparaît 
sur les trois objets.
	 93	 Baines 1985, p. 470.

	 94	 Voir supra, p. 31. 
	 95	 J. Baines (1985, p. 470) rejette ainsi 
le cas des princesses Méritamon comme 
étant des jumelles : en effet, elles portent 
le même nom mais rien d’autre ne vient 
corroborer l’hypothèse de la gémellité 
émise par G. Robins (1982, p. 87, n. 22). 
Pour les membres d’une même fratrie do-
tés d’un même nom, voir Gardiner 1954, 
p. 95-96 ; Vernus  1980, col.  326-333 ; 
Vittman 2009, p. 5 [en ligne].
	 96	 Je remercie chaleureusement 
L. Postel pour ses remarques, nombreuses 
références, et pour l’aide précieuse qu’il 

m’a apportée dans la compréhension de 
ce document. 
	 97	 Voir notamment Casper  2001, 
§ 28-32 [en ligne].
	 98	 J.-L. Chappaz (1995, p.  169) pro-
pose aussi que cette double mention de 
Satamon puisse être une simple « dis-
traction du sculpteur ». Je ne crois pas 
l’hypothèse valide, si l’on considère le 
soin apporté par ce dernier à la réalisa-
tion de l’objet, et parce qu’elle n’explique 
pas les particularités de l’iconographie 
discutées ci-dessus. 
	 99	 Vittman 2009, p. 5. 

Les sœurs Satamon (XIIe dynastie) : deux sœurs pour un même nom

La stèle familiale de l’intendant Intef, datée de l’an 25 de Sésostris Ier, est le troisième – et 
dernier – cas de gémellité biologique accepté, avec prudence toutefois, par J. Baines 90. Elle 
provient d’Abydos et est conservée au musée du Louvre (C 167, fig. 6) ; selon Claude Obsomer, 
elle formerait une seule et même stèle avec C 168 91. 

La moitié inférieure de C 167 est occupée par une scène d’offrande funéraire. On y voit le 
défunt, Intef, assis en compagnie, chose peu commune, de deux femmes, installées derrière 
lui. Respectivement nommées Sathathor et Méryt, chacune est désignée comme « son épouse » 
(ḥmt.f ), mais seule Sathathor, qui est assise au plus près d’Intef, est qualifiée de « qu’il aime » 
(mrt.f ). Devant le trio se dresse une table chargée d’offrandes, en face de laquelle défilent 
deux registres de porteurs d’offrandes funéraires. Fermant la file, deux figures féminines sont 
étroitement enlacées, chacune étant qualifiée de « sa fille bien aimée Satamon » (sȝt.f mrt.f 
sȝt-jmn) 92. Le fait qu’elles portent le même nom et l’attitude singulièrement proche des deux 
filles ont amené J. Baines à voir en elles des jumelles 93. En effet, pour l’auteur, un nom en 
commun aurait contribué à créer pour les jumeaux égyptiens un statut social unique, lequel 
aurait permis de corriger la perturbation générée par la gémellité 94. 

Toutefois, d’autres cas sont connus où des enfants d’une même fratrie portaient le même 
nom, sans que l’on puisse y voir des jumeaux, ce que J. Baines admet volontiers 95. En fait, 
l’attitude particulière des deux Satamon pourrait trouver une autre explication, comme Lilian 
Postel me l’a suggéré 96. La première Satamon est figurée respirant une fleur de lotus, symbole 
de renaissance solaire fréquemment humé par les défunts, alors que la seconde ne le fait pas. 
En opérant cette distinction, l’image semble montrer que l’une – la première dans le défilé, qui 
respire le lotus – serait morte avant l’autre. Or, il arrivait que l’on garde le souvenir d’un enfant 
mort en donnant son nom à un rejeton né après lui. D’une manière générale, cette pratique 
lie fortement les deux êtres concernés, tant psychologiquement que socialement 97. Ainsi, la 
deuxième fille d’Intef aurait pu avoir été nommée Satamon en souvenir de la première, morte 
avant elle, ce qui expliquerait la mise en scène du lien particulier qui les unissait, à travers 
l’accolade que la seconde donne à la première 98. Toutefois, les circonstances qui gouvernent 
le choix du nom étant particulièrement difficiles à déterminer 99, et celui de Satamon, spécia-
lement répandu à cette époque, la plus grande prudence est de mise.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 41

	 100	 Voir Malaise 1977, p. 195 ; Simpson 
1974, p. 102.
	 101	 Voir supra, n. 92.
	 102	 Notamment Ganley 2003, p. 27. 
	 103	 Porté à mon attention par 
B.  Kasparian, que je remercie ici 
vivement pour son aide. Voir en dernier 
lieu Muhs 2016, p. 70.

 	104	 Griffith  1898, p.  31-35 et 
pl. 12-13 ; Logan 2000, p. 58 ; Collier, 
Quirke  2004, p.  104-105 et pl.  1 ; 
Muhs 2016, p. 71. 
	 105	 Sur la nature de ces documents 
légaux, voir Logan 2000, p. 49-73 et les 
remarques de Lippert 2013, p. 6, avec 
de nombreuses références. 

	 106	 Griffith 1898, p. 34 ; Ganley 2003, 
p. 21. 
	 107	 Connus par un autre document, 
daté de l’an  29 d’Amenemhat  III, 
P. Kahun I.2. Voir Griffith 1898, p. 36 
et pl. 13. 
	 108	 Voir les références supra, n. 95. 
 

On peut aller plus loin, si l’on s’intéresse à la présence des deux épouses assises auprès 
d’Intef. Là encore, une seule, Méryt, respire le lotus, c’est-à-dire qu’elle est manifestement 
montrée défunte, quand Sathathor apparaît vivante, une particularité qui n’a pas spécialement 
attiré l’attention des commentateurs précédents : Sathathor et Méryt seraient donc les épouses 
successives d’Intef 100. C’est d’ailleurs Sathathor qui, seule, apparaît sur les autres stèles que l’on 
connaît de l’intendant (CG 20542 et CG 20561) 101. Un détail supplémentaire unit les deux 
filles aux deux épouses : Méryt et Sathathor s’étreignent elles aussi, bien que ce soit cette fois 
la morte qui enlace la vivante. 

Suivant L. Postel, on peut donc proposer la solution suivante – qui demeure parfaitement 
conjecturelle : Méryt serait morte la première, peut-être en couches, comme la première Satamon, 
qui pourrait bien être sa fille. La deuxième épouse, Sathathor, aurait ensuite nommé sa propre 
fille Satamon, en souvenir de la défunte enfant de son mari. 

Si la théorie des jumelles pourrait venir expliquer le lien manifeste qui unit les deux Satamon, 
elle n’explique pas celui qui, en parallèle, unit les deux épouses. Dans cette optique, l’explication 
proposée par L. Postel, sans être définitive, me semble davantage satisfaisante.

Les frères Ihyseneb, dits Ânkhren et Ouah (XIIe dynastie) :  
une donation hors du commun

Le texte juridique UC 32058 (P. Kahun I.1), sans doute du règne d’Amenemhat III, a lui 
aussi été interprété comme faisant référence à des jumeaux 102. Il s’agit d’un document appar-
tenant manifestement à un lot d’archives privées, en provenance de Lahun 103.

Le papyrus comprend deux textes 104. Le premier, daté de l’an 44, est une copie d’un acte 
de donation de type jmyt-pr (l. 1) 105 dans lequel « Ihyseneb fils de Shepset, dit Ânkhren » (l. 3) 
donne tous ses « biens » (ẖt) à son « frère Ihyseneb, fils de Shepset, dit Ouah » (l. 3). Dans le 
second texte, daté de l’an 2 – sans doute du règne suivant, celui d’Amenemhat IV 106 – Ouah 
fait ensuite don des possessions précédemment léguées par son frère (une maison, quatre 
esclaves asiatiques 107) à sa propre femme. Des dispositions sont aussi prises pour que Ouah 
soit enterré avec elle (l. 12). 

Les deux personnages sont bien qualifiés de « frères », sens du terme sn confirmé par la men-
tion de la même mère, nommée Shepset dans les deux cas. Ces deux frères portent le même 
nom, Ihyseneb, et sont seulement distingués par leurs surnoms respectifs. Une fois de plus, le 
nom unique a guidé l’interprétation vers la gémellité, alors que Souty et Hor, notre source de 
référence, portaient des noms différents, et que des frères et sœurs ordinaires pouvaient être 
pareillement nommés pour de tout autres raisons 108.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 42	 marie-lys arnette

	 109	 A.H. Ganley (2003, p. 26, n. 27) 
insiste sur ce point. 
	 110	 Lippert 2013, p. 3. 
	 111	 Voir Ganley 2003, p. 23-25, 26. 
	 112	 Voir Logan 2000, en particulier 
p. 67. 
	 113	 Ânkhren est ḫtmw kfȝ-jb n ḫrp kȝt 
« chancelier de confiance du/et directeur 
des travaux » (l.  3), tandis que Ouah 
est wʿb ḥry sȝ n spdw nb jȝbtt « prêtre 
pur, supérieur de la protection de Soped 
seigneur de l’Orient » (l. 7). 

	 114	  Mathieu 2013, p. 1. 
	 115	 Voir notamment les traductions 
et commentaires de Blackman 1988, 
p.  13-14 ; Grandet  1998, p.  77-79 ; 
Mathieu 2013, p. 11-12. Le déroulement 
complet de la nouvelle naissance du roi 
se trouve aussi dans le Spr. 565 des Textes 
des Pyramides (voir Arnette, Greco, 
Mouton 2014, p. 262-276). 
	 116	 Notamment Grandet  1998, 
p. 78-79. 

	 117	 Dasen 2005, p. 58. Sur les 80 paires 
de jumeaux relevées par l’auteure dans la 
mythologie classique (voir p. 290-296), 
quelques-unes seulement sont issues de 
couples mortels, et plus rarement encore, 
de deux divinités. 
	 118	 Dasen 2005, p. 58. 

Un autre argument a prévalu à l’hypothèse gémellaire : la donation paraît exceptionnelle, puisqu’il 
s’agit d’un cas où un homme donne tous ses biens à son frère 109, alors que l’héritage revenait nor-
malement aux enfants, l’aîné mâle en premier. En l’absence de descendance notamment, l’héritage 
pouvait être destiné à un membre de la fratrie 110 : Ânkhren, âgé et sans espoir de descendance future, 
aurait fait donation de ses biens à son frère 111. Pour cela, il n’est pourtant pas nécessaire qu’il fût son 
jumeau : l’amour fraternel, ou la nécessité de protéger les biens familiaux d’une façon ou d’une autre, 
n’est bien sûr pas spécifique à ce type de relation. De fait, les documents légaux de type jmyt-pr 
mentionnent souvent des donations hors du commun, non seulement au bénéfice d’un frère, mais 
aussi de la fille du donataire, de son épouse, ou même de son patron 112. Enfin, Ânkhren et Ouah ne 
portent pas les mêmes titres 113, alors que Souty et Hor (cas certain de gémellité) et Niânkhkhnoum 
et Khnoumhotep (cas très probable) occupaient exactement les mêmes fonctions.

Le document UC 32058 ne peut donc être retenu comme qualifiant des jumeaux, les indices 
n’étant à aucun moment spécialement probants.

Le papyrus Westcar (Moyen Empire) :  
la naissance multiple comme élément du merveilleux

S’il a été rédigé au Nouvel Empire, le texte porté par le P. Westcar (P. Berlin 3033) a mani-
festement été conçu au Moyen Empire 114. Il contient, au sein des contes connus sous l’intitulé 
moderne Khéops et les magiciens, l’un des seuls véritables récits d’une naissance pour la période 
pharaonique (9, 21-11, 6) 115. L’épouse d’un prêtre de Rê, nommée Reddjédet, y met au monde 
trois enfants simultanément, aidée par une troupe de divinités versées dans l’art de l’accou-
chement. Meskhénet annonce le destin hors du commun de chacun des enfants : « C’est un 
roi qui exercera la royauté dans le pays entier 116 ! » En effet, il s’agit des trois premiers rois de 
la Ve dynastie, Ouserkaf, Sahourê et Kékou, c’est-à-dire Néferirkarê-Kakaï. 

Il faut remarquer que ces trois enfants ne sont pas les fils naturels de l’époux de Reddjédet, 
mais ceux du dieu Rê lui-même. Reddjédet est en effet « enceinte des trois enfants de Rê » (9, 10), 
et ces derniers portent en naissant des caractères divins : cheveux en lapis, chairs en or. Tout en 
évoquant l’essence divine de la royauté égyptienne, mise en relief par la théogamie, cet élément 
du récit procède aussi d’un topos bien connu dans la mythologie de l’Antiquité classique : les 
naissances multiples y sont le fruit d’œuvres divines, plus précisément celles d’un dieu uni 
à une mortelle 117. Zeus engendre de cette manière plusieurs paires de jumeaux 118 ; Rémus et 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 43

	 119	 Mathieu 2013, p. 11, n. 54. Dans 
un même esprit espiègle, le mari trompé 
d’un autre conte de Khéops et les magi-
ciens se nomme Oubaoné, littéralement 
« Perce-pierre » ou « Pierre-percée » (voir 
Mathieu 2013, p. 1, traduction du conte 
p. 3-5). 
	 120	 La catégorie « triplés » est, à ma 
connaissance, inconnue. 
	 121	 Notamment Sethe 1913, p. 90 ; 
Otto 1966, p. 68-69. 

	 122	 Verner  2011, p.  778-784 ; 
Verner  2014, p.  23, 39, 47-48 ; 
Verner 2015, p. 86-92. Le mot « roi », 
njswt-bjty, est redoublé dans la séquence 
de titre. 
	 123	 Voir Mathieu 2013, p. 1-2. 
	 124	 J.  Baines (1985, p.  471, n.  43) 
évoquait aussi brièvement l’ostracon 
Letellier (voir Letellier  1980, 
p. 127-133), pour le rejeter à juste titre 
du corpus. Cet ostracon ramesside porte 
une lettre envoyée à une femme au sujet 

de la mort de deux enfants dont elle 
avait la charge. B. Letellier a proposé 
qu’ils fussent des jumeaux, morts à la 
naissance. Pourtant, rien dans le texte 
n’indique que les enfants soient morts 
en naissant, ni même simultanément. 
De plus, c’est le terme ʿ ḏd qui est utilisé 
pour les désigner, un mot qui qualifie 
les jeunes gens en âge de travailler, dans 
une tranche d’âge que nous qualifie-
rions aujourd’hui d’adolescence (voir 
Feucht 1995, p. 515-518). 

Romulus sont nés des amours de la vestale Rhéa Silvia et du dieu Mars ; etc. Ces naissances sont 
alors le reflet de la « virilité hors du commun » du père divin. C’est d’ailleurs à cette puissance 
créatrice que fait sans doute référence le nom de l’époux de Reddjédet, Ouserrê « il est puissant, 
Rê », ce qui, au vu de sa situation et comme l’a souligné Bernard Mathieu, ne manque pas 
de piquant 119. Après la naissance des trois enfants, les déesses accoucheuses s’adressent à lui 
(11, 5-6) : « Réjouis-toi, Ouserrê, car vois, trois enfants sont nés pour toi ! »

La multiplicité des naissances ne sert pas particulièrement la suite du récit, puisque les 
trois rejetons ne sont pas qualifiés de jumeaux, ni même de frères 120. Reflète-t-elle la relation 
familiale effective de ces personnages historiques ? La réponse reste sujette à caution : Reddjédet 
ayant été perçue comme l’alter ego littéraire d’une reine Khentikaous 121, Miroslav Verner 
a récemment proposé que Chepseskaf et Ouserkaf, comme Râneferef et Niouserrê, aient 
effectivement été des jumeaux, fils de Khentikaous Ire et de Khentikaous II. L’auteur se fonde 
notamment sur un titre exceptionnel porté par les deux reines, « mère des deux rois de Haute 
et de Basse Égypte 122 ». Toutefois, le fait de souligner, à travers ce titre, qu’elles furent mères 
de deux enfants ayant accédé au trône ne saurait en aucun cas signifier que ces enfants furent 
des jumeaux. Dans le conte, dont la nature littéraire interdit a priori de tirer des conclusions 
d’ordre historique, la naissance multiple me semble avant tout permettre de souligner l’aspect 
extraordinaire de la venue au monde des trois rois, dans la mesure où ils sont issus du dieu 
Rê. Le merveilleux est en effet présent dans chacun des contes du P. Westcar : figurine de cire 
changée par magie en crocodile, eaux d’un lac ouvertes en deux, magicien capable de ratta-
cher aux corps des décapités leur tête coupée, etc. 123. C’est donc que la naissance multiple est 
perçue comme merveilleuse en soi, et qu’elle est, dans ce cas, accueillie avec joie : c’est l’apport 
principal de ce conte à notre dossier. 

au nouvel empire

Pour le Nouvel Empire, il faut bien sûr retenir Souty et Hor, dont le cas a été discuté plus 
haut. Deux autres cas, qui concernent tous les deux des femmes, méritent que l’on s’y attarde : 
Rouiou et Idet, connues par une statuette conservée à Turin, et les filles de Toutânkhamon, 
dont les corps ont été retrouvés dans sa tombe 124.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 44	 marie-lys arnette

	 125	 Chappaz  1995, p.  169. L’auteur 
demeure fort prudent quant à la pos-
sibilité de considérer cette statuette 
comme figurant des jumelles. Voir aussi 
D’Amicone, Fontanella 2007, p. 144-
145 ; Hema 2005, p. 27 et pl. 10. 
	 126	 La statuette se distingue en cela net-
tement des pseudo-groupes de l’Ancien 
Empire qui, rappelons-le, représentent 
deux fois la même personne. Voir supra, 
n. 55.
	 127	 Parmi de nombreux exemples, au 
musée du Louvre, le prêtre d’Amon 

Kamimen et sa femme sont ainsi figurés 
(E 10443), quoiqu’en compagnie d’un 
enfant, ou encore un autre couple au 
British Museum, sans enfant cette fois 
(EA 2303). Voir ces objets, et de nom-
breux autres exemples de cette attitude 
en statuaire, dans Hema 2005, vol.  II, 
p. 5, 9-11, 16, 20, etc.
	 128	 PM VIII, p. 516-517. On y compte 
5 statuettes doubles de femmes recensées 
pour le Nouvel Empire. 
	 129	 Jørgensen 1998, p. 276-227. 
	 130	 Derriks 1990, no 8. 

	 131	 Déjà proposé par Derry  1933 
(p.  167-169) et confirmé par les 
tests ADN conduits par le Tutankhamun 
Family Project en 2007-2009. « The de-
grees of probability were 99.97992885 % 
and 99.99999299 % for mummies 317a 
and 317b. » Hawass, Saleem 2011, W830. 
Voir Hawass et. al. 2010, p. 640. Pour 
une analyse critique de ces tests ADN 
et de leurs résultats, voir Gabolde 2013, 
p. 177-203 (p. 183 et p. 185-187 pour nos 
deux fœtus). 

Rouiou et Idet : deux femmes dans l’attitude d’un couple  
(XVIIIe dynastie, règne d’Amenhotep II)

 J.-L. Chappaz mentionne, dans son article sur les jumeaux égyptiens, une curieuse statuette 
conservée au Museo Egizio di Torino (cat. 3056, fig. 7) 125. Si l’on en juge par le style, elle est 
sans doute à situer sous le règne d’Amenhotep II. Elle représente deux femmes identiques, 
assises sur le même siège à haut dossier, et passant chacune un bras dans le dos de l’autre. 
Cette attitude est celle communément adoptée par les conjoints de l’époque 126, lorsqu’ils sont 
figurés assis 127. La femme à la droite de notre statuette s’appelle Idet, étant désignée comme 
« maîtresse de maison » (nbt pr) sur la colonne de texte porté au bas de sa robe, tandis que 
l’autre se nomme Rouiou, sans que sa fonction ne soit précisée, ni la nature de leur relation. 

Si ce type d’objet est fort rare, il existe malgré tout des parallèles. Ainsi, deux autres sta-
tuettes, mentionnées dans le PM, figurent deux femmes représentées exactement de la même 
manière 128 : l’une est conservée à Copenhague, à la Ny Carlsberg Glyptotek (Æ.I.N. 586) 129, 
l’autre au Musée royal de Mariemont (81/9) 130. La première est anépigraphe, mais la seconde, 
datée du début de la XVIIIe dynastie, a conservé ses inscriptions. La femme de droite est « la 
maîtresse de maison Hetepet », tandis que celle de gauche est « sa fille » Moutouy, sans que 
d’autres titres ne soient précisés. Il y a donc fort à parier qu’il en aille de même pour la sta-
tuette de Turin : Rouiou est sans doute la fille d’Idet, et il n’y a donc pas lieu de voir en elles 
des jumelles.

Les fœtus de la tombe de Toutânkhamon (XVIIIe dynastie) :  
des jumelles qui n’en sont pas

Dans la tombe de Toutânkhamon (KV 62) ont été découverts deux fœtus, inhumés 
dans deux petits sarcophages anthropoïdes et anonymes, déposés dans un coffre non décoré 
(Carter no 317, fig. 8a). Il s’agit de deux petites filles, celles du jeune roi 131. L’une (317a, envi-
ron 26 cm, fig. 8b) est beaucoup plus petite que l’autre (317b, environ 36 cm, fig. 8c), si bien 
qu’elles ont été considérées comme mortes à un âge gestationnel différent, et donc comme les 
produits de deux grossesses distinctes. Sur la base de la taille des cadavres, il a été estimé, dès 
1933, que l’enfant le plus petit – emmailloté mais a priori non momifié – serait mort autour 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 45

	 132	 Derry 1933, p. 167-169. 
	 133	 Elles sont alors identifiées comme 
une surélévation congénitale de la sca-
pula (ou déformation de Sprengel), en 
connexion avec une spina bifida et une 
scoliose lombaire. Harrison et al. 1979, 
p. 19-21. 
	 134	 Voir les remarques de Hellier, 
Connolly 2009, p. 166-167 : les auteurs 
estiment que l’évaluation de l’âge fœtal 
sur la base de la taille ne convient pas 
(notamment parce que le dessèchement 
des corps les rend plus petits), et prônent 
une étude fondée sur l’état d’ossification 
des squelettes. 
	 135	 Chamberlain 2001, p. 6-10. 
	 136	 On connaît toutefois les restes 
d’un fœtus, ou d’un enfant mort-né, 
retrouvés en compagnie d’une momie 

de femme dans la tombe saqqariotte 
d’Horemheb : il s’agit sans doute de 
Moutendjemet, peut-être morte en 
couches en même temps que son enfant.
	 137	 Déjà évoqué par Harrison 
et al. 1979 (p. 19-21), mais cette possibi-
lité avait alors été écartée en raison des 
différences de taille entre les deux fœtus. 
	 138	 Voir Gabolde 2013, p. 186.
	 139	 Voir Hellier, Connoly  2009, 
p.  169-170, avec de nombreuses réfé-
rences. 
	 140	 Les conclusions de C.H. Hellier et 
R.C. Connoly (2009, p. 165-173) vont 
toutes dans le sens de G. Chamberlain, 
même lorsqu’elles semblent contredire 
les données qu’ils avancent pourtant 
eux-mêmes. Ainsi, les auteurs choisissent 
de privilégier les critères donnant un âge 

gestationnel bas pour 317a, ce qui permet 
de le rapprocher artificiellement de l’âge 
gestationnel de 317b. Pourtant, dans le 
tableau comparatif proposé (Hellier, 
Connoly 2009, p.  169), on voit que 
cinq critères plaident pour une mort 
entre 35 et 36 semaines (taille des tibias 
et des fémurs ; ossification des fémurs, 
des tibias et des humérus), contre quatre 
critères pour une date antérieure (ossifi-
cation du talus, minéralisation des dents, 
ossification de l’ischium et du pubis). 
Ainsi 317b est-elle considérée comme « a 
large-for-date fetus », ce qui correspond 
là encore à la théorie du syndrome TTTS 
avancée par G. Chamberlain.
	 141	 Hawass, Saleem 2011, W833-834. 

de cinq mois de gestation, l’autre – momifié –, autour de sept mois de gestation 132. En 1979, 
de nouvelles études du fœtus 317b ont décelé ce qui semblait être d’importantes anomalies 
congénitales 133, et à la fin des années 2000, grâce aux marqueurs d’ossification du squelette 134, 
l’âge de la mort a été estimé à 31 semaines.

Dans un article paru en 2001 135, l’obstétricien Geoffrey Chamberlain s’étonna de la présence 
des enfants dans la tombe de Toutânkhamon. Il s’inquiéta de ce que les fœtus aient dû être 
conservés hors de la tombe dans l’attente – potentiellement fort longue – d’une inhumation 
auprès de la dépouille paternelle. L’auteur releva aussi l’unicité du cas, puisqu’aucun autre fœtus 
n’a jamais été retrouvé dans aucune autre tombe royale 136. Il fallait donc que des circonstances 
très particulières aient entouré le décès de ces enfants, c’est-à-dire qu’ils soient morts ensemble, 
et au moment même de l’embaumement de leur père. Pour que cela fût possible, ces enfants 
devaient nécessairement être jumeaux 137 –  la possibilité de deux grossesses issues de deux 
mères différentes n’étant jamais évoquée 138. Pour régler le problème de la différence de tailles 
entre les fœtus, G. Chamberlain proposa qu’ils aient été victimes du syndrome « transfuseur-
transfusé » (aussi connu comme twin-to-twin transfusion syndrom, TTTS) : lorsque des jumeaux 
monozygotes partagent un même placenta, les échanges sanguins peuvent être déséquilibrés, le 
sang étant davantage transféré à l’un qu’à l’autre. Le « donneur » est alors plus petit, tandis que 
le « receveur » est surdéveloppé – en plus de diverses pathologies dont l’un et l’autre peuvent 
souffrir 139.

L’hypothèse est tentante, et certains l’ont suivie 140, mais on ne peut qu’en souligner les 
incertitudes, voire les faiblesses. Tout d’abord, rien ne permet de dire que les fœtus sont morts 
au même moment. Ensuite, il n’y a pas lieu de s’étonner qu’ils aient pu être conservés dans 
l’attente du décès de leur père, d’autant que les études les plus récentes montrent que 317a 
pourrait bien avoir, elle aussi, été momifiée 141. Enfin, est-il utile de rappeler qu’aucune tombe 
royale – à l’exception de celles de Tanis – n’a jamais été retrouvée avec son matériel complet, et 
qu’il est donc bien normal de constater en KV 62 des faits et des pratiques inconnus par ailleurs. 

En 2008, de nouveaux examens menés à l’aide d’un scanner (tomodensitométrie, ou 
TDM, qui donne des éléments non visibles sur les radiographies) ont été conduits à la faculté 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 46	 marie-lys arnette

	 142	 Hawas et al.  2010, p.  640-641, 
fig. 1-2 ; Gabolde 2013, p. 183, 185-187 ; 
Hawass, Saleem 2011, W829-836. 
	 143	 Hawass, Saleem 2011, W835. 
	 144	 À l’exception de la scoliose. 
Hellier, Connoly  2009, p.  173 ; 
Hawass et  al.  2010, p.  645, table  3 ; 
Hawass, Saleem 2011, W835. 
	 145	 Hawass et al. 2010, p. 641, fig. 2. 
	 146	 Toutes les données n’ont pas pu 
être relevées, c’est-à-dire que les dif-
férences pourraient même être plus 

nombreuses. Hawas et al. 2010, p. 641, 
fig. 1 ; Gabolde 2013, p. 185. 
	 147	 Alexandre 2012. 
	 148	 Merci à F.  Kotzyba (biologiste, 
CNRS) pour m’avoir aidée dans la 
compréhension de ces éléments. 
	 149	 Wb III, 199, 7. 
	 150	 Wb III, 202, 2-3. 
	 151	 Wb III, 202, 1. 
	 152	 Wb  III,  199, 8-10. Voir les re-
marques de Chappaz 1995, p. 171. 

	 153	 R. Kuntzmann (1983, p. 14) montre 
que le cheval est souvent associé à la 
gémellité – réelle ou symbolique – dans 
les mythes de l’Orient ancien.
	 154	 Deux attestations ramessides 
en témoignent : O.  DeM  1012 
(Posener  1934, p.  4, pl.  7-7a) ; 
P. Lansing = P. BM EA 9994 (vso. 12,2, 
Budge 1923, pl. 26-27 ; Caminos 1954, 
p. 412-419) ; Wb  III, 200, 13-14. Voir 
aussi Evans, Woods 2016, p. 68. 

de médecine du Caire 142. Certains des résultats sont venus mettre à mal la proposition de 
G. Chamberlain – mais les auteurs des analyses, étonnement, ne la réfutent jamais catégo-
riquement 143. Ainsi, ces tests, qui portaient cette fois sur les deux fœtus, estimèrent sur la 
base de critères croisés la mort de 317a à 24,7 semaines de gestation (six mois), celle de 317b à 
36,7 semaines (neuf mois). Une fois encore, ce sont bien deux âges gestationnels différents qui 
ont été avancés. Les bizarreries observées en 1979 sur le plus grand fœtus ont été reconsidérées, 
ne révélant pas des anomalies congénitales, mais plutôt des altérations du cadavre créées par 
la pratique de la momification 144. Enfin, sur les deux petits corps ont aussi été conduites des 
analyses ADN, dans le cadre du Tutankhamun Family Project. Les tests montrent que 317a 
et 317b sont bien les filles de Toutânkhamon et d’une même mère issue de la même famille, 
peut-être sa sœur 145. Les ADN des fœtus n’ont pas été comparés entre eux, mais avec celui 
du roi ; il s’avère que sur les huit marqueurs spécifiques choisis, les allèles communs avec leur 
père ne sont pas les mêmes pour 317a et 317b 146, c’est-à-dire que les ADN de 317a et de 317b 
semblent différents. Or, les jumeaux monozygotes – ce que seraient forcément 317a et 317b, 
potentiellement touchées par le TTTS qui seul justifierait leur différence de taille – ont un profil 
ADN quasiment identique, à l’exception de mutations génétiques très difficiles à déceler 147. Si 
les indications données par la comparaison entre l’ADN des fœtus et celui de Toutânkhamon 
ne permettent pas d’émettre un avis définitif, elles l’orientent malgré tout 148. Les deux filles du 
jeune roi n’étaient sans doute pas des jumelles monozygotes, mais tout simplement des sœurs. 

à la troisième période intermédiaire et à la basse époque

Aux époques tardives, les indices concernant la perception de la gémellité deviennent 
beaucoup plus nombreux, et surtout plus explicites – à tout le moins du point de vue du 
commentateur moderne. Ainsi, le terme ḥtr apparaît pour la première fois dans son sens de 
« jumeau » au début de la Troisième Période intermédiaire ; il est parfois déterminé par deux 
hommes se faisant face et se tenant par la main (Gard. A 80 : ), selon une attitude qui n’est 
pas sans rappeler celles de Niânkhkhnoum et Khnoumhotep 149. Dès l’Ancien Empire, ḥtr en 
tant que verbe signifiait « lier, être lié 150 » ; comme substantif, il désignait les liens, les câbles 151, 
ou encore un attelage de deux bêtes 152 – de deux chevaux au Nouvel Empire 153. À cette 
époque, ḥtr qualifiait aussi les deux jambages d’une porte 154, et l’expression ḥtrj n jš signalait 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 47

	 155	 Janssen, Hall 1981, p. 21-26. 
	 156	 Janssen, Hall 1981, p. 22. 
	 157	 Kuntzmann 1980, p. 253.
	 158	 Edwards 1960, pl. 26 et p. 67-69.
	 159	 Baines 1985, p. 470-471 ; Chappaz 
1995, p. 171.
	 160	 Sur ces textes, voir principale-
ment Edwards 1960. Deux nouveaux 
décrets ont été publiés plus récemment 
dans Bohleke 1997, p. 155-167. Sur les 
démons et génies intervenant dans ces 

textes, voir Lucarelli 2009, p. 231-239. 
Merci à Y. Koenig pour ces références. 
	 161	 La suite du texte cite les « maux » 
(mr) qui surviennent du premier au 
cinquième jour, sans doute après l’ac-
couchement, allusions manifestes aux 
risques inhérents au post-partum (hémor-
ragies, rétentions placentaires, fièvres 
puerpérales, dépression du post-partum, 
etc.) Sur le post-partum et ses rites, voir 
Arnette 2014, p. 19-71. 

	 162	 Guiter 2001, p. 235. 
	 163	 Par exemple, les grossesses gémel-
laires sont très rarement portées à leur 
terme, les nouveau-nés étant parfois très 
prématurés, et donc dans l’incapacité 
de survivre ; beaucoup de jumeaux se 
présentent aussi par le siège, un péril 
pour eux comme pour celle qui les met 
au monde. Voir sur le sujet Gélis 1984, 
p.  375-377 ; Scheidel 1996, p.  50-53 ; 
Dasen 2005, p. 47-49. 

une paire de manches 155. Être ḥtr, c’était donc être intrinsèquement lié, d’une part, et être 
deux, d’autre part, soit un duo inséparable et allant naturellement de soi. C’était être, pour 
reprendre les mots de J.J. Janssen qui ne faisait pourtant pas référence au sens de « jumeau », 
« two connected parts of a similar nature 156 ». En cela, on rejoint l’analyse de R. Kuntzmann à 
propos des jumeaux dans les mythes du Proche-Orient ancien 157 : « la gémellité est une unité 
actuellement exprimée par une dualité. Selon cette façon de voir, la gémellité est le fait d’une 
totalité qui fut une à l’origine et qui sera une au terme ».

Du mot ḥtr dans deux décrets oraculaires (XXIe-XXIIe dynasties) :  
la crainte de la naissance double et la fureur d’un jumeau

Le P. Turin 1984 158 est daté de la XXIIe dynastie et provient de la région thébaine. Commenté 
notamment par J. Baines et J.-L. Chappaz 159, il fera ici l’objet d’une présentation sommaire. 
Il s’agit d’un décret oraculaire, c’est-à-dire d’un texte typique des XXIIe et XXIIIe dynasties, 
dans lequel les divinités s’expriment pour assurer la défense du bénéficiaire du charme – que 
l’on suppose porté au cou 160. Dans le cas du P. Turin 1984, sa propriétaire était protégée contre 
différentes calamités pouvant survenir durant l’accouchement. « Khonsou et les divinités du 
ciel et de la terre » annoncent ainsi (l. 114-116) :

jw.n šd st r ms(t) ḥr r ms(t) ḏȝ(y)t r ms(t) ḥtrj jw.n šd st r m(w)t nb r mr nb msj
« Nous la sauvons d’une naissance d’Horus, d’une naissance ḏȝ(y)t, d’une naissance gémel-
laire. Nous la sauvons de toute mort et de tout mal de l’accouchement 161. » 

Jacques Guiter propose de voir dans la « naissance d’Horus » celle d’un orphelin de père, ou 
de tout enfant en danger, comme l’était Horus traqué dans son enfance ; quant au terme ḏȝ(y)t, 
qui signale l’échec et l’irrégularité, il fait peut-être référence à une fausse couche, ou à un enfant 
présentant des malformations 162. À ces catastrophes est donc associée la venue au monde de 
jumeaux, ce qui n’est sans doute pas étranger à la dangerosité réelle de ce type de naissances 
–  tant pour la mère que pour les enfants 163. C’est chose courante que de lier la naissance 
gémellaire aux autres difficultés de l’accouchement, et l’ethnologue Laura Levi Makarius établit 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 48	 marie-lys arnette

	 164	 Levi Makarius 1974, p. 86.
	 165	 Voir les remarques de Dasen 2005, 
p. 62. Pour L. Levi Makarius, les ju-
meaux d’Afrique subsaharienne seraient, 
presque toujours, placés sous le tabou du 
sang, et appartiendrait à la catégorie des 
« violateurs de tabou », par leur naissance 
même, ce qui amplifierait la souillure 
consubstantielle à tout accouchement. 

Voir Levi Makarius 1974, chapitre II 
« Les jumeaux ».
	 166	 L’étude de ce papyrus est en cours 
par Y. Koenig, que je remercie très cha-
leureusement pour m’avoir permis de 
dévoiler un peu de son contenu, et pour 
la richesse des échanges que nous avons 
eus sur le sujet. 

	 167	 Selon la publication à venir 
(communication personnelle). 
	 168	 Wb III, 244, 2-7.
	 169	 KRI  II, 119, § 85 ; Kuentz 1928-
1934, p. 353. 
	 170	 L. 23, 31 et 92. Voir Grimal 1981, 
p. 42-43, 50-51, 100-101. 

l’observation suivante, concernant certaines cultures d’Afrique subsaharienne 164 : « La naissance 
de jumeaux est une complication de l’accouchement : une complication du même ordre que 
la naissance d’un enfant mort-né, qu’une naissance posthume, qu’une présentation anormale 
du fœtus, que la naissance de triplets, que l’avortement. » Selon l’auteur, c’est non seulement 
parce qu’ils sont dangereux, mais aussi parce qu’ils sont rares et hors de la norme, que ces 
phénomènes participent de « l’effroi qu’inspirent les fonctions génératrices » de la femme 165. 
Si le document égyptien témoigne bien de la crainte suscitée par l’accouchement multiple, il 
ne dit pas que son produit, les jumeaux, n’était pas bien accueilli, pourvu que la naissance ait 
une issue heureuse. 

Le second texte contenant le mot ḥtr est lui aussi un décret oraculaire, cette fois inédit et 
conservé à l’Ifao (num. inv. H40) 166. Le papyrus est divisé matériellement en deux parties, 
A et B. S’il appartient à la famille des décrets oraculaires tels que ceux publiés par Iorwerth 
E.S. Edwards, il s’en distingue notablement par sa date. Il serait en effet plus ancien : selon 
Yvan Koenig, « il se situe clairement sous la XXIe dynastie, dans l’entourage de la famille du 
grand-prêtre d’Amon Pinedjem II 167 ». Ainsi, il constitue la plus ancienne attestation connue 
du substantif ḥtr employé pour signaler les jumeaux. L’ensemble du texte visait, comme le 
P. Turin 1984, à protéger la propriétaire du charme des dangers de l’accouchement – les for-
mulations diffèrent toutefois dans les deux textes. Le début de la partie B, c’est-à-dire la fin du 
texte, contient une formulation jusque-là inconnue. Il est indiqué que les dieux protégeront 
la bénéficiaire (x+4) : 

r ms(t) ḥtrj ḫʿr(w) wʿ
« contre une naissance de jumeaux, l’un étant ḫʿr(w) »

Le verbe ḫʿr, « wütend werden; wütend sein » selon le Wb 168, est attesté à partir du Nouvel 
Empire ; le TLA donne quelques exemples, étalés jusqu’à l’époque grecque, qui renseignent sur 
le contexte d’utilisation du mot et permettent d’en préciser le sens. Dans le texte du Bulletin de 
la bataille de Qadesh, il est dit de Ramsès II, encerclé par l’ennemi : « alors il fut ḫʿrw contre eux 
comme son père Montou, seigneur de Thèbes 169 », le terme ḫʿrw étant déterminé dans ce cas 
par un babouin, animal qui connaît des crises de fureur aussi soudaines qu’impressionnantes. 
Ramsès devient « comme Seth », enfourche son cheval et se lance, seul, dans la bataille. Sur la 
stèle triomphale de Piânkhy, le roi est ḫʿr « comme une panthère », à trois reprises 170 : contre 
ses troupes, deux fois, à la suite de l’annonce de leur semi-échec et de la fuite des coalisés vers 
le Nord, le souverain décidant alors de se rendre lui-même sur le champ de bataille et de mas-
sacrer ses ennemis « jusqu’au dernier » ; contre ses conseillers, qui préconisent de construire une 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 49

	 171	 Grimal 1981, p. 60, n. 126. 
	 172	 P. BM EA 10188, 27, 3 ; 27, 24 ; 29, 4.
	 173	 Opet 112, 7. 
	 174	 Koenig 1999, p. 267. 
	 175	 Koenig 1999, p. 261, 267. 
	 176	 En pays Yoruba, par exemple, 
lorsque l’un des jumeaux ne survit pas 
à sa naissance, son âme est furieuse, une 
colère qui est perçue comme dangereuse 

pour l’ensemble de la famille. Afin de 
l’apaiser, il faut réunir l’âme du mort à 
celle du jumeau vivant : pour ce faire, 
une statuette qui l’incarne est sculp-
tée, et les proches prennent soin d’elle 
comme elle le fait avec l’enfant survi-
vant. Ce type de statuette s’appelle un 
ibeji, « jumeau », littéralement « né deux ». 
Lorsque les jumeaux meurent tous les 

deux, on réalise aussi un ibeji, double 
cette fois, et c’est la mère qui en prend 
soin, portant la statuette sur son dos 
comme elle le ferait avec ses nouveau-nés. 
Sur ce thème, voir notamment Stoll G., 
Stoll M. 1980 ; Joubert 2016. 
	 177	 Voir supra, n. 36. Voir Lévi-Strauss, 
1991. 
	 178	 PN I, 116, 7 et 366, 18. 

rampe pour prendre Memphis, alors que Piânkhy veut « montrer sa puissance » et prendre la 
ville « comme une trombe d’eau ». Il y a dans tous les cas un élément déclencheur de l’état de 
ḫʿr ; celui-ci se traduit par une réaction violente et immédiate. La notion de colère paraît donc 
trop faible pour rendre l’intensité que véhicule le terme ḫʿr : il se traduirait plus volontiers par 
« se déchaîner » ou, à l’instar de la traduction choisie par Nicolas Grimal, « être enragé 171 ». Le 
mot apparaît aussi à trois reprises dans le P. Bremner-Rhind, d’époque ptolémaïque, au sein du 
Livre pour renverser Apophis 172 : c’est l’œil d’Atoum qui est alors ḫʿr contre le démiurge, pour 
l’avoir remplacé pendant qu’il s’était éloigné de lui, et la Grande Ennéade, à nouveau contre 
Atoum, pour « ce qu’il a fait avec sa main 173 ». Au temple d’Opet, enfin, dans un hymne à 
Osiris, il est dit du dieu : « C’est pour se poser sur le cadavre des rebelles qu’il est venu, le cœur 
déchaîné (jb.f ḫʿr.w). » On voit que la fureur ḫʿr est toujours dirigée contre quelqu’un de précis.

Dans le cas du charme H40, la rage du jumeau ḫʿr(w) est donc sans doute provoquée par 
un élément extérieur, qui pourrait être une attaque contre la grossesse. Une telle attaque semble 
relatée dans un papyrus magique ramesside (P. Deir el-Médineh 44), dont le but principal était, 
selon Y. Koenig, « de protéger la patiente contre un avortement provoqué par une influence 
néfaste 174 ». Le texte définit clairement la menace (l. 9-10) : « cet ennemi (ḫft), opposante (pft), 
mort (mt), morte (mtt), adversaire mâle (dȝy), adversaire femelle (dȝyt) qui vient pour agres-
ser (r ḥȝy, i.e. faire avorter) Ta-di-Imen 175 ». On se demande toutefois pourquoi un seul des 
jumeaux réagirait violemment à cette menace : il faut peut-être y voir le reflet du système 
d’oppositions qui prévaudrait à la construction du couple gémellaire, l’un étant potentiellement 
calme, l’autre déchaîné – système qui se trouve clairement manifesté par les noms portés par 
Souty et Hor, par exemple. On peut aussi, de manière plus pragmatique, penser que le jumeau 
furieux n’aurait pas survécu à sa naissance, le texte faisant alors discrètement référence à la 
crainte de perdre l’un des enfants, et aux répercussions de cette perte sur les vivants. Son esprit 
pourrait, éventuellement, leur devenir hostile 176. Enfin, il est possible d’y deviner une allusion 
à un affrontement des jumeaux dès le sein maternel, un motif bien connu de la mythologie 
gémellaire, à l’image de Jacob et Ésaü par exemple 177 ; dans ce cas, l’un provoquerait la fureur 
de l’autre, et c’est leur combat qui mettrait la grossesse en péril. 

« Jumeau », « jumelle » comme anthroponyme (à partir de la XXVe dynastie)

Un changement notable semble survenir à partir de la XXVe dynastie : c’est ce que J. Baines 
souligne en montrant que le substantif ḥtr devient un anthroponyme. pȝ ḥtr « Le Jumeau » 
ou tȝ ḥtr.t « La Jumelle » sont des noms courants dans la documentation démotique 178, mais 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 50	 marie-lys arnette

	 179	 Chappaz  1995, p.  171. Chez les 
Winye, au centre-ouest du Burkina Faso, 
il y a une catégorie originale d’enfants 
appelés « jumeau unique » (jimbikül). 
Ce sont des enfants nés singuliers, mais 
considérés comme membres d’un couple 
gémellaire. L’autre jumeau est à venir, 
en général d’une femme de la cour. 
Jacob 1995, p. 211-212.

	 180	 Baines 1985, p. 472. 
	 181	 Dasen 2005, p. 248-251. 
	 182	 Baines 1985, p. 471. Sur le terme 
δίδυμος comme substantif, voir Dasen 
2005, p. 16. 
	 183	 Sur les termes gemellus, geminus 
comme substantifs, voir Dasen 2005, 
p. 16-17.
	 184	 Voir supra, p. 30.

	 185	 Ann Arbor, Michigan University, 
Library P. 72. Dasen 2005, p. 264. Voir 
Papyri.info, P. Mich. 3 170. 
	 186	 Ann Arbor, Michigan University, 
Kelsey Museum 4529. Rowlandson 
1998, p. 75 ; Dasen 2005, p. 46. Voir 
Papyri.info, P. Mich. 3 169. 
	 187	 Dasen 2005, p. 253. 

il est difficile de dire s’ils correspondent à une gémellité réelle, ou bien symbolique. Pour 
J.-L. Chappaz, ils indiqueraient plutôt que l’enfant ainsi nommé se trouvait associé « à une 
personnalité en vue, que ce soit sur le plan familial, religieux ou politique 179 ». Le principe 
aurait été développé plus tard dans la sphère royale : Ptolémée VI Philométor portait, entre 
autres épithètes, celle de « jumeau de l’Apis vivant sur leur meskhenet » (ḥtr ḥp ʿnḫ m sḫnt.sn), 
c’est-à-dire sur le lieu de leur naissance, sans doute pour des raisons idéologiques – et non 
en raison d’un anniversaire commun, comme cela a parfois été proposé 180. Ce phénomène 
pourrait d’ailleurs être mis en parallèle avec le monde romain, où des personnages politiques 
furent « gémellisés » dès l’époque républicaine, pour des raisons dogmatiques 181. 

Le nom grec Didymos « Jumeau » était également fort répandu dans l’Égypte gréco-romaine, 
comme son pendant féminin, Didymé 182. Le nom Geminus ou Gemellus 183 était aussi courant 
dans le monde romain où, on l’a dit, les naissances gémellaires paraissent avoir été bien per-
çues 184. Dans certaines situations, il semble que la personne concernée soit effectivement un 
jumeau ou une jumelle biologique : par exemple, c’était sans doute le cas d’Apollonius et de 
Didymus, mentionnés comme scribes dans le texte du P. Mich. 3 170 185, daté de 49 et prove-
nant du nome Oxyrhynchite. Pour d’autres cas, les motivations sont moins claires. Citons les 
deux frères jumeaux, définis comme tels, du P. Mich. 3 169 186, qui est l’acte de leur naissance 
rédigé en 145 à Karanis : ils sont nommés Sorapion et Socration (selon un jeu manifestement 
phonétique 187), quand leur mère est Sempronia Gemella. Il est possible que celle-ci ait été 
jumelle, elle aussi, ou bien qu’elle ait été definie ainsi parce que, précisément, mère de jumeaux. 

Quoi qu’il en soit, ces noms en vogue dans l’Égypte tardive montrent que ce qui était 
autrefois tu (dans la plupart des cas au moins) ou craint aux époques antérieures était alors 
largement célébré. 

aux époques ptolémaïque et romaine

Pour les époques ptolémaïque et romaine, trois cas en particulier méritent notre attention : 
celui des jumelles rituelles du Sérapéum de Memphis, celui des enfants de Cléopâtre VII et 
d’Antoine, et celui des frères divinisés au temple de Dendour. La documentation légale permet 
aussi de tirer quelque enseignement quant à la perception de la gémellité, durant une période 
particulièrement influencée par le monde classique. Enfin, nous ferons un détour par une 
croyance de l’Égypte moderne, parce qu’elle a été interprétée comme héritée de l’Antiquité.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 51

	 188	 Hölbl 2001, p.  183 ; Volokhine 
2008, p. 182. 
	 189	 Voir la bibliographie récente dans 
Veïsse 2007, p. 69, n. 1. 
	 190	 Par exemple, dans P. Par. 26, col. 1, 
voir en dernier lieu, Milligan 2013, 
p. 12-18.
	 191	 Baines 1985, p. 473. 
	 192	 Colin 2002, p. 78. 

	 193	 UPZ I, 57 ; Colin 2002, p. 80. 
	 194	 Colin 2002, p. 79-80. 
	 195	 Volokhine 2008, p. 181-182. 
	 196	 Extrait du P.  BM  EA  10188, 
Faulkner 1933, p. 1-32. Voir en dernier 
lieu (texte, transcription, traduction) : 
Carrier 2014, p. 27-28. Comparer avec 
Volokhine 2008, p. 180.
	 197	 Carrier 2014, p. 27

	 198	 Carrier 2014, p. 29, 46, 70. 
	 199	 Carrier 2014, p. 36, 55. 
	 200	 Carrier 2014, p. 49. 
	 201	 Carrier 2014, p. 57. 
	 202	 Carrier 2014, p. 58. 

Des jumelles rituelles au Sérapéum de Memphis  
(époque ptolémaïque, règne de Ptolémée VI)

Sous le règne de Ptolémée VI, les sœurs Thauès et Taous trouvèrent refuge – en raison 
d’une histoire familiale mouvementée – auprès d’un ami de leur père, le reclus Ptolémaïos, au 
Sérapéum de Memphis. Là, en avril 164, elles endossèrent les rôles rituels d’Isis et de Nephthys 
dans les funérailles de l’Apis, puis rendirent le service régulier à l’Osiris-Apis 188. Elles sont citées 
dans 42 papyri appartenant aux archives privées de Ptolémaïos, qui correspondent à une centaine 
de documents rédigés, pour la plupart, en grec 189. Thauès et Taous y sont désignées comme 
« didymé 190 », et constitueraient donc un exemple fameux de gémellité. J. Baines considérait 
l’idée de leur gémellité biologique comme « certainly attractive », mais montrait en même 
temps qu’il n’était pas possible de l’affirmer 191. Pour Frédéric Colin, cette désignation semble 
avant tout cultuelle, considérant « les diverses variantes de leur titre collégial de δίδυμαί 192 ». 
L’auteur s’appuie sur un document d’importance pour notre propos : le brouillon d’une requête 
relative à la charge des jumelles, qui fait allusion aux jumelles précédentes, c’est-à-dire à celles 
qui officiaient avant Thauès et Taous 193. Il semble donc qu’être δίδυμαί aurait correspondu 
avant tout à une fonction particulière auprès de l’Apis 194 : si Thauès et Taous étaient bien sœurs, 
elles n’étaient pas nécessairement des jumelles biologiques. 

Youri Volokhine rapproche, je crois à juste titre, les didymé du Sérapéum d’un extrait du 
P. Bremner-Rhind 195. Le texte indique, à propos de deux officiantes jouant le rôle d’Isis et de 
Nephthys dans une cérémonie dédiée à Osiris (I, 2-4) :

On doit aller chercher deux femmes (st 2) au corps pur et qui n’ont pas été ouvertes (i.e. par 
l’enfantement) : alors on rasera les poils de leurs corps, on enveloppera leur tête d’une perruque [?], 
un tambourin dans leurs mains, leurs noms étant sur leurs épaules, pour Isis et Nephthys 196. 

Alors que les indications relatives à leur pureté et au décorum rituel sont précises, rien ne spécifie 
qu’elles doivent être jumelles, ni même sœurs. Plus encore, on remarque que le duel n’est pas employé 
pour le mot st, alors qu’il l’est systématiquement, dans ce texte, pour désigner les charges rituelles 
qu’endossent ces femmes : elles sont les « deux pleureuses » (ḏr.ty, I, 1) 197 et les « deux porteuses de 
tresses » (ḥnks.ty, I, 9 ; III, 23 ; VI, 23) 198. Il en va de même dans le discours qu’elles adressent à Osiris, 
où elles évoquent « les deux sœurs » (sn.ty, II, 6 ; IV, 24) 199, les « deux veuves » (ḫȝr.ty, IV, 3) 200, les 
« deux chanteuses » (ḫnw.ty, V, 1) 201 et les « deux déesses tutélaires » (rpy.ty, V, 4) 202, c’est-à-dire Isis 
et Nephtys qu’elles incarnent dans le rite. Ainsi, les deux femmes du P. Bremner-Rhind forment 
une paire indissociable, exprimée par le duel, uniquement en tant qu’officiantes, mais pas avant 
d’endosser ce rôle. Il en allait sans doute de même pour les didymé du Sérapéum. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 52	 marie-lys arnette

	 203	 Déjà mentionnés par Plutarque, 
Vie d’Antoine, XXXVII ; voir par exemple 
Hölbl 2001, p. 241-242. Je remercie 
F. Labrique pour nos échanges autour 
de ces personnages. 
	 204	 Capriotti Vittozzi 2011, p. 121 ; 
Grenier 2001, p. 104-105. 
	 205	 Grenier 2001, p. 105-106. 
	 206	 Baines 1985, p. 477 ; Hölbl 1994, 
p. 217 ; Grenier 2001, p. 104-105. 
	 207	 Dasen 2005, p. 265-267. 
	 208	 Sur la base d’un texte grec porté par 
un papyrus conservé à la Duke University 
(P.  Duk.  Inv.  491, voir Gonis  2000, 
p. 197-198 ; Dasen 2005, p. 267). 

	 209	 Plutarque, Vie d’Antoine, LIV, 7-9 ; 
Hölbl 2001, p. 244. 
	 210	 Hölbl 2001, p. 250. 
	 211	 Pour une statuette de bronze 
figurant éventuellement Hélios, voir 
Walker, Higgs 2001, p. 250-251. 
	 212	 Pour une représentation éven-
tuelle de Cléopâtre Séléné – en dehors 
du monnayage – voir Grenier 2001, 
p. 102-103, fig. 1-2, et p. 102, n. 3, pour 
une discussion autour de l’attribution 
de ce portrait de marbre. 
	 213	 Capriotti Vittozzi 2011, p.  115-
127. 

	 214	 Elle a été trouvée dans le voisi-
nage du temple, mais l’emplacement 
exact de la découverte n’est pas connu. 
Abdalla 1991, p. 189. 
	 215	 Voir toutefois Abdalla  1991, 
p. 189-193. P. Derchain (1962, p. 53) citait 
lui aussi la statue, d’après G. Daressy 
(1919, p.  189), sans l’avoir vue il me 
semble, puisqu’il mentionne que les 
« hiéroglyphes du soleil et de la lune » 
sont gravés sur leurs épaules, ce qui n’est 
pas le cas. 

Alexandre Hélios et Cléopâtre Séléné (règne de Cléopâtre VII) :  
une représentation d’un couple gémellaire au Musée égyptien du Caire ?

Le fait est bien connu des historiens, Cléopâtre VII et Marc-Antoine furent les parents 
de jumeaux de sexes différents, Alexandre Hélios et Cléopâtre Séléné 203. Il est possible que 
ces épithètes leur aient été données en souvenir d’un phénomène céleste particulièrement 
marquant : Jean-Claude Grenier évoque une éclipse solaire survenue en même temps que 
les événements d’Antioche, au printemps 36, lorsqu’Antoine et Cléopâtre s’y retrouvèrent et 
qu’Antoine reconnut ses enfants, leur attribuant alors leurs épithètes 204. L’auteur voit dans 
cette « collusion gémellaire des deux astres […] un correspondant cosmique à cet autre prodige 
de la nature », c’est-à-dire la naissance des jumeaux 205. Si les épithètes soulignent clairement 
l’aspect complémentaire de leur couple 206, elles célèbreraient aussi une sorte de bénédiction 
ainsi apportée par les cieux. À noter que les jumeaux de sexes différents sont un défi pour les 
sociétés très genrées 207, qui ne peuvent les considérer de la même manière : c’était le cas de la 
société égyptienne antique, aussi la fusion sociale des jumeaux proposée par J. Baines ne peut-
elle pas s’appliquer ici. Par contre, leur complémentarité était parfois extrême, et ils pouvaient 
même être perçus comme un couple conjugal ; un cas de mariage entre jumeaux, survenu au 
iie  siècle dans la ville d’Arsinoé, a d’ailleurs été révélé par la publication d’une déclaration 
légale faite par le couple 208.

Unis par la naissance, Alexandre et Cléopâtre furent séparés par l’histoire : Cléopâtre Séléné, 
ayant reçu la Cyrénaïque et la Libye comme héritage d’Antoine, épousa le roi de Maurétanie 
Juba II et vécut à Césarée ; Alexandre Hélios reçut quant à lui l’Arménie, la Médie et l’ensemble 
des territoires restant à conquérir, de l’autre côté de l’Euphrate 209 – on ne sait pas ce qu’il 
advint de lui après la mort de ses parents, si ce n’est qu’il fut élevé, avec sa sœur, par l’épouse 
romaine d’Antoine, Octavie 210. Si leur existence, donc, est bien attestée, Alexandre Hélios 211 
et Cléopâtre Séléné 212 ne sont jamais représentés ensemble. Toutefois, Giuseppina Capriotti 
Vittozzi a récemment reconnu leur image en une petite statue anépigraphe conservée au Musée 
égyptien du Caire (JE 46278, fig. 9) 213, en provenance de Dendara 214 et qui avait jusque-là 
peu retenu l’attention 215. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 53

	 216	 Abdalla 1991, p. 190. 
	 217	 Abdalla 1991, p. 190. 
	 218	 Abdalla 1991, p. 190. 
	 219	 Voir notamment Derchain 1962, 
p. 52.
	 220	 Voir infra, p.  59. A.  Abdalla 
(1991, p.  191) indique aussi que Chou 
et Tefnout apparaissent comme deux 
enfants dans les reliefs du temple d’Hibis, 
mais ils n’en présentent pas les caractéris-
tiques, en dépit de leur petite taille : ils 
sont des adultes miniatures. Voir Garis 
Davies 1953, pl. II, reg. VI.
	 221	 Abdalla 1991, p. 192. 
	 222	 Dunand  1979, p.  256-258. On 
ne connaît aucune représentation 
d’Harpocrate en compagnie de son 

éventuelle « jumelle ». Harpocrate peut 
certes, en de rares cas, être représenté 
deux, parfois même trois fois à travers 
le même objet, mais il est toujours 
masculin. Dunand 1979, p. 255-257 ; 
Malaise 2011, p. 51, n. 193, avec la biblio-
graphie idoine. F. Dunand emploie le 
terme de « jumelle » pour qualifier la 
version féminine du petit dieu, mais 
elle utilise systématiquement les guille-
mets, quand A. Abdalla semble prendre 
le terme au pied de la lettre.
	 223	 Par exemple, parmi les 200  sta-
tuettes d’époque romaine étudiées par 
F. Dunand (1979, p. 254), une fois seu-
lement Harpocrate est coiffé du disque. 
P. Ballet et G. Galliano (2010, p. 202) 

ont souligné « la multiplicité des iden-
tités enfantines qui se profile ou se 
cache derrière celui que l’on qualifie 
trop schématiquement d’Harpocrate », 
une recommandation qui semble bien 
devoir s’appliquer ici. Voir aussi les 
remarques de Dunand 1979, p. 38 et 
de Malaise 2011, p.  58-59, et surtout 
p. 122, dans un même esprit.
	 224	 Dunand 1967, p. 42. 
	 225	 Abdalla 1991, p. 192.
	 226	 Froehner 1869, p. 15-24 ; Nenna 
2003, p. 368, n. 101 pour la bibliographie. 
Merci à A. Pillon pour m’avoir signalé 
cet objet. 

Deux enfants nus, une petite fille et un petit garçon coiffé de la mèche typique du jeune 
âge, y sont figurés côte à côte et bras dessus bras dessous. Dressés sur les méandres formés 
par le corps de deux serpents, ils portent respectivement sur la tête un disque lunaire, dans 
son croissant, et un disque solaire, décorés chacun d’un œil-oudjat. Aly Abdalla a le premier 
suggéré de voir en eux des jumeaux 216, peut-être montrés dans un naos dont les côtés auraient 
disparu 217, et auraient porté les inscriptions qui font défaut aujourd’hui. Tout en soulignant 
la difficulté de l’identification, l’auteur a d’abord proposé de reconnaître les dieux Chou et 
Tefnout (parce qu’ils sont jumeaux aux époques tardives, parce que leur présence semble forte 
à Dendara 218 et parce qu’ils peuvent être les deux yeux du soleil 219). Toutefois, ils ne sont 
jamais, à ma connaissance, figurés comme des enfants 220. L’auteur évoque aussi la possibilité 
de voir la figure d’Harpocrate dans le petit garçon : il serait alors accompagné de sa contre
partie féminine, perçue comme sa jumelle 221. Françoise Dunand décrit effectivement quelques 
statuettes de terre cuite romaines qui représenteraient un Harpocrate au féminin – en raison 
de leur attitude et de leurs attributs, notamment le pot –, mais la figure est toujours montrée 
seule 222. De plus, Harpocrate n’est qu’exceptionnellement coiffé du disque, comme le petit 
garçon ici 223. Finalement, les enfants de la statue JE 46278 ne revêtent que l’aspect enfantin du 
jeune dieu, et aucun de ses attributs et attitudes que l’on observe habituellement (pot, lotus, 
cornucopia, doigt à la bouche, etc.). 

Les reptiles sur lesquels se dressent les deux enfants ne sont pas plus aisés à identifier. Ils 
pourraient jouer un rôle protecteur, ou évoquer sous un autre aspect les mêmes divinités 
que celles éventuellement figurées sous forme enfantine – quelles qu’elles soient –, un cas de 
« dédoublement » courant à cette époque 224. Bien sûr, ils pourraient aussi correspondre aux 
serpents Agathodémon et Isis-Thermouthis 225 – mais il est difficile de l’affirmer, parce que 
leurs têtes sont brisées. Particulièrement signifiants pour le propos qui nous occupe, deux 
documents à caractère astronomique lient précisément l’iconographie des ophidiens à celle 
des jumeaux : il s’agit de la Tabula Bianchini, datée du iie-iiie siècle et conservée au musée du 
Louvre (MA 540) 226, et du disque Daressy, daté sans doute du iie siècle et conservé au service 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 54	 marie-lys arnette

	 227	 Daressy 1901, p. 126-127. Voir en 
dernier lieu Nenna 2003, p. 367-368, et 
n. 97 pour la bibliographie. 
	 228	 Capriotti Vittozzi 2011, p.  118-
119. 
	 229	 Capriotti Vittozzi 2011, p.  121. 
CNNM 299-300, p.  109 ; pour l’iden-
tification au soleil de ce symbole, voir 
p. 40. Pour une analyse approfondie 
de l’iconographie de ces monnaies, voir 
Grenier 2001, p. 101-116. 
	 230	 CNNM, p. 88. 
	 231	 Grenier 2001, p. 102.
	 232	 Une gemme grecque du ier siècle 
(Staatliche Münzsammlung München, 
A  890, Dasen  2005, p.  95, fig.  38) 

montre exactement les mêmes symboles, 
un croissant surmonté d’un astre fait 
d’un noyau central et de six branches 
(soleil ou étoile). Ils accompagnent la 
figuration de la rencontre entre Mars 
et Rhéa Silvia, parents des Dioscures. 
De l’époque impériale date une autre 
gemme (Staatliche Münzsammlung 
München, 2330, Dasen 2005, p.  122, 
fig. 66) où les Dioscures sont associés 
au visage de Sol, à deux étoiles et à un 
croissant de lune, l’ensemble évoquant 
l’alternance complémentaire du jour et 
de la nuit. 
	 233	 CNNM 189-192, p. 87-88. 
	 234	 CNNM, p. 188. 

	 235	 Plus loin dans son développement, 
G.  Capriotti Vittozzi (2011, p.  123) 
évoque un autre denier sur lequel elle 
voit « un cobra coronato dal crescente lu-
nare », ce qui, à ma connaissance, n’existe 
pas : il s’agit en fait du serpent portant 
la couronne isiaque et accompagné d’un 
croissant de lune (CNNM 298, p. 108).
	 236	 Merci à N. Barbagli pour son aide 
précieuse quant aux critères de datation 
proposés pour cet objet. 
	 237	 Capriotti Vittozzi 2011, p. 121
	 238	 Renard 1948, p. 501. 

des Archives et Collections de l’Ifao (num. inv. 206) 227. C’est en effet un serpent barbu et 
coiffé du pschent, soit l’Agathodémon, qui correspond, dans la dodecaoros égyptienne, à la 
représentation classique – deux hommes, sans doute Hercule et Apollon – évoquant le signe 
zodiacal des Gémeaux. Le sens de l’association Gémeaux/serpents doit encore être éclairci, 
mais cet élément plaide, quoi qu’il en soit, en la faveur de l’interprétation que fait G. Capriotti 
Vittozzi de la statue du Caire. 

Si, pour G. Capriotti Vittozzi, l’objet figure les jumeaux de Cléopâtre et d’Antoine, c’est 
avant tout en raison des symboles portés sur leurs têtes 228. Pour l’auteure, l’utilisation du 
couple de symboles lune/soleil pour représenter Cléopâtre Séléné et Alexandre Hélios serait 
déjà attestée par la numismatique. Ces symboles apparaîtraient sur certaines monnaies frappées 
aux noms de Juba II et de son épouse Cléopâtre 229, où ils figureraient à la fois les jumeaux et 
l’éclipse à l’origine de leurs épithètes. Toutefois, si Jean Mazard considère certes le croissant 
présent sur ces pièces comme une allusion à Séléné, le « soleil » y évoquerait davantage, selon 
lui, le culte de Ba’al 230. En fait, il n’est pas même certain que ce supposé « soleil » en soit bien 
un. Si l’on suit J.-C. Grenier, l’iconographie développée sur les monnaies de Maurétanie serait 
« imprégnée d’éléments égyptiens 231 ». Or, le symbole « solaire » est fait d’un noyau central doté 
de six branches qui, dans l’iconographie pharaonique, se rapproche davantage d’une étoile. 
C’est dire si l’interprétation du couple lune/pseudo-soleil dans la numismatique est sujette 
à caution 232. Il faut ajouter que cette même association se retrouve au revers d’autres pièces 
frappées au seul nom de Juba 233, et même à celui d’Auguste 234, ce qui tend à montrer qu’elle 
n’est pas spécialement liée aux deux épithètes des jumeaux 235. 

Les critères de datation sont, bien sûr, essentiels dans l’identification de l’objet 236. Selon 
G. Capriotti Vittozzi, la sculpture du Caire daterait précisément de l’époque où Marc-Antoine 
reconnut officiellement ses jumeaux. La coiffure de la petite fille rappelle bien la coiffure « en 
côtes de melon », typiquement ptolémaïque selon l’auteure 237 ; elle était en fait en vogue du 
ive siècle av. J-.C., jusqu’au iiie siècle de notre ère 238. Plus intéressant est le fait que cette coiffure 
compte ici quatre côtes d’un côté de la tête, cinq de l’autre. G. Capriotti Vittozzi compare 
cette particularité à la fameuse tête attribuée à Cléopâtre VII conservée au musée du Vatican 
(Inv. 38511), où quatre côtes sont visibles de chaque côté, et en fait un trait typique de la reine, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 55

	 239	 Walker, Higgs 2001, p. 218-219 ; 
sur la coiffure portée par cette tête, voir 
aussi Renard 1948, p. 504-505. 
	 240	 Grenier 2001, p. 103, fig. 3. 
	 241	 Walker, Higgs  2001, p.  219 ; 
Grenier 2001, p. 103, fig. 1-2, et p. 102, 
n. 3, pour les opinions contraires.
	 242	 Walker, Higgs 2001, p. 220-221. 
Voir aussi la tête du British Museum 
(1879,0712.15), là encore différemment 
coiffée. Walker, Higgs 2001 p. 228-229. 
	 243	 Capriotti Vittozzi 2011, p. 120. 
	 244	 Merci à F.  Labrique pour cette 
suggestion. 
	 245	 Sur la gestation dans un serpent, 
et la naissance comme une sortie, voir 
Arnette à paraître. Sur la complémen-
tarité des deux astres, notamment sous la 

forme de deux yeux, voir Derchain 1962, 
p. 20-21. Un lien se trace avec l’iconogra-
phie de l’ouroboros : dès la XXIe dynastie, 
une vignette du papyrus mythologique 
d’Herouben A (P. Caire 133, JE 31986) 
montre l’enfant solaire en gestation à 
l’intérieur du serpent qui se mord la 
queue, celui-ci étant posé sur le double 
lion Routy (jumeaux ?) et accompagné 
par un œil-oudjat (présent ici également). 
Voir Piankoff, Rambova 1957, p. 22, 
fig. 3. Sur l’ensemble de ce document, 
Piankoff 1949, p. 129-144, pl. I-XII (en 
particulier, pl. IV).
	 246	 Non seulement le soleil, bien sûr, 
mais aussi la lune peuvent revêtir une 
forme enfantine, par exemple dans un 
texte d’Edfou (Edfou  III,  207, 6-7). 

Cauville 2013, p. 512. L’astre est asso-
cié au cycle de la vie humaine dans un 
texte de la porte d’Évergète, cité par 
Derchain  1962, p.  27-28, 43. Voir 
Clère 1961, pl. 60, légende relative à 
Khonsou (Urk. VIII 89 b), et l’analyse 
de Labrique 2003, qui insiste tout par-
ticulièrement sur l’aspect enfantin de la 
lune.
	 247	 Derchain p. 20-21, 52. 
	 248	 C’est l’opinion de G.  Daressy 
(1919, p.  189), qui consacre une note 
rapide à cette statue. On notera d’ail-
leurs qu’Apollon, le soleil, et Artémis, la 
lune, sont jumeaux, et qu’ils ont maille 
à partir avec Python dès leur naissance. 

qui aurait été transmis à sa fille 239. La figuration de Cléopâtre VII sur un tétradrachme frappé 
à Antioche, en 36, montre également quatre côtes sur le côté de la tête240. Toutefois, la tête du 
musée de Cherchell (S. 66 [31]) 241, attribuée à Cléopâtre VII ou à Séléné, montre quant à elle 
un tout autre agencement de la chevelure, comme celle de Berlin (SMBA 1976.10) 242. Quoi 
qu’il en soit, à l’exception de la monnaie, ces exemples sont des attributions et ne peuvent 
donc être considérés comme des preuves définitives. Les traits des visages des deux enfants 
seraient eux aussi typiques du règne de Cléopâtre VII : G. Capriotti Vittozzi les compare à 
ceux d’une statue d’un gouverneur de Dendara, Pakhom, conservée au Detroit Institute of 
Arts (51.83), et datée entre 50 et 30 av. J.-C. 243. Il est vrai que l’on devine une certaine similarité, 
mais les faces des enfants sont aujourd’hui si abîmées qu’une critique stylistique s’avère bien 
hasardeuse. Aussi, la datation de la statue est très probablement à situer à la fin de la période 
ptolémaïque ou à la période romaine, mais il me semble qu’il n’est pas possible de l’attribuer 
en particulier au règne de Cléopâtre VII. 

La statue montre un détail qui n’a pas retenu l’attention, et qui pourrait pourtant guider 
l’interprétation sur un autre chemin : les enfants ne sont pas véritablement debout sur les 
serpents, mais sont tous les deux coupés à mi-cuisses, sans qu’il ne s’agisse pour autant d’êtres 
hybrides, comme on peut en voir à cette époque – Sérapis Sol et Isis Luna, en certains cas 244. 
Or, le fait de couper les êtres à mi-cuisses est un biais visuel permettant d’exprimer la sortie d’un 
espace. Par exemple, il est utilisé dans le Livre des Morts de Nebqed (Musée du Louvre, N 3068) 
pour montrer que le défunt sort de son tombeau. Il est donc possible que les deux enfants de 
la statue JE 46278 émergent des méandres formés par les corps des serpents, c’est-à-dire qu’ils 
seraient en train de naître d’eux 245. Ils pourraient alors représenter les astres eux-mêmes, à leur 
lever, sortant de l’Incréé 246. Dans ce cas, la lune serait féminine, fait certes surprenant, mais 
pas impossible : pour Philippe Derchain, elle devient femelle dès lors qu’elle est unie à l’œil 
d’Horus, or chacun des enfants de la statue porte bien un oudjat sur sa tête 247. On peut aussi 
songer à la possibilité de l’adoption d’usages grecs, où l’astre est personnifié par une femme 

– et c’est bien à des canons classiques que répondent les corps des deux enfants 248. Si les cycles 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 56	 marie-lys arnette

	 249	 Cauville 2013, p. 419-436 (en par-
ticulier à partir de la p. 430), 508-526 
(Osiris-lune).
	 250	 Cauville 2013, p. 532. 
	 251	 F.  Colin et F.  Labrique (2002, 
p. 47-59) ont montré que le cycle de 
la lune et celui du soleil sont déjà mis 

en parallèle à Baharyia (tombe de 
Petastarté), afin d’associer le défunt à 
un renouveau à la fois quotidien et men-
suel. La lune y est d’ailleurs représentée 
comme un enfant. 
	 252	 Bagnall, Frier  1994, p.  43-44, 
p. 43, n. 1.

	 253	 Voir Dasen 2005, p. 45, avec de 
nombreuses références. 
	 254	 Ibn Ḥawqal, Kitāb Ṣūrat al-arḍ, 
p.  160. Merci à R.  Seignobos pour 
m’avoir indiqué cette référence. 
	 255	 Scheidel 1996, p. XX. Voir supra, 
n. 1. 

lunaire et solaire sont naturellement inversés, c’est-à-dire que l’un naît au matin et l’autre le 
soir venu, ils n’en sont pas moins figurés parallèlement en certaines occasions, comme ils le 
seraient ici : c’est le cas dans les décors du pronaos du temple d’Hathor de Dendara, non loin 
du lieu où la statue a été découverte 249. Le parcours de la lune y est d’ailleurs accompagné 
par trois divinités ophidiennes, « qui représentent les trois formes de la création 250 ». Si les 
parcours des Deux Luminaires sont inversés au pronaos de Dendara, ils seraient, sur notre 
statue, concomitants, c’est-à-dire qu’ils représenteraient ensemble le « mouvement cosmique 
perpétuel », pour reprendre les mots de Sylvie Cauville251. C’est bien ce que suggère aussi la 
présence des yeux-oudjat, l’un gauche, l’autre droit, portés sur la tête des enfants. 

Il est donc possible que cette statue représente les jumeaux de Cléopâtre, mais aucun argu-
ment avancé par G. Capriotti Vittozzi ne s’avère véritablement définitif ; d’autres possibilités 
sont à prendre en compte, et les unes n’excluent d’ailleurs pas les autres. Il pourrait bien s’agir 
d’une représentation de la naissance des astres, solaire et lunaire qui, en filigranes, évoquerait 
les enfants de la reine – ou inversement. 

Multiplication des cas dans les documents juridiques et frères divinisés  
au temple de Dendour (époque romaine) : la folie des jumeaux ?

Dans les recensements d’époque romaine, surtout en provenance des nomes Arsinoïte 
et Oxyrhynchite, Roger S. Bagnall et Bruce W. Frier ont identifié un nombre très élevé de 
jumeaux, qui correspondraient selon eux à une naissance sur vingt252. Il est vrai que plusieurs 
auteurs classiques, tels Columelle ou encore Aristote citant Strabon, rapportèrent la fréquence 
des naissances gémellaires en terre égyptienne 253. Le géographe Ibn Ḥawqal, qui séjourna en 
Égypte au xe siècle, écrivit lui aussi 254 : 

La femme copte met souvent au monde à la fois deux, trois et même quatre enfants, fait qui 
ne se produit nulle part, en aucun autre pays. Et encore la chose n’a rien d’extraordinaire, 
puisqu’on la constate à plusieurs reprises en une même année. La raison en est, dit-on dans 
le pays, que l’eau est « féminine », et on veut parler de l’eau du Nil qui, assure-t-on, offre 
une disposition spéciale en ce sens.

Toutefois, Walter Scheidel souligne que les chiffres avancés par R.S. Bagnall et B.W. Frier 
ne peuvent correspondre, d’un point de vue biologique, à la proportion habituelle des nais-
sances gémellaires, quatre fois moins élevée 255. Suivi par V. Dasen, il montre que le constat de 
R.S. Bagnall et B.W. Frier se basait principalement sur l’âge déclaré des enfants – dans quatre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 57

	 256	 Scheidel 1996, p. 48, n. 61 pour 
les références ; Dasen 2005, p. 46. 
	 257	 Scheidel 1996, p. 56-57.
	 258	 Encore rapportées par G. de Nerval 
dans son Voyage en Orient : « L’eau du Nil 
est la plus estimée […] elle est réputée 
favorable à la fécondité. »
	 259	 Voir supra, p. 50 et n. 185. 
	 260	 Cambridge, Harvard University 
Library (SM 4358). Dasen 2005, p. 264. 
Voir Papyri.info, P. Oxy. 3 533. 

	 261	 Oxford, Bodleian Library 
(MS. Gr. class. b. 5 (P)). Dasen 2005, 
p. 264. Voir Papyri.info, P. Oxy. 8 1119. 
	 262	 Riad 1991, p. 174 ; voir les correc-
tions de G. Nachtergael (1993, p. 231). 
Merci à S. Dhennin pour ces références.
 	263	 Dasen 2005, p. 266-267 et p. 266, 
fig. 182. Voir toutefois une lecture diffé-
rente dans Wagner 1994, p. 115-116, qui 
y voit deux garçons. 
	 264	 Nachtergael 1993, p. 231. 

	 265	 Blackman 1911, pl. XII, XVI, XXIV, 
XLIX, LIV ; Monnet-Saleh  1968, 
p. 4-5. 
	 266	 Monnet-Saleh  1968, p.  4 et 
n. 13-14. 
	 267	 Blackman 1911, p. 82-83, notam-
ment parce qu’ils portent le titre de ḥsy, 
que l’on donne habituellement aux 
noyés ; voir aussi Monnet-Saleh 1968, 
p. 4. Sur l’apothéose par noyade, voir 
notamment Morenz 1959, p. 140-142.

cas seulement les enfants sont clairement qualifiés de jumeaux – qui, parfois, ne sont pas 
même de la même mère 256. Pour W. Scheidel, les âges déclarés peuvent d’ailleurs être faux, et 
ce volontairement, afin de « gémelliser » des enfants, pour des raisons qui demeurent encore 
obscures 257 – un phénomène qui souligne bien la faveur dont ils bénéficiaient à ce moment-là. 

S’il me semble possible que les jumeaux aient pu être plus nombreux en terre égyptienne 
de l’Antiquité tardive qu’en d’autres endroits et en d’autres temps – on l’a dit, il existe des 
disparités importantes en la matière –, je crois surtout que les vertus attribuées à l’eau du 
Nil 258 comme la fertilité effective de la Vallée, fondaient les croyances qui entouraient celle 
des femmes égyptiennes, et que colportèrent les auteurs anciens. 

Les sources juridiques de l’époque romaine donnent quelques indices quant à la vie quoti-
dienne des jumeaux. Elles tendent à montrer que certains d’entre eux vivaient et travaillaient 
ensemble, comme Souty et Hor, et Niânkhkhnoum et Khnoumhotep bien avant eux. V. Dasen 
cite ainsi le cas des scribes Apollonius et Didymus, deux possibles jumeaux officiant ensemble 
dans la ville d’Oxyrhynche 259 ; celui de deux frères simplement qualifiés de didymoi et vivant 
ensemble au sein de la maisonnée d’Apion, mentionnés dans la lettre P. Oxy. 3 533 260 ; celui, 
enfin, de Theon et d’Arsinoüs, qui ensemble furent collecteurs d’impôts, au milieu du iiie siècle. 
Dans la pétition au stratège portée par le P. Oxy 8 1119 261, on apprend qu’ils possédaient, à deux, 
une propriété dans la ville d’Oxyrhynche. Enfin, une stèle de Kôm Abou Billou, datée entre le 
ier et le iie siècle et conservée au Musée égyptien du Caire (JE 65494) 262, représente un garçon 
et une fille se tenant par la main – un seul de leurs bras levé en geste de prière 263. La légende 
indique : « Simos, Simé, didymoi », c’est-à-dire qu’il s’agit de jumeaux inhumés ensemble. À la 
suite de Georges Nachtergael, on remarque aussi que le nom de la fillette, Simé, est unique264 : 
c’est qu’il a peut-être été forgé à partir de celui de son frère. 

La faveur dont, manifestement, les jumeaux jouissaient dans l’Égypte romaine pourrait avoir 
été poussée jusqu’à la divinisation. Le temple de Dendour (NY, Metropolitan Museum of Art, 
68.154) construit à l’époque d’Auguste, était non seulement dédié à Isis, mais aussi à deux frères 
divinisés, Padiaset et Pahor, fils du chef nubien Kouper. Ils reçoivent, en plusieurs tableaux 
du temple (fig. 10), un culte rendu par le roi 265, au même titre que les autres dieux. L’équité 
est loin d’être totale entre les frères : Padiaset reçoit ce culte onze fois, tandis que Pahor n’en 
bénéficie qu’en trois occasions 266. Les raisons de leur divinisation ne sont pas claires. Certains 
auteurs ont proposé qu’elle puisse être liée à leur noyade dans la région 267, d’autres avançant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 58	 marie-lys arnette

	 268	 Cette crypte a aussi été vue comme 
servant à donner l’oracle. Contre cette 
théorie, voir Bianchi 1998, p. 773-780. 
	 269	 Monnet-Saleh 1968, p. 4. 
	 270	 Aldred 1978, p. 32. 

	 271	 Monnet-Saleh 1968, p. 3. 
	 272	 Chappaz 1995, p. 169. 
	 273	 Blackman 1911, pl. LXXIII-LXXIV. 
	 274	 Voir supra, p. 53-54.
	 275	 Monnet-Saleh 1968, p. 11. 

	 276	 Baines 1985, p. 472-475. 
	 277	 Voir supra, p. 31. 
	 278	 Chappaz 1995, p. 173-174. 
	 279	 Duquesne 2002, p. 187-198. 

même que l’un des frères aurait été enterré dans la crypte du temple 268 : Pahor pour Janine 
Monnet-Saleh 269, Padiaset pour Cyril Aldred 270. Toutefois, comme J. Monnet-Saleh le souligne, 
cette mort particulière n’explique pas à elle seule la divinisation de ces deux personnages civils 

– ou bien les noyés divinisés devraient être, assez logiquement, beaucoup plus nombreux 271.
Aussi, les deux frères ont parfois été envisagés comme des jumeaux 272, et leur culte à 

Dendour pourrait alors faire écho à celui des Dioscures dans le monde classique. On remarque 
en effet que les noms des deux hommes insistent sur la relation familiale qui les unit, l’un étant 
dédié à Isis, et l’autre à Horus, selon un modèle proche de celui observé chez Souty et Hor. 
On note aussi la complémentarité de certaines scènes dans lesquelles ils apparaissent : quand 
Pahor honore Isis, c’est vers Osiris que Padiaset se tourne 273. On remarque enfin que Padiaset 
a clairement le premier rôle, portant notamment la couronne blanche ou encore l’épithète de 
« serpent sacré de Dendour » (pšy nt ṯḥwt), c’est-à-dire l’Agathodémon – qui, on l’a vu, semble 
parfois lié à la gémellité 274 –, deux caractéristiques que son frère ne partage jamais 275. 

Toutefois, il n’y a pas entre les deux une légère primauté de l’un sur l’autre, comme chez 
d’autres jumeaux, mais au contraire un très net avantage de Padiaset sur Pahor. De plus, aucun 
lien particulier n’est mis en scène, et ils ne sont jamais qualifiés de jumeaux, un terme pourtant 
largement utilisé à cette époque. L’hypothèse de la gémellité, qui pourrait être à l’origine de 
leur divinisation, est certes tentante, mais elle ne repose sur rien de déterminant. 

Des dieux qui deviennent jumeaux (époque romaine)  
aux jumeaux qui se changent en chats (époque moderne)

Dans le monde divin, et en parallèle au monde civil, la multiplication des mentions de 
jumeaux aux époques grecque et romaine est aussi nettement perceptible. Avant la domina-
tion lagide, les dieux égyptiens n’étaient jamais véritablement jumeaux, c’est-à-dire nommé-
ment qualifiés comme tels, bien que certaines divinités aient formé des paires 276. J. Baines 
et J.-L. Chappaz l’ont déjà souligné 277, aussi n’est-il pas nécessaire d’y revenir longuement. 
Rappelons simplement qu’Isis et Nephthys sont « les deux sœurs » (sn.ty, avec l’utilisation 
notable du duel) dès les Textes des Pyramides – une paire qui est toutefois plus fonction-
nelle qu’intrinsèque, puisqu’elle s’exprime particulièrement à travers la résurrection d’Osiris, 
mais de manière très secondaire en d’autres circonstances, par exemple si l’on considère la 
maternité d’Isis 278. Récemment, Terence Duquesne a montré que les dieux canidés Anubis et 
Oupouaout forment eux aussi un binôme, étant à la fois complémentaires et opposés, dans 
la documentation d’Assiout au Moyen Empire 279 ; il a donc proposé que ces deux dieux 
aient été perçus, dans cette région au moins et à cette époque, comme jumeaux. Toutefois, 
ce couple n’est jamais conceptualisé, c’est-à-dire clairement énoncé, comme étant gémellaire. 
Chou et Tefnout étaient eux aussi envisagés comme une paire : dès le spell 80 des Textes des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 59

	 280	 Wit 1951, p. 123-127 ; Yoyotte 2005, 
p. 526.
	 281	 Baines 1985, p. 476. 
	 282	 Tombe d’Ib-pameny et Pa-mehyt, 
qui font représenter chacun leur ciel de 
naissance. Neugebauer, Parker 1969, 
no 72, pl.  51. Les deux étoiles princi-
pales de cette constellation sont, bien 
sûr, Castor et Pollux en Grèce, Lugal-irra 
et Meslamta-ea en Mésopotamie (sur ce 
dernier point, Kuntzmann 1983, p. 74 ; 
Campion, Gieseler Greenbaum 2016, 
p. 97-100). 
	 283	 Baines  1985, p. 476 et n. 66, 68 
pour les références aux zodiaques. Voir 
supra, p. 46. 

	 284	 F. Haykal (2010, p. 131-132 et n. 2) 
indique que la croyance est connue dans 
toutes les classes sociales (étant parfois 
considérée comme une superstition 
datée, parfois comme un fait avéré). 
L’auteure mentionne un programme dif-
fusé en 2007 sur une chaîne de télévision 
égyptienne, au cours duquel enfants biss 
et adultes anciennement biss évoquaient 
leurs expériences en tant que chats sau-
vages. 
	 285	 Legrain 1914. Pour d’autres réfé-
rences à cette croyance, voir Haykal 2010, 
p. 134, n. 1. 
	 286	 Legrain 1914, p. 117-126. 

	 287	 Legrain 1914, p. 120. « Cet animal 
ne doit pas être confondu avec le goutt 
ou chat domestique, qui ne fait pas 
grand-chose. »
	 288	 « On en garde de bons souvenirs, 
et une laitière toute ridée de Louqsor, 
une bissa, chenue comme la vieille 
Heaulmière, regrette le temps lointain 
où son âme de chat allait si gaillardement 
rôder dans les cuisines des alentours. » 
Legrain 1914, p.  121-122. Les parents 
inquiets tentent toutefois d’empêcher les 
escapades nocturnes de leurs enfants, si 
plaisantes soient-elles pour eux, par l’em-
ploi de divers remèdes (Legrain 1914, 
p. 125). 

Sarcophages (CT II, 32f ), ils sont les « deux enfants » (sȝ.ty), les « deux oisillons » (ṯȝ.ty) issus 
d’Atoum, avec là encore l’emploi signifiant du duel. Enfants de Rê, ils étaient des chats à par-
tir du règne d’Amenhotep III, « formes aimables » du double lion Routy, que les deux dieux 
pouvaient incarner 280. C’est seulement à partir de l’époque romaine que Chou et Tefnout 
furent clairement jumeaux : on le voit sur les zodiaques 281, par exemple ceux de la tombe de 
deux frères à Athribis (Moyenne Égypte), datée du iie siècle apr. J.-C., où ils forment le signe 
des Gémeaux 282. Ils se font face et se tiennent par la main, selon la même attitude que le signe 
Gard. A80, qui détermine le mot « jumeau 283 ». 

De cette gémellité tardivement attribuée à Chou et Tefnout, et parce qu’ils peuvent être des 
chats, Fayza Haykal a voulu voir l’origine d’une croyance de Haute Égypte, toujours vivace 
aujourd’hui 284. Elle est notamment rapportée par Georges Legrain, dans un ouvrage pour 
le moins savoureux, compilant les observations à caractère folklorique qu’il réalise au début 
du xxe siècle dans la région de Louqsor 285. Penchons-nous sur « le cas étrange de Mohamed 
el-Biss », que l’auteur classe parmi les légendes populaires 286. Il s’agit d’un petit garçon, nommé 
Mohammed Abd el-Al, mais surnommé el-biss. G. Legrain constate que le cas n’est pas unique, 
et rencontre enfants et adultes surnommés el-biss, « le chat sauvage » – el-bissa pour les femmes. 
L’auteur définit ainsi le biss, ou la bissa, par opposition au chat domestique : 

Celui qui rôde la nuit et vole dans les cuisines désertes, l’être quelque peu effrayant qui, 
dans ses bonds apeurés, fait tinter ou tomber les casseroles et, finalement, passe en un trait 
noir par la fenêtre ouverte 287.

G. Legrain cherche à appréhender les raisons de cette curieuse association. Il comprend 
vite que ceux et celles surnommés el-biss ou el-bissa seraient en fait dotés d’une âme de chat 
sauvage, qui pourrait nuitamment s’incarner dans un chat véritable et commettre sous cette 
forme quelque menu larcin – un don perdu à l’âge adulte, et regretté d’ailleurs par ceux qui, 
enfants, le possédaient 288 : 

La conséquence de ce fait, incontesté ici, est que, si, d’aventures, quand Mohammed Abd 
el-Al est endormi, son âme de chat éprouve une fringale nocturne, sent une odeur de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 60	 marie-lys arnette

	 289	 Legrain 1914, p. 121. 
	 290	 Legrain  1914, p.  124-125. 
W.  Blackmann (2000, p. 89), dans le 
bref paragraphe qu’elle consacre au phé-
nomène, rapporte avoir vu un jumeau 
biss se plaindre à une femme des mauvais 
traitements qu’elle lui a infligés, alors 
qu’il revêtait sa forme nocturne et féline. 

	 291	 Legrain 1914, p. 122. 
	 292	 Lévi-Strauss  1991, chapitre  X 
« Jumeaux : saumons, ours, loups ». 
C. Lévi-Strauss compare ce fait avec les 
Ghiliak de Sibérie extrême-orientale, qui 
tiendraient les jumeaux pour des ours 
déguisés en humains ; je crois l’idée de 
la transformation et de la mystification 

assez proche du phénomène du biss 
égyptien. 
	 293	 Lévi-Strauss 1991, en particulier 
chapitre I « Une grossesse intempestive ». 
	 294	 Evans-Pritchard 1936, p. 236 ; 
Evans-Pritchard  1956, p.  132. Voir 
aussi Turner 1969, p. 47-48. 

poisson, de rat ou de cuisine, ce qui, pour une âme, même pour une âme de chat, semble 
assez inattendu, son âme, dis-je, ne pensera rien moins qu’à abandonner le corps humain 
qu’elle anime. Elle s’évadera pour entrer dans un corps factice de chat sauvage, de biss, 
puisqu’il faut l’appeler par son nom, non pas pour courir la prétentaine et miauler dans 
la nuit, mais pour aller voler dehors ce qui pourra assouvir sa faim ou sa gourmandise289.

L’égyptologue rapporte que les petits crimes des biss restent toutefois impunis, puisque 
quiconque s’aviserait de les châtier mourrait aussitôt 290. Poursuivant son enquête, il constate 
que « n’est pas biss qui veut […] : on est biss de naissance 291 ». En effet, biss et bissa sont des 
jumeaux, qui transmettent leur don de transformation à leur descendance elle aussi gémellaire.

L’hypothèse de F. Haykal manque d’éléments pour venir l’appuyer, c’est-à-dire de traces 
de liens suivis entre l’époque pharaonique et l’époque moderne, qui seuls attesteraient la 
permanence du motif jumeau/chat à travers le temps, et donc son éventuel ancrage antique. 
De plus, le fait n’est pas propre à l’Antiquité égyptienne et les jumeaux revêtent souvent des 
formes animales : c’est le cas chez les Nuer du sud du Soudan, par exemple, où les jumeaux sont 
des oiseaux, ou dans les cultures amérindiennes, où ils sont saumons et ours 292 ; là, le jumeau 
mythique Lynx, bien sûr, est aussi nommé « Chat Sauvage 293 ». Pour Edward Evans-Pritchard, 
cet aspect animal des jumeaux montre avant tout la relation particulière qu’ils entretiennent 
avec le divin 294, n’étant pas tout à fait d’ici, pas tout à fait d’ailleurs, et toujours entre les deux. 

conclusion

Depuis l’Ancien Empire, les jumeaux égyptiens que la documentation nous permet de 
reconnaître comme tels ne partageaient pas seulement leur naissance, mais aussi leur vie 
et leur carrière. Niânkhkhnoum et Khnoumhotep portaient les mêmes titres de prêtrise et 
occupaient les mêmes fonctions, tout comme Souty et Hor, architectes d’Amenhotep III, au 
Nouvel Empire, ou encore, à l’époque romaine, les scribes Apollonius et Didymus, et les col-
lecteurs d’impôts Theon et Arsinoüs. Les documents légaux de cette époque montrent que les 
jumeaux pouvaient vivre ensemble, partageant la même maison. Il n’est donc pas surprenant 
qu’ils aient pu aussi être inhumés à deux, et ce à toutes les époques. Aux époques tardives, des 
jumelles, réelles ou rituelles, célébraient le culte au Sérapéum quand d’autres frères, éventuel-
lement jumeaux, auraient peut-être été divinisés à Dendour ; des dieux formant autrefois des 
duos devinrent clairement jumeaux, et des enfants étaient nommés « Jumeau » ou « Jumelle » 
(en égyptien comme en grec), sans même être jumeaux. Finalement, quasiment à chaque fois 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 61

	 295	 Voir toutefois une hypothèse 
concernant la compréhension d’un 
passage du papyrus Ifao num. inv. H40, 
supra, p. 48-49. Osiris et Seth, faut-il 
le rappeler, ne sont jamais qualifiés de 

« jumeaux », même si le mythe et ses 
évolutions évoquent ce que l’on constate 
ailleurs quant à l’opposition et à la 
complémentarité gémellaire.
	 296	 Lévi-Strauss 1991. 

	 297	 Kuntzmann 1980, p. 254. 

que la gémellité était exprimée, de manière plus ou moins explicite, c’est qu’elle était bien 
perçue, voire célébrée. Les réactions suscitées n’en étaient pas moins ambivalentes : les mutila-
tions portées par les stèles de Souty et Hor pourraient bien être liées à leur gémellité, et deux 
décrets oraculaires de la Troisième Période intermédiaire témoignent de la crainte éprouvée 
face à la naissance gémellaire, sans doute le reflet de la dangerosité effective de l’événement 
et, peut-être, des jumeaux eux-mêmes. La gémellité est un prodige – et toujours, le prodige 
suscite à la fois frayeur et émerveillement – puisqu’elle apporte le fantastique à la naissance 
royale décrite dans le conte du P. Westcar ; elle l’est toujours aujourd’hui, avec les croyances 
ambiguës qui entourent biss et bissa. 

Le silence qui entourait les jumeaux avant la rupture que constitue ici la Troisième Période 
intermédiaire, lorsque les sources devinrent beaucoup plus nombreuses et que la catégorie 
« jumeau » apparut à l’écrit, est très difficile à interpréter. La fusion sociale proposée par J. Baines 
est certes une solution, mais lorsque les sources parlent, elles ont tendance à dire le contraire. 
D’autres propositions, tout aussi hypothétiques, pourraient venir l’expliquer : la gémellité aurait 
pu être mise en avant uniquement dans les cas où elle aurait été au service de la glorification 
des défunts, en raison d’une position sociale qui en dépendait peut-être. Dans les autres cas, 
elle aurait été tue, soit parce qu’elle n’était pas considérée comme pertinente dans la célébration 
normée des personnages concernés, soit parce qu’elle était perçue comme hors norme, sans 
être nécessairement l’objet d’un tabou. Aux époques tardives, peut-être en raison d’influences 
extérieures, venues du monde classique, la gémellité aurait alors été glorifiée pour elle-même, 
c’est-à-dire même dans les cas où elle n’aurait pas été à l’origine d’un statut particulier.

Sur toute la période, les jumeaux égyptiens sont montrés comme étant très proches, par 
le lien qui les unit, et complémentaires, à travers des jeux de miroirs, mais jamais identiques. 
L’ambivalence entre unicité et double, par l’image et parfois par le texte, les effets d’opposition 
et de complémentarité, qui s’exprimaient notamment avec le choix de leurs noms, montrent 
que les jumeaux étaient bien deux individus, mais que ces deux individus appartenaient à 
une même entité, un couple perçu comme premier et inséparable. À une éventuelle excep-
tion près, il n’y a pas de violence mythique entre jumeaux égyptiens, telle la vengeance 
d’Atrée forçant Thyeste à manger ses propres enfants, ou celle de Romulus tuant Rémus 295. 
Ce qui est en jeu, comme R. Kuntzmann le soulignait à propos des jumeaux mythiques du 
Proche-Orient ancien, ou encore C. Lévi-Strauss pour les cultures amérindiennes 296, c’est 
« un déploiement actif des différences 297 », une opposition dynamique, et non un simple 
phénomène de ressemblances. Ce déséquilibre subtil, ces différences dans l’unité forment 
une dynamique, c’est-à-dire un mouvement créatif qu’interdirait une similitude parfaite 
entre les jumeaux, une égalité statique et donc, nécessairement, stérile. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 62	 marie-lys arnette

bibliographie

Abdalla 1991
A. Abdalla, « A Graeco-Roman Group Statue of 

Unusual Character from Dendara », JEA 77, 1991, 
p. 189-193.

Aldred 1978
C. Aldred, « The Temple of Dendur », MMAB 36/1, 

1978, p. 3-64. 
Alexandre 2012
L. Alexandre, « Les vrais jumeaux n’existent pas », 

article en ligne sur le LeMonde.fr, http://www.
lemonde.fr/sciences/article/2012/12/06/les-vrais-
jumeaux-n-existent-pas_1801236_1650684.html, 
consulté le 23 mars 2017. 

Arnette 2014
M.-L. Arnette, « Purification du post-partum et 

rites des relevailles dans l’Égypte ancienne », 
BIFAO 114, 2014, p. 19-71.

Arnette à paraître
M.-L. Arnette, Regressus ad uterum. La mort comme 

nouvelle naissance dans les grands textes funéraires 
de l’Égypte pharaonique (Ve-XXe dynastie), BdE 
(à paraître).

Assmann 1975
J.  Assmann, Ägyptische Hymnen und Gebete: 

Eingeleitet, übersetzt und erläutert, BAW, Zurich, 
1975.

Augé 1982
M. Augé, Le génie du paganisme, Paris, 1982.
Bagnall, Frier 1994
R.S. Bagnall, B.W. Frier, The Demography of Roman 

Egypt, Cambridge, 1994. 
Baines 1985
J. Baines, « Egyptian Twins », Orientalia  54, 1985, 

p. 461-482. 
Baines, McNamara 2007
J. Baines, L. McNamara, « The Twin Stelae of Suty 

and Hor » in Z. Hawass, J.E. Richards (éd.), The 
Archaeology and Art of Ancient Egypt: Studies in 
Honor of David B. O’Connor, vol. 1, CASAE 36, 
Le Caire, 2007, p. 63-79.

Ballet, Galliano 2010
P. Ballet, G. Galliano « Les isiaques et la petite plas-

tique dans l’Égypte hellénistique et romaine » in 
L. Bricault, M.J. Versluys (éd.), Isis on the Nile, 
Egyptian Gods in Hellenistic and Roman Egypt: 
Proceedings of the IVth International Conference of 
Isis Studies, Liège, November 27-29, 2008, Michel 
Malaise in honorem, Leyde, 2010, p. 197-220.

Bernal 2016
C. Bernal, Dans le secret du roi. Les affaires confiden-

tielles en Égypte ancienne, des origines jusqu’à la fin 
du Nouvel Empire, thèse de doctorat, université 
Paris-Sorbonne, 2016.

Bettini 2012
M. Bettini, Je est l’autre ? Sur les traces du double dans 

la culture ancienne, Paris, 2012. 
Bianchi 1998
R.S. Bianchi, « The Oracle at the Temple of Dendur » 

in W. Clarysse, A. Schoors, H. Willems (éd.), 
Egyptian Religion: The Last Thousand Years. Studies 
Dedicated to the Memory of Jan Quaegebeur, vol. 2, 
OLA 84-85, Louvain, 2012, p. 773-780.

Blackman 1911
A.M. Blackman, The Temple of Dendûr, Les Temples 

immergés de la Nubie, Le Caire, 1911. 
Blackman 1988
A.M. Blackman, The Story of King Kheops and the 

Magicians Transcribed from Papyrus Westcar 
(Berlin Papyrus 3033), Reading, 1988. 

Bohleke 1997
B.  Bohleke, « An Oracular Amuletic Decree of 

Khonsu in the Cleveland Museum of Art », 
JEA 83, 1997, p. 155-167.

Bresciani et al. 1978
E. Bresciani, E. Bedini, L. Paolini, F. Silvano, « Una 

rilettura dei Pap. Dem. Bologna 3173 e 3171 », 
EVO 1, 1978, p. 95-104. 

British Museum, EA 1156
British Museum, EA 1156, base de données en ligne, 

http://www.britishmuseum.org/research/
collection_online/collection_object_details/
collection_image_gallery.aspx?assetId=229337

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 63

001&objectId=120189&partId=1, http://www.
britishmuseum.org/research/collection_online/
collection_object_details/collection_image_
gallery.aspx?partid=1&assetid=229338001&obje
ctid=120189, consulté le 30 mars 2017.

Caminos 1954
R.A. Caminos, Late-Egyptian Miscellanies, BEStud 1, 

Londres, 1954.
Campion, Gieseler Greenbaum 2016
N. Campion, D. Gieseler Greenbaum, Astrology in 

Time and Place: Cross-Cultural Questions in the 
History of Astrology, Cambridge, 2016. 

Capriotti Vittozzi 2011
G. Capriotti Vittozzi, « Un gruppo scultoreo da 

Dendara al Museo del Cairo. Due fanciulli divini 
e i due luminari » in M. Henryk, I. Zych (éd.), 
Classica Orientalia: Essays Presented to Wiktor 
Andrzej Daszewski on his 75th Birthday, Varsovie, 
2011, p. 115-127. 

Carrier 2014
C. Carrier, Le papyrus Bremner-Rhind, BM EA 10188, 

t. I : Les complaintes d’Isis et de Nephthys, 
Collection Égypte ancienne 16, Paris, 2014. 

Carrier 2015
C. Carrier, Le papyrus Bremner-Rhind (BM EA 10188), 

t. II : Le livre du renversement d’Apophis, Collection 
Égypte ancienne 17, Paris, 2015.

Casper 2001
M.-C. Casper, « L’effet de transmission du prénom. 

D’un héritage à son appropriation », Cliniques 
méditerranéennes 64/2, 2001, p. 157-168. 

Cauville 2013
S. Cauville, Dendara. Le pronaos du temple d’Hathor : 

analyse de la décoration, OLA 221, Louvain, 2013. 
Cénival 1991
J.-L. de Cénival, « Les deux frères (une statue de 

Souty et de Hor) », CRIPEL 13, 1991, p. 47-52.
Chamberlain 2001
G. Chamberlain, « Two Babies That Could Have 

Changed World History », The Historian 72, 2001, 
p. 6-10.

Chappaz 1995
J.-L. Chappaz, « Jumeaux, jumelles et doubles en 

Égypte ancienne » in C. Savary, C. Gros (éd.), 
Des jumeaux et des autres, Genève, 1995, p. 167-181. 

Cherpion 1986
N.  Cherpion, « Deux manucures royaux de la 

Ve  dynastie » in A.  Théodoridès, P.  Naster, 
J. Ries (éd.), Archéologie et philologie dans l’étude 
des civilisations orientales, Louvain, 1986, p. 65-72.

Cherpion 1995
N. Cherpion, « Sentiment conjugal et figuration 

à l’Ancien Empire » in Kunst des Alten Reiches: 
Symposium im Deutschen Archäologischen Institut 
Kairo am 29. und 30. Oktober 1991, SDAIK 28, 
Mayence, 1995, p. 33-47. 

Clère 1961
J.J. Clère, La porte d’Évergète à Karnak, MIFAO 84, 

Le Caire, 1961.
CNNM
J.  Mazard, Corpus Nummorum Numidae 

Mauretaniaeque, Paris, 1955.
Coelho 1987
V.C.R. Coelho, « La place des jumeaux dans le sys-

tème religieux des Ndongo (Ambundu), Angola », 
EPHE, Section des sciences religieuses 100/96, Paris, 
1987, p. 435-436.

Colin 2002
F. Colin, « Les prêtresses indigènes dans l’Égypte 

hellénistique et romaine. Une question à la 
croisée des sources grecques et égyptiennes » in 
H. Melaerts, L. Mooren (éd.), Le rôle et le sta-
tut de la femme en Égypte hellénistique, romaine 
et byzantine. Actes du colloque international, 
Bruxelles – Leuven, 27-29 novembre 1997, Louvain, 
2002, p. 41-122.

Colin, Labrique 2002
F. Colin, F. Labrique, « “Semenekh Oudjat” dans 

l’oasis de Baḥariya » in F. Labrique (éd.), Religions 
méditerranéennes et orientales de l’Antiquité. 
Actes du colloque des 23-24 avril 1999, Institut des 
sciences et techniques de l’Antiquité (UMR 6048), 
Université de Franche-Comté, à Besançon, BdE 135, 
Le Caire, 2002, p. 45-78.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 64	 marie-lys arnette

Collier, Quirke 2004
M.  Collier, S.  Quirke, The UCL Lahun Papyri, 

vol. 2 : Religious, Literary, Legal, Mathematical 
and Medical, BAR-IS 1209, Oxford, 2004. 

D’Amicone, Fontanella 2007
E.  D’Amicone, E.  Fontanella, Nefer : la donna 

nell’antico Egitto. Milano, Palazzo Reale, 
27 gennaio – 9 aprile 2007, Milan, 2007. 

Daressy 1901
G. Daressy, « Notes et remarques no CLXXXI », 

RT 23, 1901, p. 126-127. 
Daressy 1919
G. Daressy, « Inscriptions tentyrites », ASAE 18, 1919, 

p. 183-189. 
Dasen 1993
V.  Dasen, Dwarfs in Ancient Egypt and Greece, 

Oxford, 1993.
Dasen 1995
V. Dasen, « Les jumeaux dans l’Antiquité classique » 

in C. Savary, C. Gros (éd.), Des jumeaux et des 
autres, Genève, 1995, p. 135-156. 

Dasen 1998
V. Dasen, « Les naissances multiples dans les textes 

médicaux antiques », Gesnerus  55, 1998, p.  183-
204.

Dasen 2005
V. Dasen, Jumeaux, jumelles dans l’Antiquité grecque 

et romaine, Zurich, 2005.
Derchain 1962
P. Derchain, « Mythes et dieux lunaires en Égypte » 

in La lune, mythes et rites, SourcOr 5, Paris, 1962, 
p. 17-68. 

Derriks 1990
C. Derriks, 50 œuvres du Musée royal de Mariemont. 

Égypte, Mariemont, 1990. 
Derry 1933
D. Derry, « Report upon the Two Human Fetuses 

Discovered in the Tomb of Tut-Ankh-Amen » 
in H.  Carter, The Tomb of Tut-Ankh-Amen, 
Discovered by the Late Earl of Carnarvon and 
Howard Carter, vol. 3, Londres, 1933, p. 167-169.

Douglas 2001
M. Douglas, De la souillure. Essai sur les notions de 

pollution et de tabou, Paris, 2001.

Dunand 1967 
F.  Dunand, « Les représentations de l’agathodé-

mon. À propos de quelques bas-reliefs du musée 
d’Alexandrie », BIFAO 67, 1967, p. 9-48. 

Dunand 1979
F. Dunand, Religion populaire en Égypte romaine. Les 

terres cuites isiaques du Musée du Caire, EPRO 76, 
Leyde, 1979.

DuQuesne 2002
T. DuQuesne, « Divine Twins at Asyut: The Role 

of Upwawet and Anubis on the Salakhana 
Stelae » in M. Eldamaty, M. Trad (éd.), Egyptian 
Museum Collections Around the World: Studies for 
the Centennial of the Egyptian Museum, Cairo, 
vol. 1, Le Caire, 2002, p. 287-298.

Eaton-Krauss 1995
M.  Eaton-Krauss, « Pseudo-Groups » in Kunst 

des Alten Reiches: Symposium im Deutschen 
Archäologischen Institut Kairo am 29. und 
30. Oktober 1991, SDAIK 28, Mayence, 1995, 
p. 57-74.

Edwards 1960
I.E.S. Edwards, Oracular Amuletic Decrees of the Late 

New Kingdom, HPBM 4, Londres, 1960. 
Evans, Woods 2016 
L.  Evans, A.  Woods, « Further Evidence that 

Niankhkhnum and Khnumhotep Were Twins », 
JEA 102, 2016, p. 55-72. 

Evans-Pritchard 1936
E.E. Evans-Pritchard, « Customs and Beliefs Relating 

to Twins Among the Nilotic Nuer », Uganda 
Journal 3, 1936, p. 230-238. 

Faulkner 1933
R.O. Faulkner, The Papyrus Bremner-Rhind (British 

Museum no. 10188), BiAeg 3, Bruxelles, 1933.
Feucht 1995
E. Feucht, Das Kind im alten Ägypten: Die Stellung 

des Kindes in Familie und Gesellschaft nach 
altägyptischen Texten und Darstellungen, Francfort, 
New York, 1995.

Fischer-Elfert 2005
H.W. Fischer-Elfert, Altägyptische Zaubersprüche, 

Stuttgart, 2005.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 65

Froehner 1869
W. Froehner, Note sur la sculpture antique du Musée 

impérial du Louvre, Paris, 1869. 
Gabolde 2013
M. Gabolde, « L’ADN de la famille royale amar-

nienne et les sources égyptiennes », ENiM 6, 2013, 
p. 177-203.

Ganley 2003
A.H. Ganley, « The Legal Deeds of Transfer from 

Kahun (Part One) », DE 55, 2003, p. 15-27.
Gardiner 1954
A.H. Gardiner, « Was the Vizier Dja’u One of Six 

Like-Named Brothers? », ZÄS 79, 1954, p. 95-96.
Garis Davies 1953
N. de Garis Davies, The Temple of Hibis in Khargeh 

Oasis, t. III : The Decoration, New York, 1953. 
Garis Davies, Macadam 1957
N. de Garis Davies, M.F.L. Macadam, A Corpus of 

Inscribed Funerary Cones, Oxford, 1957.
Gélis 1984
J. Gélis, L’arbre et le fruit. La naissance dans l’Occident 

moderne (xvie-xix e siècle), Paris, 1984. 
Gonis 2000
N. Gonis, « Incestuous Twins in the City of Arsinoe », 

ZPE 133, 2000, p. 197-198.
Grandet 1998
P. Grandet, Contes de l’Égypte ancienne, Paris, 1998.
Grenier 2001
J.-C.  Grenier, « Cléopâtre Séléné, reine de 

Maurétanie. Souvenirs d’une princesse » in 
C. Hamdoune (éd.), Ubique Amici. Mélanges 
offerts à Jean-Marie Lassère, Montpellier, 2001, 
p. 101-116.

Griffith 1898
F.L. Griffith, Hieratic Papyri from Kahun and Gurob 

(Principally of the Middle Kingdom): Text and 
Plates, Londres, 1898.

Grimal 1981
N. Grimal, La stèle triomphale de Pi(ʿankh)y au Musée 

du Caire, JE 48862 et 47086-47089, MIFAO 105, 
Le Caire, 1981. 

Guiter 2001
J. Guiter, « Contraception en Égypte ancienne », 

BIFAO 101, 2001, p. 221-236.

Harpur 1981
Y. Harpur, « Two Old Kingdom Tombs at Giza », 

JEA 67, 1981, p. 24-35.
Harrison et al. 1979
R.G. Harrison, R.C. Connolly, A.B. Soheir Ahmed, 

A.B. Abdalla, M. Elghawaby, « A Mummified 
Fetus from the Tomb of Tutankhamun », 
Antiquity 53, 1979, p. 19-21.

Hawass et al. 2010
Z.  Hawass, Y.Z.  Gad, S.  Ismail, R.  Khairat, 

D. Fathalla, N. Hasan, A. Ahmed, H. Elleithy, 
M.  Ball, F.  Gaballah, S.  Wasef, M.  Fateen, 
H.  Amer, P.  Gostner, A.  Selim, A.  Zink, 
C.M. Pusch, « Ancestry and Pathology in King 
Tutankhamun’s Family », JAMA  303/7, 2010, 
p. 638-647. 

Hawass, Saleem 2011
Z. Hawass, S.N. Saleem, « Mummified Daughters 

of King Tutankhamun: Archaeological 
and CT Studies », The American Journal of 
Roentgenology 197/5, 2011, p. W829-836.

Haykal 2010
F.  Haykal, « Of Cats and Twins in Egyptian 

Folklore » in Z.  Hawass, P.  Der Manuelian, 
R.B. Hussein (éd.), Perspectives on Ancient Egypt: 
Studies in Honor of Edward Brovarski, suppl. aux 
ASAE 40, Le Caire, 2010, p. 131-135.

Helck 1957
W. Helck, « Bemerkungen zu den Pyramidenstadten 

im Alten Reich », MDAIK 15, 1957, p. 91-111.
Hellier, Connolly 2009
C.A. Hellier, R.C. Connolly, « A Re-assessment 

of the Larger Fetus Found in Tutankhamen’s 
Tomb », Antiquity 83/319, 2009, p. 165-173.

Hema 2005
R.A. Hema, Group Statues of Private Individuals in 

the New Kingdom, BAR-IS 1413, Oxford, 2005.
Henri 2015
O. Henri, « Plusieurs personnes sous un seul masque. 

L’interpretatio d’Artémis en Égypte » in F. Colin, 
O.  Huck, S. Vanséveren  (éd.), Interpretatio. 
Traduire l’altérité culturelle dans les civilisations 
de l’Antiquité, Paris, 2015, p. 123-145. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 66	 marie-lys arnette

Hölbl 2001
G. Hölbl, A History of the Ptolemaic Empire, Londres, 

New York, 2001.  
Hölzl 2002
R. Hölzl, Ägyptische Opfertafeln und Kultbecken: Eine 

Form- und Funktionsanalyse für das Alte, Mittlere 
und Neue Reich, HÄB 45, Hildesheim, 2002. 

Ibn Ḥawqal, Kitāb Ṣūrat al-arḍ
Ibn Ḥawqal, Kitāb Ṣūrat al-arḍ, trad. J.H. Kramers, 

G. Wiet, La configuration de la terre, t. I, Paris, 
1964, 2001.

Jabob 1995
J.P. Jacob, « Génies et jumeaux winye (centre-ouest 

du Burkina Faso). Note anthropologique » in 
C. Savary, C. Gros  (éd.), Des jumeaux et des 
autres, Genève, 1995, p. 209-215. 

Janssen, Hall 1981
J.J.  Janssen, R.M.  Hall, « (ḥtri n) ish = Pair of 

Sleeves? », GM 45, 1981, p. 21-26. 
Jones 2000
D. Jones, An Index of Ancient Egyptian Titles, Epithets 

and Phrases of the Old Kingdom, BAR-IS 866, 
Oxford, 2000.  

Jørgensen 1998
M. Jørgensen, Catalogue Egypt II (1550-1080 B.C.), 

Ny Carlsberg Glyptotek, Copenhague, 1998.
Joubert 2016
H. Joubert, Ibeji. Divins jumeaux, Paris, 2016. 
Junker 1941
H. Junker, Gîza V: Bericht über die von der Akademie 

der Wissenschaften in Wien auf gemeinsame Kosten 
mit Dr.  Wilhelm Pelizaeus unternommenen 
Grabungen auf dem Friedhof des Alten Reiches 
bei den Pyramiden von Gîza, vol. V : Die Mastaba 
des „Snb“ (Seneb) und die umliegenden Gräber, 
AAWWien 71/2, 1941.

Kanawati 1976
N. Kanawati, « The Mentioning of More Than One 

Eldest Child in Old Kingdom Inscriptions », 
CdE 51/102, 1976, p. 235-251. 

Karantzali, McGeorge 1999
E. Karantzali, J.P.J. McGeorge, « Siamaia diduma 

ste Rodo » in Ródos 2.400 chrónia, Praktika A, 
Athènes, 1999, p. 153-162. 

Kasparian 2007
B. Kasparian, « La condition de l’enfant et du fils aîné 

dans l’Égypte ancienne » in J. Bouineau (éd.), 
Enfant et romanité. Analyse comparée de la condi-
tion de l’enfant, Méditerranées, Paris, 2007, 
p. 17-64.

Koenig 1999
Y.  Koenig, « Le contre-envoûtement de Ta-i.di-

Imen. Pap. Deir el-Médineh 44 », BIFAO 99, 
1999, p. 259-281.

Kompanje 2004
E.J.O. Kompanje, « The First Successful Separation 

of Conjoined Twins in 1689: Some Additions 
and Corrections », Twin Research 7/6, p. 537-541.

Kuentz 1928-1934
C. Kuentz, La bataille de Qadech. Les textes (« Poème 

de Pentaour » et « Bulletin de Qadesh ») et les bas-
reliefs, MIFAO 55, Le Caire, 1928-1934. 

Kuntzmann 1980
R. Kuntzmann, « Le symbole des jumeaux au Proche-

Orient ancien », RevSR 54/3, 1980, p. 251-258.
Kuntzmann 1983
R. Kuntzmann, Le symbolisme des jumeaux au Proche-

Orient ancien. Naissance, fonction et évolution 
d’un symbole, Paris, 1983. 

Labrique 2003
F. Labrique, « Khonsou et la néoménie, à Karnak » 

in D. Budde, S. Sandri, U. Verhoeven  (éd.), 
Kindgötter im Ägypten der griechisch-römischen 
Zeit: Zeugnisse aus Stadt und Templel as Spiegel 
des interkulturellen Kontakts, OLA 128, Louvain, 
2003, p. 195-224.

Lambert 1987-1990
W.G. Lambert in Reallexikon der Assyriologie und 

Vorderasiatischen Archäologie 7, Berlin, 1987-1990, 
p. 143-145, s.v. « Lugalirra and Meslamtaea ». 

Legrain 1914
G. Legrain, Louqsor sans les pharaons. Légendes et 

chansons populaires de la Haute Égypte, Paris, 
Bruxelles, 1914. 

Léon le Diacre, Historiae
Léon le Diacre, Historiae, trad. R.  Bondoux, 

J.P. Grélois, Empereurs du x e siècle. Léon le Diacre, 
Paris, 2014.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 67

Letellier 1980
B. Letellier, « La destinée de deux enfants. Un os-

tracon ramesside inédit » in J. Vercoutter, Livre 
du centenaire, 1880-1980, MIFAO 104, Le Caire, 
1980, p. 127-133. 

Levi Makarius 1974
L. Levi Makarius, Le sacré et la violation des interdits, 

Paris, 1974. 
Lévi-Strauss 1991
C. Lévi-Strauss, Histoire de Lynx, Paris, 1991. 
Lippert 2013
S.  Lippert in E.  Frood, W.  Wendrich  (éd.), 

UCLA Encyclopedia of Egyptology, en ligne, s.v. 
« Inheritance ».

Logan 2000
T. Logan, « The Jmyt-pr Document: Form, Function, 

and Significance », JARCE 37, 2000, p. 49-73.
Lucarelli 2009
R. Lucarelli, « Popular Beliefs in Demons in the Lybia 

Period: The Evidence of the Oracular Amuletic 
Decrees » in R.J. Demarée, O.E. Keeper  (éd.), 
The Lybian Period in Egypt, Historical and Cultural 
Studies into the 21st–24th Dynasties: Proceedings of 
a Conference at Leiden University 25–27 October 
2007, Louvain, 2009, p. 231-239.

Malaise 1977
M. Malaise, « La position de la femme sur les stèles 

du Moyen Empire », SAK 5, 1977, p. 183-198. 
Malaise 2011
M. Malaise, À la découverte d’Harpocrate à travers 

son historiographie, Bruxelles, 2011.
Mathieu 2013
B. Mathieu, « Les contes du Papyrus Westcar ou 

Khéops et les magiciens », 2013, p. 1-17, en ligne, 
http://www.academia.edu/5145593/Les_contes_
du_Papyrus_Westcar, consulté le 30 mars 2017.

McCorquodale  2013
K. McCorquodale, Representations of the Family in 

the Egyptian Old Kingdom: Women and Marriage, 
BAR-IS 2513, Oxford, 2013. 

Milligan 2013
G.  Milligan, Selections from the Greek Papyri, 

Cambridge, 1912, 2013. 

Moine 2010
D. Moine, « La circulation des biens et des savoirs en 

Égypte romaine » in Entre mer de Chine et mer du 
Nord. Migration des savoirs, transfert des connais-
sances, transmission des sagesses de l’Antiquité à nos 
jours, actes des Cinquièmes Journées de l’Orient, 
Louvain-la-Neuve, 11-13 mars 2009, RANT VII, 
2010, p. 157-166.

Monnet-Saleh 1968
J. Monnet-Saleh, « Observations sur le temple de 

Dendour », BIFAO 68, 1968, p. 1-13.
Morenz 1959
S.  Morenz, « Zur Vergöttlichung in Ägypten », 

ZÄS 84, 1959, p. 132-143.
Moussa, Altenmüller 1977
A.  Moussa, H.  Altenmüller, Das Grab des 

Nianchchnum und Chnumhotep, AV 21, 1977.
Muhs 2016
B.  Muhs, The Ancient Egyptian Economy, 3000–

30 BCE, Cambridge, 2016. 
Nachtergael 1993
G. Nachtergael, « Une nouvelle édition de quelques 

stèles funéraires de Térénouthis », CdE 68, no 135-
136, 1993, p. 229-233. 

Nenna 2003
M.-D. Nenna, « De Douch (oasis de Kharga) à 

Grand (Vosges). Un disque en verre peint à re-
présentations astrologiques », BIFAO 103, 2003, 
p. 355-376. 

Neugebauer, Parker 1960
O. Neugebauer, R.A. Parker, Egyptian Astronomical 

Texts, t. I: The Early Decans, BEStud 3, Londres, 
1960. 

Obsomer 1993
C.  Obsomer, « Dj=f prt-ḫrw et la filiation 

ms(t).n/jr(t).n comme critères de datation dans 
les textes du Moyen Empire » in C. Cannuyer, 
J.-M. Kruchten (éd.), Individu, société et spiritualité 
dans l’Égypte pharaonique et copte. Mélanges égyp-
tologiques offerts au Professeur Aristide Théodoridès, 
Ath, Bruxelles, Mons, 1993, p. 163-200. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 68	 marie-lys arnette

O’Connor 2006
D. O’Connor, « The Enigmatic Tomb Chapel of 

Niankh-Khnum and Khnumhotep: A New 
Interpretation », extrait de la conférence donnée 
lors du colloque Sex and Gender in Ancient Egypt, 
Wales University, Swansea, 2006. 

Otto 1966 
E. Otto, Ägypten: Weg des Pharaonenreiches, Stuttgart, 

1966.
Papyri.info, P. Oxy. 3 533 ; P. Oxy. 8 1119 ; P. Mich. 3 169 ; 

P. Mich. 3 170
Papyri.info, P. Oxy. 3 533 ; P. Oxy. 8 1119 ; P. Mich. 3 169 ; 

P. Mich. 3 170, base de données en ligne, http://
www.papyri.info/ddbdp/p.oxy;3;533 ; http://
papyri.info/ddbdp/p.oxy;8;1119 ; http://papyri.
info/ddbdp/p.mich;3;169 ; http://papyri.info/
ddbdp/p.mich;3;170, consulté le 30 mars 2017.

Parkinson 1993
R. Parkinson, « Niankhnum & Khnumhotep, Lovers 

or Twins [and Reply by Greg Reeder] », KMT 4/3, 
1993, p. 3-4. 

Pentogalos, Lascaratos 1984
G.E.  Pentogalos, G.A.  Lascaratos, « A Surgical 

Operation Performed on Siamese Twins During 
the Tenth Century in Byzantium », Bulletin of the 
History of Medicine 58, 1984, p. 99-102.

Petrie 1908
W.M.F. Petrie, Athribis, BSAE 14, Londres, 1908.
Piankoff 1949
A. Piankoff, « Les deux papyrus “mythologiques” 

de Her-Ouben au Musée du Caire », ASAE 49, 
1949, p. 129-144.

Piankoff, Rambova 1957 
A. Piankoff, N.  Rambova, Mythological Papyri, 

BollSer 40/3, New York, 1957.
Plutarque, Vie d’Antoine
Plutarque, Vies, t.  XIII  : Démétrios-Antoine, 

éd. R. Flacelière, E. Chambry, Paris, 1977.
Pons, Frydman 1998
J.-C.  Pons, R.  Frydman, Les jumeaux, Que 

sais-je ? 2843, Paris, 1994, 1998 (2e éd.). 

Posener 1934
G. Posener, Catalogue des ostraca hiératiques litté-

raires de Deir el Médineh, t.  I : Nos 1001 à 1108, 
DFIFAO 1, Le Caire, 1934.

Reeder 2000
G. Reeder, « Same-Sex Desire, Conjugal Constructs, 

and the Tomb of Niankhkhnum and 
Khnumhotep », WorldArch 32, 2000, p. 193-208. 

Reeder 2008
Gr. Reeder, « Queer Egyptologies of Niankhkhnum 

and Khnumhotep » in C. Graves-Brown (éd.), 
Sex and Gender in Ancient Egypt: “Don your wig 
for a joyful hour”, Swansea, 2008, p. 143-155. 

Renard 1948
M.  Renard, « Une tête féminine de Visé  (?) », 

AntClass 17/1, 1948, p. 499-508.
Riad 1991
H. Riad, « Funerary Stelae From Kom Abou Bellou 

(Terenouthis) », BSAA 44, 1991, p. 169-200. 
Robins 1982
G. Robins, « Meritamun, Daughter of Ahmose, and 

Meritamun, Daughter of Thutmose III », GM 56, 
1982, p. 79-88. 

Rowlandson 1998
J. Rowlandson, « Perspectives on the Family » in 

J. Rowlandson, R.S. Bagnall (éd.), Women and 
Society in Greek and Roman Egypt: A Sourcebook, 
Cambridge, New York, 1998. 

Saint Augustin, De civitate Dei contra Paganos
Saint Augustin, De civitate Dei contra Paganos, 

trad. anonyme, La Cité de Dieu, Paris, 1818.
Sainte Fare Garnot 1948 
J. Sainte Fare Garnot, « Les idées religieuses des 

frères jumeaux Souti et Hor, architectes 
d’Aménophis III », CRAIBL 92/4, 1948, p. 543-549.

Scheidel 1996
W. Scheidel, « What’s in an Age? A Comparative 

View of Bias in the Census Returns of Roman 
Egypt », BASP 33, 1996, p. 25-59. 

Scheidel 1997
W. Scheidel, « Twins in Roman Egypt: Postcript to 

BASP 33 (1996) », BASP 34, 1997, p. 35-37. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 69

Sethe 1913
K. Sethe, « Die Inschriften » in L. Borchardt, Das 

Grabdenkmal des Königs Sȝḥu-Rʿ, t. II : Die  
Wandbilder, WVDOG  26/2, Leipzig, 1913, 
p. 73-132. 

Shubert 2004
S.B. Shubert, « Double Entendre in the Stela of Suty 

and Hor » in G.N. Knoppers, A. Hirsch (éd.), 
Egypt, Israel, and the Ancient Mediterranean 
World: Studies in Honor of Donald B. Redford, 
PÄ 20, Leyde, Boston, 2004, p. 143-165. 

Simpson 1974
W.K. Simpson, « Polygamy in Egypt in the Middle 

Kingdom? », JEA 60, 1974, p. 100-105. 
Stoll G., Stoll M. 1980
G. Stoll, M. Stoll, Ibeji: Zwillingsfiguren der Yoruba, 

Munich, 1980. 
Tite-Live, Ab urbe condita libri
Tite-Live, Ab urbe condita libri, trad. M. Nisard, 

Histoire romaine, Paris, 1839.
Turner 1969
V. Turner, The Ritual Process: Structure and Anti-

Structure, Chicago, 1969. 
Van De Walle 1971
B. Van De Walle, « La statue-bloc du “directeur des 

travaux” Hor (MMA, Ny, 23.8) », ZÄS 97, 1971, 
p. 130-140. 

Vasiljevic 2008
V. Vasiljevic, « Embracing his Double: Niankhkhnum 

and Khnumhotep », SAK 37, 2008, p. 363-372. 
Veïsse 2007
A.-E. Veïsse, « Les identités multiples de Glaukias », 

AncSoc 37, 2007, p. 69-80. 
Verner 1977
M.  Verner, The Mastaba of Ptahshepses: Reliefs, 

Abusir 1, Prague, 1977. 
Verner 2011
M.  Verner, « The “Khentkaus-Problem” 

Reconsidered » in M.  Bárta, F.  Coppens, 
J. Krejčí (éd.), Abusir and Saqqara in the Year 2010, 
vol. 2, Prague, 2011, p. 778-784. 

Verner 2014 
M. Verner, Sons of the Sun: Rise and Decline of the 

Fifth Dynasty, 2014, Prague.

Verner 2015
M.  Verner, « The Miraculous Rise of the Fifth 

Dynasty: The Story of Papyrus Westcar and 
Historical Evidence », PES 15, 2015, p. 86-92. 

Vernus 1980
P.  Vernus, LÄ  IV, 1980, col.  326-333, s.v. 

« Namengebung ». 
Vittman 2009
G.  Vittman in E.  Frood, W.  Wendrich  (éd.), 

UCLA Encyclopedia of Egyptology, Los Angeles, 
2009, s.v. « Personnal Names: Functions and 
Significance », en ligne, http://escholarship.org/
uc/item/7t12z11t#page-2, consulté le 30 mars 
2017.

Volokhine 2008
Y. Volokhine « Tristesse rituelle et lamentations funé-

raires en Égypte ancienne » in La mort et l’émotion. 
Attitudes antiques, RHR 225/2, 2008, p. 163-197. 

Wagner 1994
G. Wagner, Les stèles funéraires de Kom Abu Bellou, 

ZPE 101, 1994, p. 169-200. 
Walker, Higgs 2001
S. Walker, P. Higgs, Cleopatra of Egypt: From History 

to Myth, catalogue d’exposition, British Museum, 
Londres, 2001. 

Westendorf 1977
W. Westendorf, LÄ  II, 1977, col.  1272-1274, s.v. 

« Homosexualität ». 
Wit 1951
C. de Wit, Le rôle et le sens du lion dans l’Égypte 

ancienne, Leyde, 1951.
Yoyotte 2005
J. Yoyotte in P. Vernus, J. Yoyotte, Bestiaire des 

Pharaons, Paris, 2005, s.v. « chat », p. 513-534. 
Zazzo 1940
R. Zazzo, « La méthode des jumeaux », L’année psy-

chologique 41, 1940, p. 227-242. 
Zazzo 1984
R. Zazzo, Le paradoxe des jumeaux, Paris, 1984.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 70	 marie-lys arnette

Fig. 1.  Stèle de Souty et Hor, Londres, British Museum (EA 826).  

©
 T

ru
ste

es
 o

f t
he

 B
rit

ish
 M

us
eu

m

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 71

Fig. 2.  Transport des statues de Niânkhkhnoum et Khnoumhotep vers leur tombe, in situ.  

©
 M

ar
ie

-L
ys

 A
rn

et
te

, d
ro

its
 ré

se
rv

és

Fig. 3.  Embrassade mutuelle dans la tombe de Niânkhkhnoum et Khnoumhotep, in situ. 

©
 M

ar
ie

-L
ys

 A
rn

et
te

, d
ro

its
 ré

se
rv

és

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 72	 marie-lys arnette

Fig. 4.  Stèle fausse-porte de Ouachka, relevé dessin, 
Londres, British Museum (EA 1156a). 

©
 T

ru
ste

es
 o

f t
he

 B
rit

ish
 M

us
eu

m

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 73

Fig. 5.  Table d’offrandes de Ouachka, relevé dessin, Londres, British Museum (EA 1156b).  

©
 T

ru
ste

es
 o

f t
he

 B
rit

ish
 M

us
eu

m

Fig. 6.  Stèle familiale de l’intendant Intef, Paris, musée du Louvre (C 167). 

©
 M

us
ée

 d
u 

Lo
uv

re

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 74	 marie-lys arnette

Fig. 7.  Statuette de Idet et Rouiou, Turin, Museo Egizio 
(Cat. 3056 RCGE 20747).  

©
 M

us
eo

 E
gi

zio

Fig. 8a.  Filles de Toutânkhamon dans leur sarcophage  
au moment de la découverte, Le Caire, Musée égyptien  
(Carter nos 317a et 317b). 

©
 G

riffi
th

 In
sti

tu
te

, U
ni

ve
rs

ity
 o

f O
xf

or
d

Fig. 8b.  Fœtus 317a, sans ses bandelettes. 

©
 G

riffi
th

 In
sti

tu
te

, U
ni

ve
rs

ity
 o

f O
xf

or
d

Fig. 8c.  Fœtus 317b, sans ses bandelettes.  

©
 G

riffi
th

 In
sti

tu
te

, U
ni

ve
rs

ity
 o

f O
xf

or
d

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la gémellité biologique dans l’égypte ancienne	 75

Fig. 9.  Statue attribuée à 
Alexandre Hélios et Cléopâtre Séléné, 
Le Caire, Musée égyptien (JE 46278). 
D’après Capriotti Vittozzi 2011, 
p. 116, fig. 1. ©

 D
ro

its
 ré

se
rv

és

Fig. 10.  Auguste rendant le culte à Padiaset et Pihor divinisés, temple de Dendour, 
New York, Metropolitan Museum of Art (68.154). 

©
 M

et
ro

po
lit

an
 M

us
eu

m
 o

f A
rt

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 117 (2018), p. 29-75    Marie-Lys Arnette
La gémellité biologique dans l’Égypte ancienne. Synthèse des cas potentiels
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

