
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 114 (2015), p. 19-72

Marie-Lys Arnette

Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 114 - 2014

	 1	 Cette période de quarante jours de 
purification après les couches est aussi 
observée dans l’Égypte rurale contempo-
raine (Pinch 1994, p. 130), et dans des 
régions aussi variées que le Viêt Nam, 
le Pendjab (Van Gennep 1909, p. 82), 
différents pays du Bassin méditerranéen 
(Aubaile-Sallenave 1997, p.  115-116), 
etc. Ces quarante jours correspon-
draient au temps de la naissance psy-
chique, c’est-à-dire de la construction 
du nouveau-né comme individu, et de la 
femme comme mère ; voir infra. Comme 
l’écrit l’historienne H. Knibiehler (2003, 
p. 22), on retrouve cette même période 
dans plusieurs événements bibliques : 
« C’est le temps qu’a duré le déluge, le 

temps que Moïse a passé sur le Sinaï, le 
temps que Jésus est resté dans le désert, le 
temps du carême. La sage-femme Louise 
Bourgeois, au xvie s., affirme qu’il faut 
quarante jours à une femme pour se 
remettre de ses couches, et les médecins 
le confirment jusqu’au xxe  s. On est 
ici aux confins de la pensée magique 
et d’une psychophysiologie empirique 
[…]. » Enfin, dans l’Égypte contempo-
raine, plusieurs cérémonies rythment 
le temps du deuil ; chez les musulmans 
comme chez les coptes, la dernière a lieu 
au quarantième jour après la mort.
	 2	 Comme tous les rites de passages, 
ceux entourant la naissance –  qui 
concernent à la fois la mère, l’enfant 

et le groupe – se décomposent en trois 
phases. Ces dernières s’articulent en fait 
de façon complexe, la même séquence 
pouvant comporter des sous-rites, mais 
se divisent globalement de la sorte :

	– la phase de séparation, d’avec le groupe 
social et de l’état d’origine (par exemple, 
section du cordon ombilical) ;

	–  la phase de marge, ou de liminarité 
(quarantaine, période d’impureté) ; 

	– la phase d’agrégation, c’est-à-dire l’ac-
quisition du nouveau statut à l’issue de la 
procédure de passage, et donc l’intégra-
tion au nouveau groupe correspondant 
(relevailles, soit un retour de couches 
social). Voir Van Gennep 2011.

Purification du post-partum et rites des relevailles  
dans l’Égypte ancienne

marie-lys arnette

Dans� l’Ancien Testament, le Lévitique (XII, 2) indique que la femme est impure à la 
suite de ses couches, de la même manière que « lorsqu’elle est isolée à cause de son 
indisposition menstruelle ». Afin de se purifier, l’accouchée subit une période de 

réclusion de quarante jours si elle a mis au monde un garçon, de quatre-vingts si c’est une fille. 
Bien sûr, cette mise à l’écart de la jeune mère n’est en rien spécifique de la loi hébraïque et se 
rencontre dans de nombreuses cultures, où une marge de quarante jours est aussi pratiquée 1.

D’une manière générale, le laps de temps suspendu que représente la « marge 2 » du 
post-partum se caractérise par le fait que la jeune mère ne participe – a priori – à aucune activité 
sociale, et n’est en contact qu’avec un nombre très restreint des membres de sa communauté. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 20	 marie-lys arnette

	 3	 Sur la marge dans les rites de pas-
sage, voir Van Gennep 1909, passim et 
surtout Turner 1969, p. 94-113, 125-130. 
	 4	 Voir à ce sujet Aubaile-Salle-
nave 1997. 
	 5	 L’enfant est effectivement très 
vulnérable, ses défenses immunitaires 
n’étant pas encore prêtes à le protéger 
contre les infections extérieures. 
	 6	 Rochette 2002, p. 27. 
	 7	 Le nouveau-né n’étant pas capable 
de faire la distinction entre son envi-
ronnement, représenté par la mère, et 

lui-même, comme cela a été démontré 
dans Winnicott 1989. 
	 8	 Rochette 2007, p.  85-87. Voir 
aussi Rochette 2002, en particulier 
p. 13-25. 
	 9	 Rochette 2002, p. 32. 
	 10	 Coulon-Arpin 1981, p. 56, n. 82.
	 11	 Sur le concept de pollution, c’est-
à-dire la propagation de la souillure par 
le contact, voir Douglas 1966. 
	 12	 Livre VII, chapitre XV. Les théolo-
giens du Moyen Âge occidental glosèrent 
largement sur le sujet, et se montrèrent 

très inspirés par les écrits antiques ; la 
femme réglée et celle sortant de couches 
sont décrites par eux comme rituelle-
ment impures, généralement conta-
gieuses, et devant donc éviter les lieux 
saints, comme tout contact avec les 
hommes, en particulier ceux en charge 
de la liturgie. Voir De Miramon 1999, 
en particulier p. 86-93. C’est aussi l’une 
des raisons pour lesquelles l’ordination 
féminine est souvent considérée comme 
impossible. Voir Macy 2008, p. 113-115.
 

Parallèlement à l’impureté qui la condamne à être momentanément tenue à l’écart 3, cette 
phase de latence doit aussi permettre à la mère de retrouver ses forces perdues – notamment 
par l’entremise d’une alimentation particulière, spécialement revigorante et favorisant aussi 
la lactation 4 – et à l’enfant de surmonter sa faiblesse première 5. À côté de ces considérations 
physiques, des enjeux psychologiques importants sont aussi engagés, parce que la naissance 
est « une crise d’identité touchant le monde interne de la femme et nécessitant un important 
travail psychique 6 ». La psychologue clinicienne J. Rochette a ainsi démontré que le post-partum 
immédiat permet d’accorder les trois grands acteurs de la naissance : le nouveau-né, qui n’est 
pas encore un individu et va se construire comme tel durant cette période 7 ; la mère, chez qui 
la maternalité nouvelle doit être apprivoisée, alors même qu’elle la renvoie à sa propre histoire 
et vit une expérience « d’outre-enfance » ; enfin, le socius, soit le groupe au sein duquel l’enfant 
est mis au monde, et qui reconnaît à travers les rites l’arrivée d’un nouveau membre 8. Le 
trousseau culturel des rites qui encadre le post-partum, et en prévient les perturbations, aide 
donc la mère à apaiser le bouleversement psychologique provoqué par l’accouchement. Ces 
rites lui permettent d’« articuler le code personnel et le code social », de retrouver l’équilibre 
perdu en instaurant de nouveaux repères 9. Dans le même temps, le groupe – restreint ou 
élargi – manifeste à travers ces rites l’accueil des deux nouveaux êtres que sont l’enfant et la 
femme devenue mère.

En comparant la femme après ses couches avec celle ayant ses menstrues, le Lévitique montre 
que l’impureté qui frappe la jeune mère est, pour partie au moins, due à la perte de sang qui 
a lieu non seulement pendant, mais aussi plusieurs jours après l’accouchement. Le sang versé 
par les femmes serait une souillure dans la quasi-totalité des sociétés proches-orientales et du 
Bassin méditerranéen 10. Le Lévitique (XV, 19-30) assigne ainsi sept jours d’impureté à la femme 
réglée, sujette à une pollution qui s’avère hautement contagieuse, car tout objet touché par 
elle devient impur à son tour, et pareillement contagieux 11. Concernant l’Antiquité classique, 
Pline l’Ancien décrit les dangers du sang féminin dans un passage souvent cité de l’Histoire 
naturelle. L’auteur romain y énonce les catastrophes entraînées par les règles des femmes, au 
nombre desquelles on peut compter celles-ci 12 : 

[…] les céréales deviennent stériles, les greffons meurent, les plantes des jardins sont brûlées, 
les fruits des arbres sous lesquels elle [i.e. la femme réglée] s’est assise tombent ; l’éclat des 
miroirs se ternit rien que par son regard, la pointe du fer s’émousse, le brillant de l’ivoire 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 21

	 13	 La situation est en fait assez para-
doxale, puisqu’au Livre XXVIII de cette 
même Histoire naturelle (chapitre XXIII), 
Pline récapitule les fléaux entraînés par 
la femme réglée, mais énonce en même 
temps divers remèdes élaborés à partir 
de ce sang, en écartant certains comme 
des superstitions, en retenant d’autres 
pour leur efficacité qu’il juge avérée. 
	 14	 Gélis 1984, p. 292. 
	 15	 Buckley, Gottlieb  1998, p.  7. 
Frandsen (2007, p.  100) propose un 
système équivalent à propos des habi-
tantes de Deir el-Medina : la fertilité 
représentée par les femmes réglées serait 

menacée par le contact répété de leur 
mari avec la tombe, c’est-à-dire avec 
la mort, ce qui expliquerait l’absence 
des ouvriers sur le chantier pendant la 
période de règles des femmes de leur 
maisonnée. Voir infra. 
	 16	 Morsy 1982, p. 171. 
	 17	 Gélis 1984, p. 292. 
	 18	 Voir supra, n. 2. 
	 19	 La fête de la Chandeleur, qui 
correspond à cette cérémonie, est fixée 
au 2 février dans le calendrier liturgique 
catholique romain, soit quarante jours 
exactement après Noël ; elle est attestée à 
partir du xiie s. Knibiehler 2003, p. 22. 

	 20	 Gélis  1984, p. 293-294. Pour les 
détails de la cérémonie, voir les observa-
tions faites au cours de la seconde moitié 
du xviie s. par J.B. Thiers, curé du diocèse 
de Chartres, dans son Traité des supers-
titions, et analysées dans Lebrun 1977, 
p. 449-450. À noter que la femme morte 
en couches se faisait malgré tout relever, 
par l’entremise de la matrone ou d’une 
femme de sa famille venue en son nom 
à l’église, Lebrun  1977, p.  449-450 ; 
Gélis 1984, p. 294-295. 
	 21	 Van Gennep 2011, p. 63. 

s’efface, les ruches des abeilles meurent ; même le bronze et le fer sont aussitôt attaqués par 
la rouille et le bronze contracte une odeur affreuse ; enfin, la rage s’empare des chiens qui 
goûtent de ce liquide et leur morsure inocule un poison sans remède 13.

Le « pouvoir corrupteur », pour reprendre les mots de J. Gélis 14, attribué au sang féminin 
expliquerait donc que la femme qui saigne se trouve tenue à l’écart, et souvent recluse. Toutefois, 
sa marginalisation s’avère en fait polysémique et peut, dans certains cas, trahir non pas le dan-
ger que la femme représente pour la communauté, mais celui que la communauté représente 
pour elle, c’est-à-dire pour la force génésique qu’elle incarne en cette période particulière et 
qui doit être protégée 15. Ainsi, selon une enquête menée dans les années 1970 auprès des vil-
lageois de Fatiha, dans le Delta, la période de réclusion du post-partum doit non seulement 
prémunir le groupe du pouvoir contaminant (nagasa) de la jeune mère, mais permet aussi à 
cette dernière de se tenir éloignée des dangers qui pèsent sur elle et sur son enfant, tous deux 
étant particulièrement exposés au mauvais œil durant cette période 16. 

Dans le Lévitique (XII, 2-7), cette véritable mise en quarantaine prend fin lors d’une céré-
monie se déroulant au Temple, où la mère apporte un agneau et une tourterelle, tous deux 
sacrifiés par le prêtre afin qu’elle soit « rituellement purifiée de sa perte de sang » – le sang des 
uns venant, en quelque sorte, racheter le sang de l’autre. À l’issue de sa mise à l’écart, la mère 
se trouve donc au cœur d’une cérémonie qui la « débarrasse de la souillure de l’enfantement 
et marque officiellement sa réintégration dans l’espace communautaire 17 »  , et qui matéria-
lise la troisième phase des rites de passage 18 : les « relevailles ». C’est ainsi des relevailles de la 
Vierge dont il est question dans le Nouveau Testament, lorsque Marie présente l’enfant Jésus 
au Temple une fois « accomplis les jours de purification » (Luc, II, 22-24 19). Cette purification 
mariale était, dans l’Occident moderne – jusqu’à la première moitié du xxe s. – le modèle à 
suivre. Les jeunes mères allaient ainsi se faire relever de leurs couches à l’occasion de la messe 
dominicale où, tenant un cierge à la main et souvent accompagnées de leur sage-femme, de 
la marraine de l’enfant et des femmes de la famille, elles étaient bénies par l’officiant du culte, 
qui posait son étole sur leur tête 20 (fig. 1 a-b).

Les relevailles marquent la réintégration de la mère à la société, après qu’elle a acquis un statut 
nouveau – ce qui est particulièrement vrai pour un premier accouchement 21. Elles manifestent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 22	 marie-lys arnette

	 22	 Par exemple, en plusieurs ré-
gions de Chine et à Taïwan. Voir 
Baptandier 1996, p. 119. 
	 23	 Comme le montre aussi le Lévitique, 
et comme l’indique par exemple l’en-
quête menée au village moderne de 
Fatiha. Morsy 1982, p. 171. 
	 24	 Wilfong 1999, p. 422. 
	 25	 Wb  III, 163, 10 ; Deines, 
Grapow, Westendorf 1962, p. 635 ; 
Wilfong  1999, p.  422-423, avec de 
nombreuses références ; Frandsen 2007, 
p. 82-86. Le terme a clairement ce sens 
dans la documentation médicale, voir 
par exemple les formules nos 832 et 833 du 
P. Ebers (voir Wreszinski 1913, p. 200 ; 
Bardinet  1995, p.  450). Pour une 

discussion autour des possibles signi-
fications de ce terme, qui pourrait être 
polysémique, voir Toivari-Viitala 2001, 
p. 162-168. 
	 26	 Spiegelberg 1908, p. 88, pl. 44 ; 
Erichsen DemLes, p. 3 ; Goldbrunner 
2006, p. 4.
	 27	 Traduction dans Esna V, p. 209. 
	 28	 Ḥsmn sert aussi à désigner le 
« natron » et « purifier, purification », 
en dehors du contexte des règles. Voir 
Wb III, 163, 3-5. 
	 29	 Janssen  1980, p.  141, n.  63 ; 
Wilfong 1999, p. 422, n. 8. 
	 30	 Voir ČernÝ 1937, p. 10, pl. XVIII ; 
KRI III, p. 559.

	 31	 ČernÝ, Gardiner  1957, 
pl. LXXXIII-LXXXIV. Des mentions de 
l’absence des ouvriers en raison du ḥsmn 
de leur épouse ou de leur fille se trouvent 
aussi dans les O.  MMA  14.6.217, 
O.  CGC  25782, O.  CGC  25784 (?), 
O. Turin N. 57388, O. Gardiner 167. Voir 
Wilfong 1999, p. 426 et Frandsen 2007, 
p. 90-96 avec les références. 
	 32	 Janssen 1980, p.  141-143. Mères 
et sœurs ne sont jamais mentionnées, 
peut-être parce que la mère d’un homme 
en âge de travailler à la Tombe était soit 
ménopausée, soit morte, et ses sœurs 
mariées, selon Frandsen 2007, p. 95.

 

aussi l’accueil de l’enfant par la communauté et peuvent être concomitantes à son baptême 22. 
Les relevailles correspondent pour l’une et l’autre à la fin de la liminarité et à l’agrégation au 
groupe social.

Le propos sera ici de définir les conditions de la marge du post-partum en Égypte ancienne 
et de déterminer si des rites des relevailles existaient afin que la mère puisse en sortir. La docu-
mentation à notre disposition se divise, pour sa grande majorité, en deux ensembles cohérents : 
celle issue de Deir el-Medina, qui témoigne, à tout le moins, de la norme imposée aux femmes 
du village ; et celle issue des temples et mammisis gréco-romains, qui concerne les mères divines.

Le sang des femmes

En Égypte ancienne, l’accouchée doit se soumettre à une purification et l’on peut penser 
que, comme dans d’autres sociétés, la perte de son sang pourrait en être la cause 23. 

Le terme ḥsmn, lorsqu’il est déterminé par  (U32),  (D26) et plus rarement  (Y1) 24, 
désigne les « menstrues 25 ». Ainsi, dans le Conte démotique de Setné I (P. Caire 30646, 3, l. 7 26), 
la jeune Ahourê dit au moment où elle prend conscience de sa grossesse : « Quand est venu le 
temps de faire mon ḥsmn, je ne fis pas de ḥsmn. » Autre exemple, dans un hymne à Khnoum du 
temple d’Esna (Esna III, 377, 3), le divin bélier est celui qui « rend les femmes enceintes et tarit 
l’écoulement mensuel (ḥsm(n)) à son juste moment 27 ». Toutefois, le terme ḥsmn ne désigne 
pas seulement les menstrues, mais également la période de purification qui les accompagne 28, 
ce que trahit notamment la graphie du mot déterminé par la boulette de natron  29 sur 
O. Ifao Inv. 35 (= Cat. O. DM 230 30). 

J.J. Janssen a suggéré que ḥsmn qualifie en réalité le post-partum, dans certains passages 
du Journal de la Tombe. En plusieurs endroits (notamment dans O. BM EA5634, d’époque 
ramesside 31) l’état de ḥsmn de l’épouse – ou de la fille – du travailleur est avancé comme cause 
d’absence de ce dernier sur le chantier 32. Or, selon l’auteur, ḥsmn n’y désigne pas les règles, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 23

	 33	 Janssen 1980, p. 143.
	 34	 Voir Wilfong 1999 et Frandsen 
2007. 
	 35	 La datation précoce est remise en 
question dans Stauder 2013, p. 468-476, 
d’après des critères linguistiques. 
	 36	 Parfois considérés comme des 
serviettes périodiques, voir sur le sujet 
Wilfong 1999, p. 430-431. C’est le mot 
dȝjw qui est employé pour qualifier les 
vêtements souillés ; or, ce pagne apparaît 
fréquemment dans le contexte de l’ac-
couchement. Voir Arnette à paraître, 
2.3.4.4. Renaître dans Chemmis. 
	 37	 Helck  1970, p.  108-109 ; 
Vernus 2010, p. 248. 
	 38	 La version du P. Sallier II est fau-
tive en plusieurs endroits, il faut donc 
rétablir le texte avec les autres versions 
connues, voir Helck 1970, p. 110. 

	 39	 W. Helck (1970, p.  110) propose 
de voir ici le mot šbw « nourritures », 
mais aucune des versions ne comporte 
le déterminatif du pain long  (gra-
phie simplifié de X4) que l’on trouve 
habituellement. 
	 40	 Toivari-Viitala  2001, p.  162 ; 
Frandsen 2007, p. 100. P.J. Frandsen 
ajoute que rien ne prouve qu’à cette 
époque, le sang menstruel ait pu affec-
ter les hommes, dans la mesure où les 
ostraca Bruxelles 6311 et OIC 9 indique-
raient un contact entre un homme et une 
femme en période de ḥsmn. Toutefois, 
l’auteur suggère un peu plus haut 
(2007, p. 96) que l’O. Bruxelles 6311 
« should perhaps be excluded from the 
evidence for menstruation ». Quant à 
O. OIC 9, il indiquerait qu’un homme 
apporte un produit non déterminé à 
une femme dans cette période, sans 

toutefois spécifier l’existence d’un 
contact direct entre eux ; ce texte n’est 
pas publié, mais seulement mentionné 
par Toivari-Viitala 2001, p. 165. 
	 41	 Les seins, ainsi que le ventre et les 
cuisses, doivent être enduits avec   le 
« sang » (snf ) d’une femme dont le ḥsmn 
vient de commencer. Wreszinski 1913, 
p.  195 ; Bardinet  1995, p. 447. Toute-
fois, de nombreux produits considérés 
comme impurs (les excréments, l’urine, 
etc.) entrent dans la composition des 
remèdes médicaux. 
	 42	 Publié par Wilfong  1999 ; 
commenté dans Toivari-Viitala 2001, 
p. 163.
	 43	 Pour une discussion sur le sens de 
cette expression, voir principalement 
Wilfong 1999. 

parce que ces mentions sont trop irrégulières, et celles de naissances mswt s’avèrent par ailleurs 
trop rares pour le nombre de femmes a priori concernées, c’est pourquoi le terme qualifierait 
plutôt la période de purification suivant l’accouchement 33. S’il n’est en fait pas exclu que deux 
moments distincts de la vie des femmes aient été regroupés sous un même mot, dans la mesure 
où chacun correspond bien à une période pendant laquelle la femme perd du sang, aucune 
occurrence de ḥsmn ne désigne sans équivoque le post-partum 34.

L’impureté du sang des règles est attestée dès l’Enseignement de Khéty, dont l’élaboration 
est communément située à la XIIe dynastie, mais qui pourrait en fait dater du début de la 
XVIIIe dynastie 35. Un passage expose l’ingratitude de la tâche du lavandier (rḫty) en moquant 
le fait qu’il est chargé de nettoyer les vêtements 36 de femmes dans leur ḥsmn (P. Sallier  II, 
VIII, 2-6 37) :

šbn(.f ) ḥr šbn.w ḥr s.t-ḥsw nn ḥʿ.t wʿb.t ỉm.f
dd.f sw m dȝjw s.t-ḥm.t wnn.t m ḥsmn.s 38

Il se mélange 39 à un mélange de saletés, aucun membre de son corps n’étant pur
car on lui donne ( i.e. à laver) le pagne d’une femme alors qu’elle est dans son ḥsmn.

Si ce texte ne trahit pas le tabou qui pèse plus tard sur le sang menstruel 40, il en montre 
déjà la nature impure. À noter que le sang menstruel ne semblait pas nuire aux autres femmes, 
réglées ou non, puisqu’il est utilisé comme remède dans la formule no 808 du P. Ebers – daté 
du Nouvel Empire – qui vise à combattre l’affaissement des seins 41. Par ailleurs, la marge néces-
saire à la purification du ḥsmn pouvait peut-être être vécue en groupe, comme en attesterait 
l’O. OIM 13512 42 provenant de Deir el-Medina. Le texte indique en effet que huit femmes 
étant dans leurs ḥsmn se sont retirées dans la « place des femmes » (s.t ḥm.wt) 43, un espace 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 24	 marie-lys arnette

	 44	 Salamon 2005, p. 871-872 ; voir 
aussi Schwartz 1998, §15-25. Les obser-
vations de Friedmann 1994, p. 283-284 
diffèrent quelque peu. 
	 45	 Sur la notion de tabou en Égypte 
ancienne, voir notamment Frandsen 
1985 ; Frandsen 2001 ; Frandsen 2009, 
p. 7-10. 
	 46	 Voir Wilfong 1999, p. 431. 
	 47	 Connu par une copie au temple 
d’Edfou, par le P. géographique de Tanis 
et par le P. hiératique de Tebtynis. Voir 
les références dans Colin 2001, p. 267. 
	 48	 Vandier 1961, feuille XII, 16, l. 3. 

	 49	 La nature du sang n’est pas précisée. 
Pour Frandsen 2007, p. 86, il s’agit du 
sang perdu à la suite d’une fausse-couche. 
	 50	 Pour l’ensemble des sources, voir 
Frandsen 2007, p. 87-89. 
	 51	 Voir les références dans Wilfong 
1999, p. 429 ; Frandsen 2007, p. 83-84 ; 
analyse dans Colin 2001, p. 259-268. 
	 52	 En réalité, Fr. Colin (2001, p. 264, 
n. 24) a montré « les circularités qui 
amènent à la constitution de l’hypo-
thèse », cette dernière étant loin d’être 
avérée.
	 53	 Knibiehler 2003, p. 22. 

	 54	 Voir Van Gennep 2011, p. 67-95. 
Toutefois, l’enfant lui est souvent enlevé 
dans les tous premiers jours, voir infra. 
	 55	 Le passage a notamment été relevé 
comme tel par Chassinat 1912, p. 185 ; 
Brunner-Traut 1955, p. 23 ; Janssen, 
Janssen 1990, p. 11 ; Loose 1993, p. 286 ; 
Wilfong 1999, p. 423. 
	 56	 Si le texte porté par le P. Westcar 
a été écrit au Nouvel  Empire, sa 
composition date manifestement du 
Moyen Empire. Mathieu 2013, p. 1. 

manifestement collectif et spécifique à la période de purification. Le cas n’est pas unique : 
par exemple, chez les juifs d’Éthiopie, les jeunes mères et les femmes ayant leurs menstrues 
sont rassemblées dans la « maison du sang » (mergem gojo, mergem bet ou yedem bet), où elles 
sont tenues à l’écart de la société le temps nécessaire, en fonction de la norme fixée par la loi 
hébraïque 44.

Ce n’est qu’aux époques tardives que le tabou 45 – en tant que prohibition touchant au 
domaine sacré – des femmes réglées est clairement attesté 46 : des passages extraits d’un cata-
logue religieux géographique 47 et du P. Jumilhac 48 notamment, montrent que la femme qui 
saigne (snf.t 49) et celle étant désignée comme ḥsmn.t sont prohibées en certains lieux saints, 
puisqu’elles sont qualifiées de bw.t 50. Pourtant, il est possible que la marge de la femme dans 
son ḥsmn se déroule alors à la maison, si l’on se fie à la documentation foncière thébaine de 
l’époque gréco-romaine, et jusqu’au début de l’époque islamique. Le terme ẖrry.t y désigne 
un espace, manifestement domestique, dévolu aux femmes dans leur ḥsmn 51, et il s’avère 
communément admis qu’il se situe sous l’escalier 52.

La marge du post-partum

Dans les différentes cultures où elle est pratiquée, la phase liminaire du post-partum se 
caractérise par les points suivants, à propos de la mère : une période de réclusion et de repos, 
un soutien organisé, une alimentation particulièrement riche, l’absence de contacts avec le 
père et a fortiori de relations sexuelles 53, et enfin, la charge des soins au nouveau-né et de son 
allaitement 54. 

L’existence de la période de réclusion suivant l’accouchement est attestée par un passage 
du conte Khéops et les magiciens du P. Westcar 55 (= P. Berlin 3033, 11, 18-21), ce qui indique que 
cette pratique remonterait au moins au Moyen Empire 56. La marge est citée après le récit de 
la naissance miraculeuse des trois premiers rois de la Ve dynastie, nés de Redjedjedet et de Rê :

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 25

	 57	 Sur ce document, voir infra.
	 58	 Voir Gélis 1984, p. 293. Il en va de 
même au village de Fatiha : bien que la 
période de réclusion théorique soit fixée 
à 40 jours, les femmes issues des couches 
sociales les plus basses retournent à leurs 
tâches, notamment agricoles, beaucoup 
plus tôt. Morsy 1982, p. 172. 

	 59	 La pièce, inédite, est commentée 
dans Toivari-Viitala 2001, p. 179-180. 
Merci à E. Teeter pour m’avoir autorisée 
à voir le texte, et à Fl. Albert pour l’aide 
qu’elle m’a apportée dans sa compréhen-
sion.
	 60	 Sur le miel, voir infra. 
	 61	 Toivari-Viitala 2001, p. 180. 

	 62	 Voir infra. 
	 63	 D’après l’expression utilisée dans 
Brunner-Traut  1956. Sur ces docu-
ments, voir infra.

 

ʿḥʿ.n R(w)d-ḏd.t wʿb.n.s m wʿb n hrw(.w) 14
ʿḥʿ.n ḏd.n.s n wbȝ.t.s jn jw pȝ pr
sspd(.w) ʿḥʿ.n ḏd.n.s jw.f sspd(.w) m bw nb nfr wpw-
ḥr hnw.w n jnj.tw 
Alors Redjdjedet se purifia d’une purification de quatorze jours, 
puis elle dit à sa servante : « La maison est-elle 
approvisionnée ? » Alors elle ( i.e. la servante) lui dit : « Elle est approvisionnée de toutes bonnes 
choses, sauf de cruches de bière, on n’en n’a pas apportées. »

Redjdjedet connaît une période de purification, désignée par le mot wʿb et non ḥsmn. 
Pendant ce temps, elle est manifestement tenue éloignée de sa demeure ou, tout du moins, ne 
s’occupe plus des événements domestiques qui s’y produisent. Cette purification dure dans 
ce cas quatorze jours, ce que pourrait venir confirmer le texte de l’O. Ifao Inv. 1069, d’époque 
ramesside et provenant de Deir el-Medina, puisqu’il situe au quatorzième jour la dernière fête 
après la naissance 57. Toutefois, la nature littéraire du texte du P. Westcar comme le caractère 
merveilleux de l’accouchement de Redjdjedet, impliquent que ce qui est vrai pour elle ne 
l’est sans doute pas pour toutes les Égyptiennes. De même, la documentation issue de Deir 
el-Medina concerne une catégorie bien particulière de la population, sorte de classe moyenne 
supérieure. Or, d’une manière générale, la période de purification est d’autant moins longue 
que la catégorie sociale à laquelle la femme appartient est basse : la nécessité de travailler dans 
ou à l’extérieur de la maison ne permet pas de rester en marge bien longtemps, ce que l’on 
constate notamment dans l’Occident moderne, en dépit du temps idéal fixé à quarante jours 58.

Dans la mesure où la jeune mère ne s’occupe pas des affaires domestiques, ses besoins en 
nourriture et en biens divers peuvent être comblés par d’autres membres de la communauté, 
comme en témoigne le texte de l’O. OIC 16996 (= O. Nelson 13), provenant de Deir el-Medina 59. 
Il s’agit d’une lettre envoyée par un auteur inconnu à plusieurs destinataires annonçant 
qu’une servante a donné naissance et allaite l’enfant mâle (ṯȝ) du sculpteur Neferrenpet. Les 
destinataires de la lettre sont priés de fournir à la mère beaucoup de nourriture (viande, pain, 
gâteaux, miel 60, etc.), de l’huile cosmétique-sgnn, du bois et beaucoup d’eau. Les quantités 
d’aliments mentionnés suggèrent une alimentation roborative, tandis que le bois devait être 
utilisé, selon J. Toivari-Viitala 61, comme combustible pour les offrandes, et l’eau pour les 
ablutions purificatrices 62. 

Le lieu de la marge est parfois représenté, au Nouvel Empire, par le Wochenlaube 63, un dais 
végétal notamment fait de convolvulus, et a priori élevé en extérieur ; la femme y allaite toujours 
son enfant. Pourtant, cela ne signifie pas qu’elle était effectivement recluse dans un tel pavillon, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 26	 marie-lys arnette

	 64	 Selon E.  Brunner-Traut (1956, 
p. 68), il est aussi le lieu où la femme 
passait la fin de sa grossesse, et vivait 
son accouchement. R.M. et J.J. Janssen 
(1990, p. 4) vont aussi en ce sens, ainsi 
qu’E. Feucht (2001, p. 192), avant qu’elle 
ne change d’avis (2004, p.  51). L’exis-
tence même du Wochenlaube est en fait 
très incertaine (voir Kemp 1979, p.  52 
et Toivari-Viitala  2001, p.  176), et 
aucune représentation n’y montre un 
accouchement. Seule la formule no 33 du 
P. Leyde I, 348 (vo I,2-II,2) lierait direc-
tement le moment précis des couches 
avec le dais végétal : « Une très grande 
joie est dans le ciel car je vais accélé-
rer la naissance ! Viens à moi, Hathor, 
ma maîtresse, dans mon beau pavil-
lon (jȝm nfr), en cette heure heureuse, 
dans le doux vent du nord (…) » (voir 
Borghouts 1970, p. 158). Toutefois, le 
terme jȝm est un hapax et on ne peut 
donc pas être assuré du sens à lui donner. 
	 65	 Voir infra. 
	 66	 Friedman 1994, p. 98.

	 67	 La petite taille du lit-clos et sa 
grande fragilité en interdisent nécessai-
rement l’accès, même pour une personne 
seule. Voir notamment Koltsida 2006 ; 
Weiss  2009 ; Andreu  2010, p.  178 ; 
Cherpion 2011, p. 56. 
	 68	 On les trouve sur les ostraca sui-
vants, relevés par J. Toivari-Viitala (2001, 
p. 172) : 

	– O. CGC 25516 (vo  17) [= O. Caire 
JE50250 =  O.  Caire SR01446], voir 
Černý 1935, p. 7-8, 13* et KRI IV, p. 328, 
384-387 ; 

	– O. CGC 25517 (vo 6-7) [= O. Caire 
JE51514 =  O.  Caire  SR01448], voir 
KRI IV, p. 320-321, 387-389 ; 

	–  O.  CGC  25531 (ro  5) [=  O.  Caire 
JE96077 =  O.  Caire  SR01214], voir 
Černý 1935, p. 14, 30*, pl. XX et KRI IV, 
p. 437 ; 

	– O. Caire JE 72452 (l.6) [= O. Caire 
SR01467], voir KRI IV, p. 404.
	 69	 Voir supra.
	 70	 Toivari-Viitala 2001, p. 172-174.

	 71	 Les hommes sont concernés par 
l’événement à d’autres égards : ils peuvent 
notamment commander des artefacts 
utilisés pour l’accouchement, comme 
le montrent certaines listes de Deir 
el-Medina (par exemple, O. Ashmolean 
Museum  9 [=  O.  Gardiner  9], voir 
Toivari-Viitala 2001, p. 178). Les méde-
cins s’occupaient bien sûr de questions 
gynécologiques, comme en attestent les 
papyrus médicaux incluant des prescrip-
tions concernant l’obstétrique (P. gyné-
cologique de Kahun, P.  Edwin Smith, 
P. Ebers, P. BM EA10059, P. Berlin 3038 
et P. Carlsberg 8). Voir Bardinet 1995. 
Enfin, un ostracon représentant une 
scène de gynécée a été découvert en 2011 
à la station du Col de Deir el-Medina, 
pourtant uniquement occupée par les 
ouvriers, Toivari-Viitala 2014. 
	 72	 Selon la même logique que lorsque 
les femmes des ouvriers ont leur règles, 
voir supra. 
	 73	 Voir aussi l’opinion de P.J. Frandsen, 
supra, n. 14.

qui n’est peut-être qu’un symbole utilisé dans l’iconographie pour signifier la marge 64. Sur 
d’autres documents 65, la femme est assise sur un lit, ce qui ne prouve pas davantage que le 
post-partum se déroulait à l’intérieur de la maison. F.D. Friedman 66 a proposé que les « lits-clos » 
des habitations de Deir el-Medina en constitueraient le « lieu idéal », hypothèse qui doit être 
définitivement écartée puisque ces structures sont des autels, peut-être destinés à célébrer la 
fertilité de la maisonnée 67. 

Si la jeune mère est tenue à l’écart, c’est peut-être aussi parce que l’impureté qui la touche 
menace de se propager, notamment aux hommes. Le Journal de la Tombe rapporte les absences 
d’ouvriers en raison de l’accouchement (ms(w)t) de leurs épouses 68. Le nombre de ces mentions 
est toutefois peu élevé, comme souligné par J.J. Janssen 69, ce qui suggère des cas particuliers. 
Pour J. Toivari-Viitala, cela indiquerait que les travailleurs ne s’absentaient qu’en cas d’accou-
chements difficiles, afin d’assister leur femme d’une manière ou d’une autre 70. Dans la mesure 
où tout porte à croire que les époux n’intervenaient pas directement dans l’accouchement 71, 
il faut peut-être chercher une autre origine à ces absences, et il est possible que l’impureté de 
leurs femmes en soit la cause 72. Les pères contaminés auraient été tenus éloignés des autres 
ouvriers et de la tombe elle-même, afin de se purifier et d’éviter la propagation de la souillure 73. 
Si le nombre de pères concernés est effectivement bas, c’est qu’il révélerait les cas singuliers 
d’hommes ayant eu des contacts en principe prohibés – de quelque nature qu’ils soient – avec 
leur femme, et se trouvant de ce fait contagieux.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 27

	 74	 Janssen 1982, p. 254-255.
	 75	 Grandet 2003, p. 124-126 pour la 
translitération et la traduction, p. 395-
398 pour le texte hiératique et la trans-
cription hiéroglyphique.

	 76	 Pour le terme msw désignant ici 
l’accouchement, et non la naissance, 
Janssen 1982, p. 255.
	 77	 P. Grandet (2003, p.  124) traduit 
par « chambre », mais il n’est pas certain 
que s.t sḏr qualifie effectivement une 
pièce de la maison, d’autant que l’auteur 

considère aussi l’expression comme une 
potentielle désignation du pavillon de 
naissance.
	 78	 Sur ce terme, voir Grandet 2003, 
p. 125. 
	 79	 Voir supra. 

Ainsi, la marge du post-partum impose le repos à la jeune mère et lui interdit de prendre 
part à ses activités habituelles. Il semble qu’elle se consacre alors exclusivement à l’allaitement 
et, sans doute, aux soins du nouveau-né. Pour pallier cela, elle bénéficie parfois – au moins au 
Nouvel Empire – des bons soins des membres de sa communauté, avec lesquels elle n’entre 
pas nécessairement en contact direct, du fait de son impureté. Enfin, l’époux doit, semble-t-il, 
prendre lui aussi des dispositions particulières afin d’éviter la propagation de cette souillure, 
en particulier au chantier de la tombe royale.

Les rites des relevailles dans la documentation de Deir el-Medina

Les fêtes citées sur les ostraca documentaires
On trouve, en provenance du village, de nombreuses listes de nourriture et d’objets 

d’usage quotidien, associées à des indications de quantités et parfois, à des noms propres. Pour 
J.J. Janssen 74, ces listes seraient des inventaires de cadeaux établis à l’usage de la personne les 
ayant reçus pour une occasion particulière, telle une fête. Grâce à ces listes, le receveur pouvait 
savoir qui avait apporté quoi et rendre la pareille sans risque d’erreur, selon le principe du don 
réciproque. Le texte de l’ostracon ramesside O. Ifao Inv. 1069 75 (= Cat. DM 952) est l’un de 
ces inventaires, et la liste concerne un fait précis ainsi décrit sur le recto de l’objet (ro, l. 1-11) :

[wḥm] rdy.t n.f m pȝ
msw n tȝy.f šrj.t
ḫt jry.t 1
sš.tj m tȝy.st s.t sḏr
ḥtp n wnm nty ḥr.f 
ʿkk 1
ḏss 1
jwf mḥ 1	
[ḥ(n)q.t] mn.t 10
[ȝqw n ?] jt 9
[mrḥw ?] hnw…

Ce qui lui a été donné [de nouveau ?] 
lors de l’accouchement 76 de sa petite ( i.e. sa fille) :
1 lit de bois
installé à l’endroit où elle passe la nuit 77. 
Une corbeille-repas. Ce qu’elle contient :
1 pain-âkek ; 
1 poisson-djéses ;
1 plat de viande ; 
10 jarres [de bière] ; 
9 [pains d’]orge ; 

… hin d’onguent.

Dans la mesure où le lit jry.t 78 est offert au père à l’usage de sa fille, il en va sans doute de 
même pour les aliments. Ces rations, particulièrement énergétiques, aideraient la jeune mère 
à reprendre des forces tout de suite après ses couches 79.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 28	 marie-lys arnette

	 80	 L’étape du troisième jour est cou-
ramment marquée dans le monde arabo-
musulman méditerranéen, notamment 

par des échanges alimentaires particu-
liers. Voir Aubaile-Sallenave  1997, 
p. 108, n. 11, p. 109, 113.

	 81	 Grandet 2003, p. 5. 

Le verso de l’ostracon livre une nouvelle liste correspondant à « son troisième jour » (i.e. à 
elle, pȝ[y].st sw 3) [vo, l. 2-7] :

snw ʿȝ hȝ.w ( ?) 1
sš.t (?)
snw 5
jwr njt 1
sm ḫrš 30
jsy ḏr.t 15

1 grand pain-sénou ;
souchet (?);
5 pains-sénou ;
1 vase de fèves : 
30 bottes de légumes ; 
15 poignées de roseau. 

Puis, une liste fort brève correspond au « quatorzième jour » (pȝ sw 14) [vo, l. 9-10] :

qḏḏ 1
jwr njt 1

1 pain-qédjedj ;
1 vase de fèves. 

Ces deux listes ne sont faites que de pains et de légumes, ce qui suggère une alimentation 
nettement plus légère 80 que celle prise tout de suite après les couches.

Enfin, à l’événement qualifié de « grande beuverie » (pȝ sw{r}j) correspondent les denrées 
suivantes (l. 12-16) :

[ḥn(q).t] mn.t 6
snw 20
mrḥw ḥn 1
rḥsw jnr […]
sm ḫrš 40
jsy ḏr.t […] 

6 jarres [de bière] ;
20 pains-sénou ;
1 hin d’onguent ;
[…] plats de pains-réhès ;
40 bottes de légumes ;
[…] poignées de roseaux. 

Plusieurs moments distincts sont donc célébrés, que P. Grandet a bien identifiés comme 
« les diverses étapes des relevailles 81 » de la fille de l’homme à qui les cadeaux sont faits : 

– le moment de son accouchement à proprement parler ; 
– le troisième jour après l’accouchement ; 
– le quatorzième jour après l’accouchement ; 
– la « grande beuverie », qui pourrait elle aussi avoir lieu le quatorzième jour, dans la mesure 

où aucune autre date n’est donnée la concernant.

Marquer les étapes du troisième et du quatorzième jour après la naissance est là encore 
chose courante : par exemple, à Fuzhou, en Chine, on célébrait encore au début du xxe s., la 
première fête au troisième jour après la naissance, lorsque des rites de protection de l’enfant 
et de la maison sont effectués ; la seconde fête au quatorzième jour, lorsque des actions de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 29

	 82	 Van Gennep 2011, p. 83. 
	 83	 Grandet 2003, p. 126. 
	 84	 KRI  III, p.  56-557 ; Goedicke, 
Wente  1962, pl.  71-72 ; Janssen 
1982, p. 255-256 ; David 2010, p. 172. 
	 85	 Janssen 1982, p. 256. 
	 86	 Toutefois, les protagonistes ne sont 
pas nommés, et en l’absence du verbe rdj, 
il est impossible d’affirmer qu’il s’agit là 
encore d’une liste de cadeaux, ainsi que 
J.J. Janssen l’avait proposé. David 2010, 
p. 172. 
	 87	 Andreu, Cauville 1978, p. 18. 

	 88	 Wb IV, 44, 6. Le même pain sʿb, 
toujours par 10, est aussi cité concernant 
une fête dédiée à Ptah (I, 8). 
	 89	 Voir infra. 
	 90	 Vandier d’Abbadie  1946, p. 80. 
Sur ces objets, on consultera aussi 
Brunner-Traut 1955 ; Minaut-Gout 
2002 a, p. 33-43 ; Backhouse 2012. Leur 
destination exacte a été discutée, mais 
demeure toujours incertaine. Comme 
l’a souligné récemment J. Backhouse 
(2012, p.  35), à la suite de B.J. Kemp 
(1979), la très grande proximité entre 
les scènes qui y sont représentées et 

celles peintes sur les murs de plusieurs 
maisons des villages de Deir el-Medina 
et d’Amarna penchent en faveur de tra-
vaux préparatoires à la réalisation de 
ces peintures. E. Brunner-Traut (1956, 
p. 68-69), notamment, propose aussi d’y 
voir des ex-voto. On peut effectivement 
envisager ces objets comme ayant été 
utilisés, d’une manière ou d’une autre, 
dans des cultes liées à la fertilité, mais 
il est impossible de préciser plus avant 
cet usage. 
	 91	 Sur la symbolique érotique du lise-
ron, voir en dernier lieu Miller 2009. 

grâce sont réalisées en faveur de la mère 82. Comme le souligne P. Grandet 83, « la mention d’un 
quatorzième jour fait irrésistiblement penser au P. Westcar, 11, 18-19 », d’autant que Redjdjedet 
s’enquiert, à la suite de sa purification, de la présence de jarres à bière dans sa maison. Il s’agirait 
donc des préparatifs de la fête nommée « grande beuverie » sur le verso de l’ostracon.

J.J.  Janssen a rapproché l’O.  Ifao  Inv.  1069 de l’O. Michaelides 48 (ro) 84, daté de la 
XXe dynastie et provenant sans doute du village. Il comporte lui aussi plusieurs listes, toutes 
liées à des fêtes religieuses, à l’exception d’une cérémonie de nature privée. Cette dernière est 
ainsi libellée (ro, II, 2) :

pȝ swʿb n tȝy.f šr[j.t…]
La purification de sa petite ( i.e. sa fille).

La purification de la fille, là encore qualifiée de šrj.t, désignerait celle de son post-partum, 
dans la mesure où c’est le terme wʿb qui est employé, comme dans le P. Westcar. Cette men-
tion est suivie d’une liste très fragmentaire, que J.J. Janssen suppose être – pour partie au 
moins – une liste de denrées alimentaires 85, qui seraient donc offertes 86 à l’occasion de la fête 
correspondante. Cette liste contient trois termes : le premier (II, 3) semble bien être sš, qui 
désigne des étoffes 87, et se comptent ici au nombre de 5 ; le deuxième est illisible ; le troisième 
(II, 4) est clairement sʿb, qui qualifie une sorte de pain 88, ici au nombre de 10. Or, l’offrande 
des étoffes et du pain, quoique différemment nommés, est un topos que l’on retrouve dans 
les rites du post-partum évoqués dans les mammisis 89, ce qui viendrait confirmer que cette 
fête concerne bien cette période.

Les rites représentés sur les ostraca figurés
Parmi les centaines d’ostraca en provenance de Deir el-Medina, un petit groupe de pièces 

figurées d’époque ramesside représentent des « scènes de gynécée », selon l’expression de 
J. Vandier-d’Abbadie 90. Dans ces scènes, des femmes sont assises sur un tabouret installé sous 
le dais végétal – le Wochenlaube, dont les colonnettes sont faites de plantes de papyrus autour 
desquelles viennent s’enrouler des vrilles de liseron 91 – ou, plus couramment, assises sur un 
lit, peut-être en intérieur. Dans le premier cas, la femme est toujours représentée allaitant un 
enfant, qui n’est pas systématiquement présent dans le second. N’ont été retenus ici que les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 30	 marie-lys arnette

	 92	 Selon le découpage notamment éta-
bli dans Pinch 1993, p. 220, Backhouse 
2012 et Rigault 2013, p. 97-98. 
	 93	 Le type 6 des figurines de ferti-
lité, tel que l’a défini G. Pinch (1993, 
p. 237-239), se caractérise par l’associa-
tion de la femme, et éventuellement de 
l’enfant, à un lit, comme sur ces ostraca. 
Quelques rares exemplaires montrent 
des actions  (scène de coiffure, Bès 
ou personnage nubien dansant, etc. ; 
voir Pinch 1993, p. 406-410), mais les 
représentations sont assez sommaires 
et ne livrent pas d’informations sup-
plémentaires à celles fournies par les 
ostraca. Voir aussi l’étude de E. Teeter 
(2010, p. 5-155) concernant les figurines 
en terre cuite de femmes sur des lits en 
provenance de Medinet Habou, mais 

elles ne figurent aucune autre action 
que l’allaitement et n’ont donc pas été 
incluses dans notre étude. 
	 94	 Par exemple, Toivari-Viitala 2001, 
p. 179 ; Minault-Gout 2002b, p. 113-114. 
	 95	 Vandier d’Abbadie  1937, t.  II/2, 
p. 70 et pl. LII ; Brunner-Traut 1955, 
p. 13, fig. 2. 
	 96	 Vandier d’Abbadie 1937, pl. LII ; 
Brunner-Traut 1955, p. 14, fig. 3.
	 97	 Vandier d’Abbadie 1959, pl. CXX. 
	 98	 Brunner-Traut 1955, p. 14, fig. 4 ; 
Delvaux, Pierlot 2013, p. 64-65. Merci 
à Fr. Labrique de m’avoir signalé cette 
référence, et pour la relecture attentive 
qu’elle a faite de cet article. 
	 99	 Voir notamment Derchain 1975, 
p. 65-66, n. 35 ; Janssen, Janssen 1990, 
p. 7. Cette coiffure résulte sans doute 

de la nécessité de défaire les cheveux 
et les nœuds au moment des couches 
pour ne pas les entraver (à ce sujet, 
Staehelin  1970). G.  Pinch (1993, 
p. 219-220) propose que cette coiffure 
soit plutôt reliée à un culte à Hathor, ou 
même, ne soit que le reflet d’une mode. 
Toutefois, dans la leçon de Ramsès VI du 
Livre de la Terre, le texte qui accompagne 
la neuvième scène de la « partie  A » 
contient le verbe msj, déterminé par 
une variante unique, à ma connaissance, 
du signe B3  . Or, ce signe représente 
clairement une femme en train d’accou-
cher, et ses cheveux sont divisés en deux 
grandes mèches encadrant son visage. 
Pour ce texte, voir Piankoff 1953, p. 20, 
pl. IX-X ; Piankoff 1954, p. 341, pl. 117.
 

objets où apparaît le nourrisson, dans la mesure où il n’est pas possible d’affirmer que les autres 
sont précisément liées à la naissance plutôt qu’à la notion plus générale de fertilité.

On peut diviser ces objets en deux groupes 92, le premier correspondant aux femmes figurées 
lactans sous le Wochenlaube, le second aux femmes assises sur un lit au côté de l’enfant. Au 
sein du deuxième groupe, deux sous-catégories peuvent être distinguées pour les besoins de la 
présente démonstration : les scènes montrant une action (type avec rite), de celles n’en montrant 
pas (type sans rite), soulignant donc un état 93. Les actions que dépeignent ces scènes sont bien 
des rites, puisqu’elles sont très proches formellement des représentations d’offrandes faites aux 
morts ou aux dieux et suivent les mêmes codes : le bénéficiaire est assis, tandis que l’officiant 
s’approche de lui, debout et tenant dans les mains les objets qu’il s’apprête à offrir. Ces scènes 
concernent la période qui suit la naissance 94, et les rites qui y figurent doivent permettre, 
comme nous le verrons, la purification et l’agrégation de la mère. Il s’agit de représenter les 
relevailles, dont on peut tenter de restituer la séquence – de manière forcément incomplète, 
car l’analyse est tributaire d’une documentation peu abondante.

•	Au début de la marge : offrir le miroir et l’étui à khôl
Le premier groupe est constitué de quatre ostraca : O. Louvre E25333 95, O. BM EA8506 96, 

O. Ifao Inv. 3787 (= Cat. 2858) 97 et O. Bruxelles E6382 98. Les trois premiers présentent des 
scènes suffisamment complètes pour être lisibles, le dernier n’étant qu’un petit fragment. 
L’O. Louvre E25333 (fig. 2) et l’O. BM EA8506 (fig. 3) figurent le pavillon de naissance et il est 
possible que l’O. Ifao Inv. 3787 (fig. 4) évoque le même dais, puisque l’on y voit des feuilles de 
convolvulus, comme sur l’O. Bruxelles E6382 (fig. 5), où subsiste une tige de papyrus. Sous ce 
dais, la femme est représentée lactans, tenant son enfant au creux de son bras gauche ; elle semble 
nue, mais porte en réalité un vêtement transparent – ou un tissu en bandoulière faisant office 
de porte-bébé –, un collier large au cou et une coiffure très particulière, faite de deux grosses 
mèches rassemblées sur le sommet du crâne et encadrant son visage, typique des accouchées 99. 
Elle est assise, un pied à terre, l’autre à moitié relevé, sur un tabouret dont l’aspect évoque un 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 31

	 100	 J. Brunner-Traut (1955, p. 28, n. 85) 
indique toutefois que l’ostracon inédit 
JE63807 représenterait un homme assis 
sur ce type de siège. 
	 101	 Baum 1988, p. 261, voir aussi p. 279. 
	 102	 Darby, Ghalioungui, Grivetti 
1977, p. 729. 
	 103	 Schulman 1985. 
	 104	 Schulman 1985, p. 98, fig. 1 a, 1b. 
	 105	 L’O.  Ifao Inv.  3810 (= Cat. 2853, 
Vandier d’Abbadie 1959, t. II/4, p. 186, 
pl. CXIX) porte le dessin sommaire, et 
très effacé, d’une souris assise sur ce 
même tabouret recevant l’offrande du 

miroir et du khôl : en dépit du fait que 
le petit rongeur n’y allaite pas d’enfant, 
on peut supposer qu’il parodie bien une 
scène de Wochenlaube. Il apparaît aussi 
sur les restes d’une peinture sise dans la 
première pièce d’une maison du village 
de Deir el-Medina, peinture qui s’avère 
donc être une scène de Wochenlaube. 
Voir la reconstitution, très probable, 
dans Brunner-Traut 1995, p. 15, fig. 3. 
	 106	 Voir notamment Evrard Derriks 
1975 ; Husson 1977, p. 32-33 ; Rigault 
2013, p. 99, fig. 6. 
	 107	 Vandier d’Abbadie 1957, p. 24. 

	 108	 À ce sujet, voir Leclant 1960, p. 24, 
n. 2, avec quelques exemples. Cette coif-
fure est particulièrement proche de celle 
portée par une déesse, probablement 
Astarté, figurée sur un couvercle de 
pyxide provenant du port d’Ougarit, 
daté du xiiie s. av. J.-C. et conservé au 
musée du Louvre (AO 11601). Voir en 
dernier lieu Cornelius 2004, p. 110-111. 
	 109	 Sur les dix femmes asiatiques 
connues au village, une seulement était 
servante, les neuf autres maîtresses de 
maison – toutes modestes, il est vrai. 
Ward 1994, p. 67, 168-169, n. 23, 24. 

sablier, à l’assise en forme de croissant sur laquelle est posé un coussin. Les lignes horizontales 
qui strient le siège, a priori spécifique de ces scènes 100, suggèrent le bois du palmier-dattier bnrt, 
arbre méridional qui endosse au Nouvel Empire des fonctions maternelles, puisqu’il peut être 
« habité par des divinités célestes et nourricières » telles que Nout 101. Il est aussi étroitement 
lié au renouvellement de la nature, à tel point que le mot rnp.t s’écrit à l’aide de l’une de ses 
branches 102 ; il n’est donc pas anodin de trouver les jeunes mères assises sur des sièges taillés 
dans ce bois. C’est ce siège qui permit à R. Schulman 103 de reconnaître dans un fragment de 
bas-relief découvert à Memphis une scène très mutilée de purification du post-partum ; la 
colonne de texte qui subsiste indique « la purification (wʿb) de Taouretemheb 104 », et seul le 
tabouret autorise à en situer le contexte 105.

Les détails iconographiques de ces quelques objets ont souvent été discutés, c’est pourquoi il 
n’y a pas lieu d’en donner à nouveau un commentaire détaillé ; en revanche, bien peu d’atten-
tion a été portée aux rites qu’ils dépeignent, ni à celles et ceux qui les effectuent.

Sur l’O. Louvre E25333, l’O. Bruxelles E6382 et l’O. BM EA8506 est figurée l’offrande 
d’un miroir, au manche reproduisant le signe ḥm, et d’un étui à khôl. Si l’offrande du miroir 
seul, ou associé à d’autres objets 106, est bien connue par ailleurs, celle du miroir joint au khôl 
semble réservée à ces scènes de post-partum. Dans les deux premiers cas, c’est une femme 
nue et au profil allongé qui la réalise. Elle porte, sur l’objet du Louvre, une queue de cheval 
nouée haut sur la tête, tandis que la jeune fille figurée sur l’ostracon de la collection bruxel-
loise a le crâne non moins allongé, mais rasé, à l’exception de deux mèches, l’une sur le front, 
l’autre sur le sommet de la tête. Pour J. Vandier-d’Abbadie 107, cette coiffure et l’allongement 
prononcé du profil évoquent l’iconographie de divinités syro-palestiniennes – en particulier, 
Anat et Astarté 108 – c’est-à-dire que ces jeunes filles au crâne haut seraient de jeunes servantes 
asiatiques. Si l’allusion à la Syrie est très probable, le statut de ces jeunes filles n’est pas défini ; 
rien n’indique la nature des relations qu’elles entretiennent avec la mère. Tout au plus peut-on 
dire que des figures syriennes – si l’on admet cette origine – tiennent ici le rôle d’officiantes 109. 

Sur l’O. BM EA8506, le personnage présentant le miroir et le pot à khôl pourrait lui aussi 
evoquer a priori une origine étrangère ; il porte une coiffure très particulière, faite d’une sorte 
de houppe au sommet du crâne rasé, d’où partent quatre mèches mi-longues. Cette coiffure est 
souvent interprétée comme nubienne, et il est vrai que l’anneau à l’oreille du personnage irait 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 32	 marie-lys arnette

	 110	 Par exemple, Brunner-Traut 1956, 
p. 68. 
	 111	 Voir Cherpion, Corteggiani 
2010, pl. 131-138. 
	 112	 Vandier d’Abbadie  1937, t.  II/2, 
p. 93, pl. LXI. 
	 113	 Brunner-Traut  1956, p.  69, 
pl. XXV. L’O. Berlin 21773 (Brunner-
Traut 1956, p. 70 et pl. XXV) est poten-
tiellement proche de celui-ci, mais le 
dessin qu’il porte est en mauvais état, et 
l’on ne peut savoir si la scène qu’il porte 
concerne bien le post-partum, et non la 
toilette. 

	 114	 Brunner-Traut 1956, p. 69. 
	 115	 Backhouse 2012, p. 32
	 116	 De véritables pieds de lit en bois 
revêtant la forme de ce petit dieu ont 
été mis au jour à Deir el-Medina ; voir 
en dernier lieu Raven 2014. Plusieurs 
exemplaires (Raven 2014, p. 192, fig. 2, 
p. 193, fig. 4) montrent Bès pressant sa 
poitrine, dans un geste qui rappelle tout 
à fait celui de l’allaitement. 
	 117	 Par exemple, une baguette en 
provenance d’el-Lahun et aujourd’hui 
conservée à Berlin (14207), Dasen 1993, 
p. 69, fig. 6.1. Sur ces objets en général, 
voir surtout Altenmüller 1965. 

	 118	 Par exemple, dans le mammisi de 
Philae, voir mam. Philae, 112-113. 
	 119	 Leclant 1960, p. 5. 
	 120	 Ward 1994. 
	 121	 Voir notamment Pinch  1983, 
p. 45, 52, 58, 95, 161-162 ; Koenig 1987, 
en particulier p.  105 pour une lettre 
d’Amenhotep II envoyée au vice-roi de 
Nubie. 
	 122	 Koenig 1987, p. 105-110. Merci à 
Chr. Zivie-Coche pour m’avoir indiqué 
cette référence, et pour l’aide qu’elle 
m’a apportée dans la finalisation de cet 
article. 

en ce sens 110. Toutefois, une coiffure très similaire – sans la houppe au sommet du crâne – est 
arborée par les filles, bien égyptiennes cette fois, d’Inerkhâouy dans la TT 359 (paroi nord du 
caveau G 111). Il s’agit d’une coiffure enfantine en vogue au village, puisqu’on la trouve sur de 
nombreux ostraca, par exemple sur l’O. Ifao Inv. 3650 (= Cat. 2447 112), où elle est portée par 
une petite fille. Ainsi, si cette coiffure peut trouver ses racines en Afrique subsaharienne, rien 
n’indique que ceux et celles qui en sont parés soient aussi de cette origine.

Enfin, sur l’O. Berlin 21451 113 (fig. 6), qui appartient au deuxième groupe, la femme lactans 
apparemment nue est assise sur le lit, tandis qu’on lui présente le miroir et le khôl. Sa tête 
est manquante, mais sur ses épaules, point de traces de cheveux ; elle portait donc la coiffure 
des jeunes accouchées, qui ne pend jamais sur les épaules 114. Ainsi, cette perruque permet 
d’établir un lien certain entre les objets du premier groupe et ceux du deuxième, attestant 
qu’ils appartiennent à une sphère commune. Une seconde femme, assise sur le lit, présente à 
la mère un miroir et un étui à khôl ; elle porte là encore la queue de cheval implantée haut sur 
la tête, coiffure qui est donc fondamentalement liée à cette offrande 115. Le lit est très décoré et 
l’on note en particulier ses trois pieds figurant Bès, tous différents 116 : celui sur la gauche tient 
un luth, celui au milieu, ailé, écarte les bras et semble serrer dans ses mains un couteau et un 
serpent, tandis que le geste de celui de droite ne se laisse pas interpréter, l’un de ses bras étant 
malheureusement endommagé. Le motif du Bès médian n’est pas sans rappeler les décors des 
apotropaïa 117 et les cordons de divinités protectrices armées de couteaux qui, plus tard, défendent 
l’accouchement divin dans les mammisis 118. Bès joue donc ici le rôle de gardien des couches 
qui, sans doute, viennent d’avoir lieu.

Ce qui frappe concernant les acteurs des rites représentés sur ces documents, c’est avant tout 
l’insistance portée sur des caractères d’origine étrangère, syriens et nubiens. Le lien avec la Syrie 
et, en filigrane, avec Ânat et Astarté, est peut-être dû aux qualités particulières attribuées à ces 
déesses, à la fois maternelles et guerrières, et notamment guérisseuses 119. Ainsi, des officiantes 
syriennes – ou égyptiennes revêtant ces marques pour leur valeur symbolique – pourraient 
chasser démons et maladies pendant la phase spécialement dangereuse du post-partum. Il est 
très probable que des communautés étrangères aient réellement vécu à Deir el-Medina 120, et les 
compétences de sorciers étrangers, Nubiens en particulier, sont souvent citées dans les textes 121. 
Toutefois, comme le souligne Y. Koenig 122, invoquer la Nubie dans une formule magique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 33

	 123	 Par exemple, Bulté 1991, p. 101. Sur 
O. Ifao Inv. 3787 (voir infra), un petit 
primate est assis derrière le tabouret où 
la mère est assise, et déguste un fruit. 
	 124	 Hickmann 1949, p. 111 et pl. LXXX 
(fig. B). Pour un commentaire, Bor-
chardt 1935-1938. 
	 125	 Manniche 1973, p. 31-32.
	 126	 Voir infra. 
	 127	 Voir notamment Dasen  1993, 
p. 62-63.

	 128	 Erman 1901, p. 14-15 ; Borghouts 
1978, p. 42 ; Yamazaki 2003, p. 16, pl. III. 
	 129	 L’Asiatique apparaît aussi dans 
la formule E (ro 5, 3) en tant qu’enne-
mie, mais elle n’y est pas accompagnée 
de la Nubienne. Voir Yamazaki 2003, 
p. 20-21. 
	 130	 Cette association néfaste de la 
Nubienne et de l’Asiatique se trouve 
aussi dans un pronostic de naissance du 
P. Berlin 3038 (formule no 198, ro 2, 1-2). 

Voir les commentaires de Koenig 1987, 
p. 105. 
	 131	 Kemp 1979, p. 53. 
	 132	 Voir infra. 
	 133	 Wreszinski 1913, p. 194 ; Bardinet 
1995, p. 445. 
	 134	 Voir surtout la démonstration de 
Turner 1969, passim ; Loose 1993, p. 285. 

accroît son efficacité ; ainsi, la présence de caractères non-égyptiens chez les officiants figurés 
sur ces ostraca ne signifie pas nécessairement que des étrangers prenaient effectivement part 
à l’action, mais ils en augmentent assurément l’efficacité. Plus encore, la Nubie, et l’Afrique 
subsaharienne en général, semblent tenir un rôle tout particulier dans le domaine de l’enfan-
tement, si l’on considère notamment :

– l’origine éthiopienne des petits singes verts qui apparaissent sur plusieurs documents en 
rapport avec la féminité, et la naissance en particulier 123 ;

– la couleur de la peau de la petite assistante représentée sur la membrane de tambourin 
CGC 69352 (= JE25993 124), instrument d’époque tardive sans doute utilisé dans des rituels 
célébrant l’accouchement 125, celle du personnage en charge de la toilette sur l’O. Ifao Inv. 3787, 
ainsi que la coiffure du danseur sur le même document 126 ;

– le rapport étroit entretenu avec l’Afrique subsaharienne par le dieu Bès 127, qui apparaît 
aussi sur nombre d’objets féminins (manche de miroir, pots à khôl, etc.).

D’une manière générale, il est possible que l’exotisme des contrées étrangères ait exercé 
quelque charme sur l’esprit égyptien, et qu’elles aient été de ce fait associées à la féminité, à 
la sexualité et donc, à l’enfantement. Cette association formelle de l’Asie et de l’Afrique en 
lien avec la maternité rappelle un passage de Mutter und Kind (P. Berlin 3027), texte lui aussi 
daté du Nouvel Empire. La formule D (ro 2, 6-10 128), destinée à protéger l’enfant d’un démon 
féminin, ordonne à une Asiatique (ʿȝm.t) 129 et à une Nubienne (nḥsy.t) de sortir du corps de 
l’enfant, comme les maladies qui le menacent. Si les ostraca de Deir el-Médina montrent des 
personnages dotés de caractères étrangers intervenant dans les suites de l’accouchement, le 
texte de Mutter und Kind montre que leur réputation était en fait ambiguë et souligne l’ambi-
valence du motif 130.

Contrairement à ce que pense B.J. Kemp 131, pour lequel la présentation du miroir est « le 
rite final de purification » du post-partum, il semble que l’on se trouve ici au tout début du 
processus. En effet, la femme lactans porte dans tous les cas la coiffure typique des jeunes 
accouchées et non pas encore la perruque tripartite qui caractérise les étapes ultérieures 132. De 
plus, l’accent est mis sur sa nudité et la prescription no 97 du P. Ebers (94, 10-11) 133 préconise 
que la femme s’assoie étant « nue » au moment des couches. La phase de marge est une zone 
intermédiaire, durant laquelle la personne n’a plus d’identité sociale définie 134 ; or, dans l’ico-
nographie, le statut se traduit principalement par les vêtements, les perruques et les parures 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 34	 marie-lys arnette

	 135	 Guilne 2011, p. 281-322. 
	 136	 Voir notamment Manniche 1987, 
p. 110-111, scène IV. 
	 137	 Sur la disponibilité sexuelle pos-
siblement affichée par les jeunes mères 
dans ces scènes, voir Derchain 1975. On 
peut à ce sujet citer l’O. Ifao Cat. 2345 
(collection particulière), qui figure une 
femme alanguie sur un lit, un bras 
passé derrière la tête, tandis que sous le 
meuble, sont précisément disposés le 
miroir, l’étui à khôl, et un vase surmonté 
de deux cônes de graisse parfumée. Tou-
tefois, on peut se demander si le dais 
placé au-dessus d’elle ne serait pas funé-
raire. Sur l’O. Turin S6287 (= RCGE 9741 

http://collezioni.museoegizio.it/
eMuseumPlus?service=direct/1/Result 
LightboxView/result.t1.collection 

_lightbox.$Tsp TitleImageLink.link&s
p=10&sp=Scollection&sp=SfieldValue
&sp=0&sp=0&sp=3&sp=Slightbox_3
x4&sp=0&sp=Sdetail&sp=0&sp=F&s
p=T&sp=0), une femme assise sur une 
chaise allaite son enfant face à un canard 
aux ailes déployées ; dans la mesure où 
l’échelle semble légèrement différente, 
le volatile pourrait ne pas appartenir à 
la scène, comme pour souligner précisé-
ment son aspect sexuel. Sur la dimension 
érotique du canard, voir notamment 
Derchain  1975, p.  62-64 ; Vernus, 

Yoyotte  2005, p.  359 ; Teeter  2010, 
p. 164-166. 
	 138	 Robins 1993, p. 83.
	 139	 Vandier d’Abbadie 1957, p. 28. 
	 140	 Backhouse 2012, p. 30. 
	 141	 Bruyère 1953, p. 63, fig. 14.
	 142	 Vandier d’Abbadie 1959, p. 187. La 
proposition semble encore différente sur 
le dessin que l’auteure réalise de l’objet, 
voir Vandier d’Abbadie 1959, pl. CXX. 
	 143	 Vandier d’Abbadie 1957, p. 28. 
	 144	 Par exemple, Minault-Goult 
2002 a, p. 40. Par contre, rien ne per-
met de dire qu’il s’agit d’une femme, 
contrairement à l’opinion communé-
ment admise. 

qui, ici, expriment davantage fécondité et maternité. Comme l’écrit Fr. Guilne 135, la perte de 
l’identité sociale appartient au « processus de tabula rasa » typique de la liminarité qui, seul, 
permet ensuite une reconstruction. Ainsi, les objets apportés à la mère ne semblent pas se 
référer à un rite de purification – contrairement à l’eau, à l’encens, etc. –, mais plutôt à un 
rite d’agrégation, et pourraient lui permettre de (re)trouver cette identité ou d’en construire 
une nouvelle. À noter également qu’une scène célèbre du Papyrus érotique de Turin 136 montre 
une femme se maquillant à l’aide d’un pinceau à khôl, et tenant dans l’autre main son étui 
et un miroir. Il serait tentant de considérer que la présentation du miroir et du khôl sur ces 
ostraca signifierait aussi la levée de l’interdiction sexuelle qui aurait pu peser sur les femmes 
au sortir de leurs couches 137.

•	 Laver les pieds, danser de joie
Pour G. Robins 138, c’est la toilette des pieds qui correspond à la dernière phase du rituel. 

En fait, un seul objet, O. Ifao. Inv. 3787, montre ce geste, manifestement exécuté en même 
temps que l’offrande des objets de toilette, c’est-à-dire au début de la marge : alors que l’un des 
pieds de la mère est lavé, une femme au crâne allongé coiffée d’une queue de cheval s’avance 
vers elle. Si les objets qu’elles tenaient dans les mains ont disparu, sa coiffure plaide en faveur 
du miroir et du khôl. Toutefois, J. Vandier-d’Abbadie 139, suivie par J. Backhouse 140, optent 
pour des fleurs. Dans le rapport de la campagne 1949-1950 des fouilles de Deir el-Medina 141, 
l’inscription très effacée qui surmonte la scène était relevée de la façon suivante : . Plus tard, 
dans un article consacré à deux ostraca en provenance du village, J. Vandier-D’Abbadie la 
transcrivait , et la traduisait par : « offrir de belles plantes et des fruits, des offrandes 
du jardin et des champs pareillement 142 ». Finalement, dans le catalogue des ostraca figurés de 
Deir el-Medina, l’auteure comprenait l’inscription de la sorte : 143. Le texte est de lecture 
très difficile, mais les propositions de J. Vandier-d’Abbadie ne résistent pas à l’examen de la 
pièce. En fait, seul le dernier signe  (M2) se lit sans difficulté, et aucune transcription ne 
peut être proposée.

C’est un personnage à la peau sombre, potentiellement nubien 144, qui lave le pied gauche de 
la femme lactans, dans une bassine à anses. La toilette des pieds indique à la fois la purification 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 35

	 145	 Voir Arnette à paraître, 3.1.2.2. 
Une toilette partielle : les pieds et les 
mains. 
	 146	 Voir supra. 
	 147	 Vandier d’Abbadie  1957, p. 27. 
V. Le Provost et A. Simony, céramo-
logues, sont venues confirmer ces pro-
pos (communications personnelles). 
Qu’elles soient toutes deux remerciées 
de l’aide qu’elles m’ont apportée.
 	148	 Davies  1905, pl. XIV, en haut à 
droite, deuxième registre, objet de droite. 
	 149	 Voir infra. 
	 150	 TT 181. Davies 1925, pl. XXIX. 
	 151	 Communication personnelle. Je 
remercie l’auteure d’avoir partagé sa 
réflexion avec moi. 

	 152	 Voir infra. 
	 153	 Dans la tombe de Mérérouka, à 
Saqqâra, un tableau sis dans la chapelle 
d’Ouatetkhethor figure une troupe de 
danseuses encourageant la naissance 
par leurs gestes et les paroles de leur 
chanson. Wild 1963, p. 71 ; Roth 1992, 
p.  141-143 ; Kinney 2008, p.  159, 192. 
Au Nouvel Empire, le dieu Bès et la 
déesse Taouret dansent sur les murs 
d’une maison au village d’Amarna, 
tandis que les peintures d’une autre 
maison représenteraient des danseurs 
venus célébrer une naissance. Kemp 1979, 
p. 47-53 ; Pinch 1983, p. 405-414. Le tam-
bourin tardif auquel appartenaient les 
membranes CGC 69351 et CGC 69352 

était sans doute utilisé pendant les ac-
couchements. Dasen 1993, p.  153-155 ; 
Manniche 1973, p. 33-34.
	 154	 Repéré par Vandier d’Abbadie 
1957, p. 1 ; voir Davies 1908, pl. XXIX. 
	 155	 Sur les sauts et les danses comme 
manifestations de la joie, voir Gobeil 
2008, p. 330-332. Merci à A. Salmas pour 
m’avoir indiqué cette référence, et pour 
la lecture attentive qu’elle a faite de cet 
article. 

et l’accueil 145, deux aspects essentiels des rites de relevailles 146. La bassine tout à fait particulière 
ne serait, selon J. Vandier-d’Abbadie, pas attestée à Deir el-Medina avant l’époque romaine 147, 
mais l’auteure souligne l’existence d’une bassine semblable au cœur d’une scène de remise de 
tributs par des Asiatiques, dans la tombe de Houya à Amarna 148 ; il est à noter que plusieurs 
vases qui l’accompagnent sont de cette origine (amphore avec une tête de gazelle en ronde 
bosse, vase à bouchon plastique). L’objet pourrait donc, lui aussi, discrètement évoquer l’Asie.

Le pied droit de la jeune mère est posé sur une natte roulée, qui se trouve aussi sous les 
pieds de celle de l’O. Louvre E14295 et de l’O. Ifao Inv. 3557 (= Cat. 2335 et 2346 149). Le motif 
de la natte est courant au Nouvel Empire, mais principalement connu en contexte funéraire : 
les pieds des défunts peuvent être posés sur cet objet (par exemple, Nebamon et son épouse 
Ipouky 150) ou le sarcophage dressé dessus. Or, pour A. Semat-Nicoud 151, le fait d’être représenté 
sur la natte exprimerait le changement d’état ou de statut qui découle de l’accomplissement 
des rites, dans ce cas lors des funérailles, dans celui des ostraca en question, lors des relevailles. 
Comme tous les supports de pieds (sellette, marchepieds, etc.), la natte signale aussi la position 
socialement élevée de celui qui s’y repose. Il pourrait donc être signifiant qu’un pied seulement 
repose sur la natte dans le cas de l’O. Ifao Inv. 3787, mais deux dans celui de l’O. Louvre E14295, 
où le rite de purification a déjà été accompli et le statut social retrouvé 152.

À côté de la toilette des pieds et de l’offrande du miroir et du khôl, l’O. Ifao Inv. 3787 
figure aussi une danse. La musique et la danse tiennent une place de premier ordre dans le 
déroulement de l’accouchement depuis les époques anciennes ; elles l’encouragent, le fêtent et 
le défendent 153. Sur la gauche de l’ostracon, un personnage masculin, dont la coiffure trahit là 
encore une influence nubienne, est représenté sautillant, un pied ramené vers les fesses, une 
main devant le visage. Un parallèle existe sur une paroi de la tombe d’Aÿ à Amarna (mur nord 
de la salle à piliers 154): Aÿ et son épouse y reçoivent les colliers jetés par la famille royale depuis 
la fenêtre d’apparition, tandis qu’un groupe de danseurs célèbrent l’événement en train de 
se jouer. Or, l’un d’entre eux esquisse les mêmes mouvements que ceux montrés sur l’ostracon 
O. Ifao Inv. 3787 : il s’agirait donc là aussi d’une expression de joie 155, fêtant dans ce cas l’issue 
– nécessairement – heureuse de la naissance.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 36	 marie-lys arnette

	 156	 Deir el-Bahari : Naville  1896, 
pl.  LI-LIII ; Louqsor :  Gayet 1894, 
pl. LXV, fig. 182 (199), pl. LXVII, fig. 187 
(194). 
	 157	 Gayet 1894, pl.  LXVI-LXVII, 
fig.  185-186 (192-193). Le motif per-
dure dans les mammisis, par exemple 
Mam. Edfou, pl. XV.
	 158	 Naville 1896, pl. LIII, scène en 
haut à gauche. 
	 159	 Commentaire dans Vandier 
d’Abbadie 1946, p. 70 ; Houlihan 2001, 
p. 6, 66, fig. 62,; Minault-Gout 2002 a, 
p. 102, fig. 76. 
	 160	 Minault-Gout  2002 a, p.  155. 
L’O. Louvre E25324 (inédit), très frag-
mentaire, pourrait lui aussi représenter 

une scène de coiffure dans le contexte 
du post-partum. Sur un lit où repose 
un enfant, une femme est assise, tandis 
qu’une autre debout semble poser ses 
mains sur les cheveux de la première ; 
toutefois, le décor est peu lisible, et il 
donc difficile de s’en assurer.
	 161	 Les scènes de coiffure vont très 
souvent de pair avec la présentation de 
boissons, Gauthier-Laurent 1935-1938, 
p. 694. 
	 162	 Voir supra. 
	 163	 Dans toutes les autres scènes sati-
riques où apparaît une souris, le petit 
rongeur porte un pagne long, vêtement 
typiquement masculin ; il ne peut donc 
s’agir de Dames souris, contrairement à 

ce qu’écrit notamment P. Houlihan (voir 
par exemple les légendes des fig. 76, p. 79, 
fig. 79, p. 80 dans Houlihan 2001). 
	 164	 Comparer avec deux scènes de 
la tombe royale d’Amarna (salle alpha, 
paroi F et salle gamma, paroi A) où le 
nouveau-né – peut-être Toutânkhaton – 
se trouve sous un flabellum qui indique 
son rang. Voir Gabolde 1998, p. 118-121, 
pl. V, VI. 
	 165	 Van Gennep 2011, p. 76. 
	 166	 Robins  1999. Sur les coiffures 
féminines du Nouvel Empire, voir, en 
particulier, p. 63-68. 
	 167	 Derchain 1975. 

•	 Coiffer
Il semble que la coiffure soit au centre de la séquence du post-partum. En effet, dans les 

cycles de la naissance royale du temple de Deir el-Bahari et du temple de Louqsor, elle est le 
seul rite appartenant à cette séquence ; la scène se situe après la naissance et la présentation du 
nouveau-né à son père Amon, et parallèlement à l’allaitement de l’enfant et de son ka par les 
nourrices divines 156. Si, à Louqsor, une assistante coiffée d’un vase ḥs lève simplement la main 
vers la chevelure de Moutemouia 157 (fig. 7 a), à Deir el-Bahari, le modius est en train d’être 
posé sur la tête d’Ahmès 158 (fig. 7b), soulignant ainsi son statut de reine.

Une parodie animalière d’une telle scène de post-partum est figurée sur le papyrus satirique 
du Caire (JE31199) [fig. 8] 159, d’époque ramesside et provenant sans doute de Deir el-Medina 160. 
Une souris lève une coupe à boire à hauteur de son museau 161, tandis qu’un chat debout der-
rière elle ajuste sur sa tête une volumineuse perruque. Plusieurs détails invitent à l’interpréter 
de la sorte : Dame souris est assise sur le tabouret en bois de bnrt à la forme si particulière 162, 
elle porte la même robe transparente que certaines mères figurées sur les ostraca du premier 
groupe 163, et un souriceau protégé par un éventail – caricature d’enfant royal 164 ? – est porté 
en écharpe par un chat-nourrice. Si l’enfant est ainsi amené vers sa mère, c’est qu’il a été 
préalablement séparé d’elle. Comme A. Van Gennep le remarquait 165, la pratique de confier 
l’enfant nouveau-né à une autre femme dans les premiers jours est courante et « n’est pas en 
relation avec le temps de montée du lait ». Pour l’auteur, il s’agirait d’un rite de séparation à 
destination de l’enfant, matérialisant la rupture d’avec le milieu antérieur représenté par la 
mère, condition sine qua non à son intégration ultérieure dans le groupe social.

Bien que parodique, ce document donnerait à voir un état intermédiaire entre les scènes 
du début de la marge, habituellement figurées sous le dais, et celle prenant place sur le lit. En 
effet, la mère souris se trouve encore assise sur le tabouret normalement utilisé sous le pavil-
lon ; pourtant, le chat coiffeur la pare déjà de la perruque que l’on trouve sur les ostraca du 
deuxième groupe. Or, comme G. Robins 166 l’a démontré, la coiffure n’est pas uniquement 
affaire de genre, mais aussi de statut. La perruque d’une femme ne représente pas seulement 
son pouvoir procréateur et son attrait sexuel 167, mais témoigne aussi de la place occupée par 
elle dans la hiérarchie sociale. Les perruques lourdes et élaborées s’avèrent être la marque des 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 37

	 168	 On distingue donc grâce à leurs 
cheveux deux catégories seulement de 
femmes : celles appartenant à l’élite 
et leur entourage direct / celles de pe-
tites condition travaillant à l’extérieur. 
Robins  1999, p. 67. Les distinctions 
entre les hommes sont beaucoup plus 
fines, voir Robins 1999, p. 60-63. 
	 169	 Robins 1999, p. 64, 69. 
	 170	 On distingue des petits pieds sur le 
bord du lit, sans doute ceux d’un enfant, 
ce qui nous permet d’inclure ce fragment 
dans notre étude. On peut peut-être 

ajouter O.  Ifao Cat. 2353 (collection 
particulière, Vandier d’Abbadie 1937, 
t. II, p. 73, pl. LVII), mais la présence de 
l’enfant n’est pas assurée, dans la mesure 
où la pièce est fragmentaire. 
	 171	 Le lit est décoré d’un serpent qui 
court le long du sommier. J. Vandier 
d’Abbadie (1959, t.  II/4, p. 83) consi-
dère que les serpents qui ornent souvent 
ces lits jouaient un rôle prophylactique. 
Pour E. Brunner-Traut (1955, p. 24), ils 
évoqueraient le serpent protecteur qrḥt, 
gardien de la fertilité. Ils pourraient aussi 

être une image de Meretseger, déesse 
ophidienne particulièrement vénérée à 
Deir el-Medina où elle revêt des aspects 
éminemment maternels. C’est ce que 
l’on voit par exemple dans la TT 336 
(Neferrenpet) : la déesse y allaite le 
mort afin qu’il redevienne petit enfant 
dans l’au-delà. Voir Bruyère 1929-1930, 
fig. 21. 
	 172	 Peterson 1973, p. 103, pl. 69. 
	 173	 Voir Cherpion 1994, p.  104-105, 
fig. 24-26. 
	 174	 Cherpion 1994, p. 105, fig. 25. 

femmes de l’élite – et des femmes qui les entourent, servantes incluses – par opposition aux 
coiffures simples portées par les femmes de petite condition, travaillant par exemple dans les 
champs 168. De plus, elle distinguerait aussi la femme adulte et sans doute mariée, de l’adolescente 
ou de la femme encore célibataire 169. Ainsi, la perruque que l’on ajuste sur la tête de Dame 
souris soulignerait le statut social élevé qu’elle est train de retrouver, tout en manifestant son 
rôle de mère. 

•	Au sortir de la marge : l’identité retrouvée
Sur trois ostraca, appartenant au type sans rite du deuxième groupe – l’O. Caire JE63806 

(= Cat. 2337, autrefois Inv. 3003bis) [fig. 9], O. Ifao Inv. 3400 (= Cat. 2338) [fig. 10] et le fragment 
O. Ifao Inv. 4097 (= Cat. 2862) 170 –, les objets de toilette sont rangés sous la couche où se 
tiennent la mère et son enfant. Sur les deux premiers ostraca, la femme est assise au milieu du 
lit, son enfant mâle allongé auprès d’elle. Elle est vêtue d’une longue robe plissée et porte la 
perruque tripartite frisée, deux éléments qui soulignent nettement sa position sociale. Les pieds 
de la femme sont, dans les deux cas, posés sur un petit piédestal dont la nature est impossible 
à définir, mais attestant là encore son statut. Sous le lit figuré sur l’O. Caire JE63806 171, se 
trouvent un miroir, un étui à khôl et un vase à panse large, à pied conique et large lèvre, sans 
doute destiné à contenir de la graisse parfumée. Ce même vase accompagne le miroir et l’étui à 
khôl sur le fragment O. Ifao Inv. 4097, un cône d’onguent figuré au-dessus – la graisse est donc 
dedans, selon le principe de la perspective rabattue. Un quatrième document, l’O. MM 14005 172 
(fig. 11), peut être rapproché des trois autres, tout en s’en distinguant légèrement. Une femme 
pareillement vêtue y allaite cette fois son enfant sur un lit ; le miroir et l’étui figurés plus grands 
que nature, ce qui pourrait trahir l’importance du motif, se trouvent derrière elle. Dans tous 
les cas, le miroir et l’étui rangés sous ou derrière le lit montrent que les scènes se situent, dans 
la chronologie des rites, après l’offrande de ces objets sous le dais végétal.

La présence sous le lit de pots contenant de la graisse parfumée n’est pas non plus anodine, 
comme le fait que le cône d’onguent se trouve souvent sur la tête de la mère dans les scènes 
du deuxième groupe, mais jamais du premier. Ce cône est aussi présent, dans certaines tombes 
thébaines du Nouvel Empire 173, sous les représentations du lit où est allongée la momie, tandis 
qu’Anubis effectue sur elle les passes magiques. Il s’y trouve associé, comme pour les ostraca, 
au miroir et à l’étui à khôl, par exemple dans la tombe de Nebenmaât (TT 219) où une lai-
tue montée, symbole sexuel patent, les accompagne 174. Ainsi que l’a souligné N. Cherpion, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 38	 marie-lys arnette

	 175	 Voir les nombreux arguments allant 
en ce sens dans Cherpion 1994, p. 81-83.
	 176	 Cherpion 1994, p. 86. La pensée 
de l’auteure est bien résumée par cette 
formule (Cherpion 2003, p. 108) : « en 
somme, dans l’expression “cône d’on-
guent”, il faut retenir le mot “onguent” 
et bannir le mot “cône” ». Merci à 
N. Cherpion de m’avoir indiqué cette 
référence. 
	 177	 Bruyère 1926, p. 69-72, 137. 
	 178	 Cherpion 1994, p. 88. 
	 179	 Vandier d’Abbadie  1937, t.  II/2, 
p. 71, pl. LI. 
	 180	 Sur l’O. Louvre E14295 (= Cat. 2335, 
Vandier d’Abbadie 1937, t. II/2, p. 69, 

pl. XLIX), le cône de graisse est offert 
à une jeune femme assise sur un lit, 
mais l’enfant est également absent. 
M.  Gauthier-Laurent (1935-1938, 
p. 695-696) y voit aussi une scène de 
coiffure. 
	 181	 Comme l’a suggéré E. Brunner-
Traut (1955, p. 24), notamment suivie 
par J. Loose (1993, p. 289), il s’agirait de 
la fin de la période de réclusion. 
	 182	 Vandier d’Abbadie  1937, t.  II/2, 
p. 71, pl. LIII ; Minault-Gout 2002 a, 
p. 39, fig. 24. Merci à V. Rondot pour 
m’avoir autorisée à voir la pièce, à 
G.  Andreu et E.  Rickal pour l’aide 
apportée dans sa lecture. 

	 183	 G. Pinch (1983, p. 410) établit un 
parallèle avec une représentation d’un 
danseur nubien dans la TT 78 (voir 
Davies, Gardiner 1936, pl. XL). 
	 184	 Par exemple, O. Berlin AM21444, 
voir Andreu 2013, p. 282 (cat. 124). Voir 
supra. 
	 185	 Notamment royal sur le tour de 
potier de Khnoum dans les scènes évo-
quant la naissance du souverain, par 
exemple Naville 1896, pl. XLVIII. 
	 186	 En parallèle aux Bès dansant peints 
sur les murs d’une maison du village 
d’Amarna, Kemp  1975, p.  48, fig.  1, 
pl. VII. 

le cône n’a sans doute jamais été posé comme tel sur le sommet du crâne des gens 175, mais 
serait plutôt « l’image concrète choisie par les Égyptiens pour rendre une notion abstraite, 
l’onction 176 », c’est-à-dire parfumée, donc érotique. De plus, il exprime manifestement un 
état – pas forcément celui de mȝʿ-ḫrw, comme B. Bruyère le supposait 177, puisque également 
porté par les vivants –, lié à la (re)naissance et à la sexualité, auquel « les subalternes n’ont pas 
droit 178 ». À noter que l’O. Ifao Inv. 3750 (= Cat. 2343) 179 montre l’offrande du cône à une 
femme assise sur un lit, sous lequel sont figurés le miroir et l’étui, ce qui laisserait à penser que 
l’onguent était présenté après les instruments de la toilette dans la séquence rituelle. Toutefois, 
point d’enfant sur cet objet, et l’on ne peut donc pas affirmer qu’est représenté sur ce dernier 
un rite en lien avec la naissance 180.

Sur ces ostraca, la femme a reçu l’offrande du miroir et du khôl, a été vêtue de la robe qui 
signale son statut, a été coiffée de la perruque qui a la même fonction, et ses cheveux ont été 
enduits de graisse parfumée, qui apporte une touche érotique supplémentaire. Tout porte à 
croire qu’ils représentent la phase ultime du rituel, lorsque la mère s’apprête à réintégrer le 
monde 181.

•	 Chanter ?
Sur l’O. Louvre E25318 (= Ifao. Cat. 2344 182) [fig.  12], une femme vêtue d’une longue 

robe, coiffée de la perruque longue ceinte du bandeau floral et surmontée du cône de graisse, 
est assise sur un lit aux pieds en forme de Bès. Elle allaite son enfant et, tout autour d’elle, 
on devine des feuilles de convolvulus, qui évoquent le Wochenlaube sans le montrer tout à 
fait. Devant la femme lactans, une petite figure noire semble danser 183, tandis que les trois 
touffes de cheveux qui ornent son crâne évoquent la coiffure enfantine, peut-être d’origine 
nubienne, bien attestée à Deir el-Medina 184. Cette silhouette serait le ka de l’enfant pour 
J. Vandier d’Abbadie, mais les figurations connues du ka le présentent toujours comme le 
double parfait de la personne à laquelle il est attaché 185, ce qui n’est pas le cas ici. A. Minaut-
Goult propose d’y voir l’ombre du nouveau-né, sans doute en raison de la couleur noire de 
la silhouette, mais cette hypothèse n’explique pas davantage le pas de danse qu’elle esquisse. 
En fait, le petit personnage pourrait bien correspondre à un élément du décor peint au mur 
de la pièce dans laquelle se déroulerait la scène 186 – qui aurait donc lieu en intérieur – parce 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 39

	 187	 Puisqu’ils sont attestés sur les murs 
de la première pièce, celle du « lit-clos », 
de certaines maisons du village de 
Deir el-Medina. Voir, par exemple, 
Andreu 2002, p. 28, fig. 9. 
	 188	 Minault-Gout 2002 a, p. 39. 
	 189	 Contrairement au harpiste chan-
tant, la bouche grande ouverte, sur 
les parois de certaines tombes thé-
baines. Voir, par exemple, Cherpion, 
Corteggiani 2010, pl. 10
	 190	 Peterson 1973, p. 103, pl. 70. 

	 191	 Minault-Gout  2002b, p.  114, 
objet 54. 
	 192	 Il serait tentant d’y inclure aussi 
l’O.  Louvre  E14337 (=  Cat.  2341, 
Vandier d’Abbadie  1937, t.  II, p. 71, 
pl. LI ; Minault-Gout 2002b, p.  112-
113, objet 52) qui représente, dans un 
décor de convolvulus, une femme vêtue 
de la longue robe plissée, assise sur un 
lit décoré du corps d’un serpent. En 
face d’elle, une autre femme, vêtue de 
la même robe, et coiffée de la perruque 

tripartite frisée surmontée du cône 
d’onguent, lui présente une coupe et une 
bouteille. La scène se déroule dans une 
architecture, puisqu’une frise surmonte 
les deux femmes et semble en figurer 
le toit. Malheureusement, la scène est 
incomplète, et l’on ne peut être sûre 
qu’un nouveau-né y prenait part. 
	 193	 Peterson 1973, p. 103.

qu’il est posé sur un trait qui peut difficilement être autre chose qu’une ligne de registre ; il 
en irait peut-être de même pour les convolvulus qui l’entourent 187. Un groupe de femmes se 
tient derrière le lit, vêtues et coiffées, à l’exception du bandeau, de la même manière que la 
mère. Pour J. Vandier-D’Abbadie, suivie notamment par A. Minault-Gout 188, elles chantent 
et battent des mains. Si une certaine animation se dégage du groupe ainsi formé, les femmes 
tendent en réalité leurs mains devant elles ; celle du milieu semble même présenter un élément 
ovoïde, soit une offrande dont il est difficile de déterminer la nature exacte. De plus, on ne 
voit pas – plus ? – leur bouche, si bien qu’il n’est pas davantage possible d’affirmer qu’elles 
chantent 189. Dans la mesure où ces femmes sont vêtues comme la jeune mère, portent le cône 
de graisse sur la tête et ne sont manifestement pas figurées en train de la servir, elles pourraient 
être des dames partageant la même condition, peut-être les membres féminins de la famille 
ou les amies réunies pour l’occasion. 

•	 Offrir aliments (?) et boissons
Les ostraca documentaires rencontrés plus haut font état de cadeaux alimentaires et de boissons 

offerts à l’occasion des fêtes du post-partum. Deux ostraca figurés – l’O. MM 14137 190(fig. 13) 
et l’O. Louvre E27661 191 (fig. 14) – pourraient y faire écho 192. Dans les deux cas, la mère porte 
la robe longue plissée, la perruque tripartite frisée sur laquelle repose un cône de graisse et une 
fleur de lotus, ce qui indiquerait que l’on se trouve à la fin de la période de marge. 

L’O. MM 14137 figure une femme assise sur un lit, les pieds posés sur un piédestal. Un 
enfant est allongé derrière elle et tout autour du lit se déploie un décor de feuilles de convolvulus. 
Le bras droit de la femme est tendu devant elle, un objet peint en blanc dressé dans sa main. 
B. Peterson y a reconnu un pain 193. Si tel est le cas – on peut aussi y voir un bouton du bouquet 
de lotus qui se déploie devant la mère –, il s’agirait du seul exemple datant du Nouvel Empire 
d’une offrande alimentaire figurée dans le cadre du post-partum. 

La scène de l’O. Louvre E27661, qui n’appartient ni au premier, ni au second groupe des 
scènes de gynécée, est unique en son genre. La femme lactans y est assise sur une chaise, qui 
n’est pas spécifique de ces représentations, contrairement au tabouret et au lit décoré : il faut 
peut-être y voir un signe supplémentaire de la fin de sa marge. En face d’elle se trouvent trois 
sellettes. Un petit personnage masculin se tient debout derrière la première, levant les mains 
dans un geste de dévotion ; son crâne allongé et légèrement pointu rappelle le profil syrien des 
jeunes officiantes sur les ostraca du premier groupe. L’Asie est aussi présente par le biais de la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 40	 marie-lys arnette

	 194	 Elle revêt exactement la même 
forme que celle employée pour 
laver les pieds de l’accouchée sur 
l’O. Ifao Inv. 3787, voir supra. 
	 195	 Douze bouteilles de ce type ont 
été mises au jour dans la tombe de 
Toutânkhamon. Elles contenaient du 
vin, égyptien quant à lui, si l’on en juge 
par les indications de provenance don-
nées par les empreintes de sceau figurant 
sur les bouchons. Voir Lesko 1977, p. 23. 
	 196	 Par exemple Bavay 2002, p. 105.
	 197	 Voir Lesko 1977, p. 27. 
	 198	 Bavay 2002, p. 106.
	 199	 Valbelle 1985, p. 153. 

	 200	 Tallet 1998, p. 241.
	 201	 Par exemple, la jarre peinte 
N  882 (9) du musée du Louvre. 
Voir la base Atlas : http://cartelfr.
louvre.fr/cartelfr/visite?srv=car_not_
frame&idNotice=24131&langue=fr.
	 202	 Car les exemplaires connus té-
moignent que la peinture est appliquée 
après cuisson, Bavay  2002, p.  96-97, 
objets 31 a-c, 32. 
	 203	 Voir supra. 
	 204	 Chassinat 1912, p. 186. 
	 205	 Daumas  1958, p.  285-489 ; voir 
aussi un résumé dans Sauneron 1962, 
p.  190. On s’attendrait à trouver des 

allusions aux rites du post-partum entre 
la scène IX et la scène XI (nativité, re-
connaissance de l’enfant par son père, 
allaitement par les nourrices divines), 
mais elles ne sont pas nécessairement 
situées à cet endroit. 
	 206	 À  ce sujet, voir Daumas  1958, 
p. 379-382, 438 et passim. Fr. Daumas 
(1958, p. 438) écrit : « Nous éprouvons 
quelque difficulté à situer exactement 
la nativité dans le drame. » 

bassine à deux anses posée sur la deuxième sellette 194 et par le vase à col haut et anse unique 
derrière celle-ci. Il s’agit d’une jarre dite « de type syrien 195 », ou « bouteille cananéenne 196 » ; les 
tributaires asiatiques apportent de tels vases dans certaines peintures des tombes de la région 
thébaine, par exemple celle de Nebamon (TT 17 197), c’est-à-dire que leur origine étrangère 
était connue des artistes et mise en scène. Cette bouteille est en fait un pichet à vin, utilisé 
pour le service de la boisson à l’occasion de fêtes et de banquets 198. Sans être une denrée rare à 
Deir el-Medina, dans la mesure où des distributions régulières étaient organisées par l’admi-
nistration 199, le vin revêtait une véritable « importance sociale 200 » et un certain prestige devait 
être attaché à sa consommation. Les autres vases représentés sur l’O. Louvre 27661, enfin, sou-
lignent le caractère rituel de la scène. La première sellette supporte une coupe carénée pleine 
d’une matière fumante – peut-être de l’encens – et la troisième, une jarre ovoïde décorée à col 
tronconique, typique de l’époque ramesside à Deir el-Medina 201. Or, ce vase peint n’est pas 
destiné à un usage quotidien, mais au contraire réservé aux cérémonies religieuses 202.

Ainsi, cette scène montre une femme de l’élite, profitant de produits exotiques et coûteux. 
La présentation rituelle d’alcool pourrait préciser les circonstances, puisqu’elle rappelle le texte 
de l’ostracon O. IFAO. 1069 203, et en particulier « la grande beuverie » qui clôture les fêtes du 
post-partum et qui pourrait donc être ici évoquée.

Les rites de relevailles dans les temples  
de l’époque gréco-romaine et les mammisis

La difficulté réside dans la différenciation des rites d’offrandes ordinaires représentés dans 
le mammisi, « relatifs aux cérémonies du culte quotidien de la divinité et qui ne se distinguent 
en rien de ceux que l’on trouve ailleurs 204 », de ceux qui découlent de la nature particulière du 
monument, consacré à la célébration de la naissance de l’enfant divin. De plus, si Fr. Daumas 
a décomposé le mystère de la naissance divine en seize étapes distinctes 205, suivant le processus 
ordinaire de la génération, celui-ci est souvent bouleversé 206 et ne constitue pas toujours un 
socle solide pour l’analyse. Ainsi, un rite du post-partum n’est pas toujours représenté après 
une scène de naissance, et seul le contexte interne du tableau peut aiguiller la réflexion. Enfin, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 41

	 207	 Forgeau 2010, p. 344, n. 396. 
	 208	 Mam. Edfou, pl. XIII ; Voir Dau-
mas 1958, p. 384. 
	 209	 Sur ce bosquet, Forgeau  2010, 
p. 344.

	 210	 Aubaile-Sallenave 1997, p.  105-
107. Voir aussi Naissances 2005, p. 35. 
	 211	 Mam. Edfou, pl. XXXII, fig. 3.
	 212	 La galette est connue dès 
l’Ancien Empire. Elle fait son appari-
tion sur les tables des défunts entre la 

seconde moitié de la IVe dynastie et le 
début de la Ve dynastie, dans les scènes 
figurées sur les parois des mastabas de 
cette époque ; voir Barta 1995, p. 27-28. 
	 213	 Chassinat 1912, p. 184.

il faut garder à l’esprit que la ritualité d’un geste effectué dans le mammisi ne correspond pas 
nécessairement à sa ritualité à l’extérieur du mammisi, c’est-à-dire qu’il peut tout à fait avoir 
existé dans le monde ordinaire sans y revêtir un sens clairement religieux, ni même appartenir 
à un rituel. Un même geste, en changeant de contexte, change nécessairement de sens.

La marge d’Isis
C’est à partir de la XXIIe dynastie qu’apparaît le motif de la déesse Isis lactans représentée 

à l’intérieur d’un bosquet de papyrus 207. Dans le mammisi d’Edfou, sur la paroi sud du sanc-
tuaire 208, Isis est ainsi figurée (fig. 15) au côté d’Osiris, tandis qu’Anubis joue du tambourin 
devant eux ; le titre de la formule (mam. Edfou, 21, 11) indique qu’il s’agit de célébrer « la joie 
dans le ciel » consécutive à la naissance du rejeton divin. Le bosquet évoque Chemmis 209, 
lieu mythique de l’accouchement de la déesse, mais aussi de la réclusion qui suit, pendant 
laquelle mère et enfant se cachent des alliés de Seth. Or, ce « nid de Chemmis » n’est pas sans 
rappeler le dais végétal des ostraca du Nouvel Empire évoqués plus haut. La mise en image de 
la quarantaine isiaque et horienne aux époques tardives pourrait trouver son origine dans la 
réclusion du post-partum – élevée à un plan mythique, et trouvant aussi une justification dans 
le scénario de la naissance d’Horus. Elle constituerait alors un exemple unique de marge vécue 
par une déesse, ce qui ne serait pas étranger à la proximité qu’entretient Isis avec le modèle 
humain, comme le fait l’ensemble de la famille osirienne.

Le réconfort apporté par l’offrande alimentaire
Dans le mammisi d’Edfou et dans le temple d’Isis de Dendara, la mère divine reçoit une 

offrande alimentaire faite de pain et de miel, spécifique des sorties de couches et clairement 
identifiée comme telle. Remarquons par exemple que ces deux ingrédients ont aussi leur 
importance dans les coutumes entourant la naissance chez les populations musulmanes du 
pourtour méditerranéen, où miel et produits céréaliers sont offerts et consommés à l’occasion 
du post-partum 210.

Le premier tableau d’Edfou 211, figuré sur le pilier sud-ouest du portique, face ouest, repré-
sente le roi faisant offrande d’une galette incisée en son milieu et d’un petit vase à la déesse 
Hathor, figurée debout (fig. 16 a). Il est ainsi libellé (mam. Edfou, 151, 16) :

ʿpr smȝ.tw m jr.t-Ḥr bnr(.t) wp(.w) rȝ.ṯ jm.sn wʿb(.w) 
Galette-âper 212 réunie à l’œil doux d’Horus. Ta bouche est ouverte par eux, ils sont purs. 

La présentation de la galette et du miel – « l’œil doux d’Horus » – provoque l’ouverture 
de la bouche de la déesse. Celle-ci, selon la remarque judicieuse d’É. Chassinat, est peut-être 
« considérée comme morte et retranchée théoriquement du reste des vivants 213 », mais non 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 42	 marie-lys arnette

	 214	 Voir supra, n. 2. 
	 215	 Le pain t est en fait le même pro-
duit que la galette šsr , par comparaison 
avec le second tableau d’Edfou (voir 
ci-dessous) dont le titre mentionne un 
« pain de naissance » (t msw.t), alors que 
le roi dit bien offrir la galette-cheser. 
C.  Spieser (2014, p.  285) considère 
ces galettes comme représentant « très 
probablement une offrande de substi-
tution pour le placenta perdu ». Comme 
l’auteure le souligne, « il existait des rites 
très comparables en Grèce ancienne, où 
les femmes mangeaient des pains en 
forme de placenta après leur accouche-
ment » (Spieser 2014, p. 285, n. 54). En 
Occident moderne, le pain des relevailles 
représente aussi le placenta (Gélis 1984, 
p. 289-291), le mot lui-même venant du 
latin « gâteau, galette ». Toutefois, l’équi-
valence entre le pain des relevailles et le 
placenta n’est pas clairement attestée 
en Égypte ancienne, et la proposition 

de C. Spieser demeure donc – pour le 
moment – une hypothèse. 
	 216	 Chassinat  1912, p.  184. Les 
colonnes x+V à x+VI du P. Broo-
klyn 47.218.2, texte médico-magique 
d’époque ptolémaïque entièrement 
consacré aux questions de gynécologie, 
sont occupées par une formule visant à 
apaiser les douleurs d’une femme venant 
d’accoucher. Pour rétablir son ventre, 
cette dernière doit avaler un remède fait 
de pain-bekhesou broyé et de graisse, ou 
bien un mélange de miel et de bois. Voir 
Guermeur 2013, p. 17.
	 217	 Cauville 2009, p. 219. Voir aussi 
la remarque de Daumas 1958, p. 281, n. 2 
et Spieser 2014, p. 286. 
	 218	 Zecchi 1997, p. 72. 
	 219	 Par exemple, pour soigner les 
affections des parties génitales, dans la 
prescription no 3 du P. Kahun (1, 8-12) et 
no 785 du P. Ebers (93, 10-11) ; voir Bardi-
net 1995, p. 438, 444. Dans la prescrip-

tion no 783 du P. Ebers (93, 6-8), le miel 
est cette fois utilisé comme contraceptif ; 
voir Bardinet 1995, p. 443. La formule 
no 801 du P. Ebers (94, 15-16) préconise 
l’utilisation du miel pour provoquer l’ac-
couchement, et la prescription no 790 
(93, 20-21) est un « remède pour faire 
descendre le placenta d’une femme à sa 
place » (pẖr.t n.t rd.t hȝj mw.t-rmṯ n.t s.t 
r s.t.s), c’est-à-dire destinée à traiter la ré-
tention placentaire ; voir Bardinet 1995, 
p. 445, 444. On voit donc que le miel 
a un rôle assez ambigu, pouvant tour 
à tour empêcher la procréation ou la 
favoriser. 
	 220	 Leclant  1968, p.  56 ; Darby, 
Ghaliougui, Grivetti  1977, p. 431 ; 
Zecchi  1997, p.  72. Pour quelques 
exemples du lien qui unit Min au miel, 
notamment à Edfou et à Dendara, voir 
Zecchi 1997, p. 72-76 ; Manassa 2008, 
p. 116, n. 32. 

pas jusqu’au jour de son accouchement, comme l’auteur le suppose, mais jusqu’à celui de 
ses relevailles. É. Chassinat poursuit : « L’opération de l’ouverture de la bouche aurait donc 
eu pour but de la réintégrer dans la société, dont elle avait été exclue pour une période plus 
ou moins longue ». Cette offrande marquerait ainsi la troisième phase des rites de passage 214, 
que A. Van Genepp venait de définir au moment même où l’égyptologue écrivait son article. 

Le souverain officiant dit ensuite à Hathor (mam. Edfou, 152, 2-3) :

mj n.ṯ šsr ȝbḫ.tw r bj.t  ḥr smȝʿj (?) ẖ.t.ṯ m-ḫt pʿpʿ<.f> wnm.ṯ t m-r ʿ.wy.ṯ nḏm.t m rḏw.w 
nw ḥm.ṯ
Prends pour toi la galette-cheser mélangée au miel pour renouveler (  ?) ton ventre après 
l’accouchement, puisses-tu manger le pain que tu as fait de tes mains, adouci(e ?) au moyen des 
humeurs de Ta Majesté.

La galette, nommée šsr et non plus ʿpr comme dans le titre du tableau, est enduite – ou 
fourrée – de miel, et faite par la mère elle-même 215. Ces aliments devaient lui permettre de se 
remettre des fatigues et des douleurs de l’enfantement 216, c’est-à-dire de rétablir son ventre, ainsi 
que le texte semble l’indiquer. Les produits céréaliers permettent à l’accouchée de reprendre 
des forces, « les vertus reconstituantes du miel étant bien connues dans la pharmacopée 217 » où 
il joue un rôle cicatrisant et calmant. Des propriétés fortifiantes sont encore attribuées au miel 
à l’époque gréco-romaine (Edfou IV, 87, 2) : « Tu as mâché du miel (sn-bj.t), qui renforce ton 
corps (rwḏ ḏ.t.k) avec du lait 218. » À ces aspects pragmatiques se superpose sans doute un sens 
symbolique, dans la mesure où le miel entretient un lien étroit avec la sexualité et la fertilité. Il 
entre dans la composition de nombreux remèdes gynécologiques 219 et, dans les temples tardifs, 
est souvent offert aux dieux ithyphalliques ou procréateurs 220. Plus encore, selon M. Zecchi, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 43

	 221	 Zecchi  1997, p.  76-77, suivi 
par Manassa  2008, p.  116. Selon 
Chr.  Zivie-Coche (2013, p. 767-768), 
le bélier ne recevrait pas du miel bj.t, 
mais un sexe féminin kȝ.t, écrit à l’aide 
du signe de l’abeille ; l’auteure rappelle 
que « connaissant le goût des Égyptiens 
pour les jeux d’écriture, on ne peut tota-
lement exclure que le choix de l’abeille 
pour écrire kȝ.t n’ait pas été fait pour 
évoquer indirectement et de manière 

purement graphique le miel que l’on 
offre à d’autres divinités ithyphalliques ». 
	 222	 Borghouts 2007, p. 53. 
	 223	 Pour nḏm revêtant ce sens spéci-
fique, Wb II, 380, 5-6. 
	 224	 Meeks 2006, p. 115, n. 362. 
	 225	 La consommation de l’arrière-
faix par l’un ou l’autre des parents est 
une coutume avérée en de nombreuses 
cultures extra-européennes, mais aussi 
dans la France préindustrielle, où la 

placentophagie est pratiquée, pour des 
raisons principalement prophylactiques, 
au moins jusqu’au xviiie s. Gélis 1984, 
p. 288-289. 
	 226	 C’est le parti pris par S. Cauville 
(2011, p. 73), qui traduit par « est doux 
dans les entrailles ».
	 227	 Mam. Edfou, pl. XXXVII, fig. 3.

l’offrande du miel au bélier de Mendès Banebdjed, évoquée à Edfou, provoquerait l’érection du 
dieu : au pot de miel soulevé par le roi correspondrait le phallus divin qui se dresse 221. Une fois 
de plus, de discrètes allusions sexuelles entourent les suites des couches, par l’entremise du miel.

Quant à la galette, elle est nḏm.t m rḏw.w nw ḥm.ṯ, ce qui peut se comprendre de trois 
manières :

– nḏm.t est un participe accompli passif féminin se rapportant à la déesse Hathor. Le verbe 
n’est pas suivi d’un nom – par exemple jb dans l’expression nḏm jb, « se réjouir » – mais aurait 
une personne pour objet, ce qui est peu courant 222. Le verbe est employé de la sorte dans la 
documentation médicale, où il exprime la guérison d’une maladie, le rétablissement après une 
période de fatigue 223. La déesse serait donc « soulagée à propos des rḏw.w de (S)a Majesté », 
le terme rḏw.w désignant ce qui protège l’embryon, alors qu’il est encore dans le corps de sa 
mère, c’est-à-dire les liquides amniotiques 224. Dans ce cas, il est probable que la partie – les 
liquides – représente le tout – la matrice – et la déesse serait donc guérie dans son ventre par 
l’entremise de la bienfaisante galette ;

– nḏm.t est une graphie défective du passif nḏm.tw, sur le même modèle que smȝ.tw qui pré-
cède, et se rapporte au pain (t) que mange la déesse ; la particule m évoque le moyen. Ce pain 
serait « adouci » par les rḏw.w perdus par la déesse lors de son accouchement, c’est-à-dire qu’ils 
entreraient dans sa confection. D’autres éléments issus du corps de la parturiente pouvaient 
effectivement être consommés, dans des circonstances très particulières toutefois . La prescrip-
tion du P. Ramesseum IV (C 17-24) recommande ainsi que le nouveau-né mange une boulette 
de mw.t-rmṯ, c’est-à-dire de placenta, pour que soient déterminées ses chances de survie 225 ;

– l’analyse de nḏm.t est la même que dans la solution précédente, mais le sens de la particule m 
change, alors comprise comme « à l’intérieur », c’est-à-dire que le pain serait doux dans la 
matrice divine 226 mise à mal par l’accouchement qui vient de se produire. Toutefois, dans le 
temple d’Edfou et dans son mammisi, on rencontre plus souvent la graphie  (P1) pour 
(j)m « à l’intérieur » que le signe  (Aa15) qui est ici employé.

Le second tableau d’Edfou 227 traitant de l’alimentation particulière de la mère divine 
est figuré sur le pilier nord-ouest, face ouest du portique (fig. 16b). Il représente une scène 
identique à la première, et son titre définit ainsi la nourriture que présente le roi à la déesse 
(mam. Edfou, 163, 10-11) :

t msw.t wȝḏ ms.j n kȝ.ṯ ḏfḍf.tw m jr.t-Ḥr bnr(.t)
Pain de naissance frais. Je présente à ton ka ce qui a suinté de l’œil doux d’Horus.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 44	 marie-lys arnette

	 228	 Derchain 1965, vol. I, p. 137 ; Ma-
nassa 2008, p. 114-116 ; Cauville 2011, 
p. 110. 
	 229	 J. Lafont, qui écrit actuellement 
une thèse de doctorat sur le thème du 
miel (université Paul-Valéry Montpel-
lier  III), propose d’y voir le mot ḥḏ.t, 
qu’elle comprend comme une désigna-
tion du miel blanc. Au vu du contexte, il 

serait aussi possible d’y voir une allusion 
au lait. 
	 230	 Cauville 1982, p. 117-118. 
	 231	 Cauville 1982, p.  17, n. 1 ; Cor-
teggiani 2007, p. 314. 
	 232	 Dans le Spr. 511, §1158b-c le roi 
manifeste son souhait d’être « inondé » 
(wȝḫy) d’offrandes divines et d’avoir 
« l’abondance » (bʿḥ) du vent du nord. 

Voir Allen 2005, p. 154. Il est la nour-
rice (mnʿt) du défunt renaissant dès 
le Spr.  669 (§1970d) des Textes des 
Pyramides. Voir Allen 2005, p. 266.
	 233	 J.F.  Borghouts  1970, p.  30 et 
pl. XIV-XV. 
	 234	 Temple d’Isis, pl. 157. 

La galette, de même aspect que dans le premier tableau, est bien un pain réalisé à l’occasion 
particulière des couches, et là encore enduit de miel. En effet, l’expression « ce qui a suinté de 
l’œil doux d’Horus » peut être mise en parallèle avec un passage du P. Salt 825 (II, 5-7), lequel 
donne pour origine à l’abeille, comme à la cire et au miel qu’elle produit, les larmes de l’œil 
de Rê 228. 

L’officiant, c’est-à-dire le roi, s’exprime ensuite à l’intention de la déesse Hathor (mam. Edfou, 
163, 13-14) :

mj n.k šsr smȝ.tw r wḏ.t ( ?) ʿpr.t m bj.t Mȝʿ.t jm.ṯ Mḥj.t grg.t jr.t-Ḥr nḏm.s hr-jb.ṯ 
Prends pour toi la galette-cheser mélangée à l’oudjet 229, la galette-âperet au miel ; Maât est en 
toi. Méhit, équipée [de] l’œil d’Horus soulage ton milieu (i.e. ta poitrine, ton ventre ?).

La galette-cheser est enduite d’un produit que dont il est difficile de connaître la nature, 
tandis que c’est la galette-âperet qui est garnie de miel. La mention « Maât est en toi » souligne 
le rétablissement du corps maternel, dont le désordre est chassé, mais pourrait aussi se référer 
au goût sucré de la galette. Cette association entre Maât et le sucre transparaît chez Plutarque, 
qui indique qu’à l’occasion de certaines fêtes égyptiennes, « on mangeait du miel et des figues 
en disant : “sucrée est la vérité” » (Isis et Osiris, 68).

La nourriture n’est pas le seul secours apporté à la mère divine, puisque la déesse-lionne 
Méhit adoucit « son milieu », sans doute sa poitrine. Assimilée à la Lointaine, cette déesse a le 
pouvoir de déchaîner ou de retenir les miasmes grâce à son souffle pestilentiel 230, c’est-à-dire 
qu’elle peut condamner ou guérir. De plus, Méhit est aussi la personnification du vent du 
nord 231, à la fois lié à l’abondance de la nourriture et à la naissance, dès les Textes des Pyramides 232. 
À l’époque ramesside, la formule no 33 du P. Leyde I, 348 233, destinée à accélérer la naissance, 
mentionne le « doux vent du nord » (mḥy.t nḏm(.t)) soufflant en compagnie de la déesse 
Hathor, dont l’assistance est réclamée au moment crucial des couches. Ainsi, Méhit pourrait 
contribuer à soulager la mère et chasserait le mal de son corps, soit le désordre et l’impureté 
engendrés par l’accouchement.

Ces scènes du mammisi d’Edfou trouvent des parallèles dans le temple d’Isis de Dendara, 
où la naissance de la déesse est célébrée. Au sein du sanctuaire pr-nw (chapelle B), dans le 
troisième tableau du deuxième registre du soubassement sud 234, le roi se tient debout devant 
Nout assise, coiffée de la couronne hathorique, et de Geb, lui aussi assis. Il présente à la déesse 
une galette ronde et un pot, sans doute de miel (fig. 17 a). Le titre du tableau est le suivant 
(Temple d’Isis, 171, 12-13) :

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 45

	 235	 Cauville 2009 a, p. 142-143. Nout 
accouche pendant les jours épagomènes, 
période de marge par excellence puisqu’il 
s’agit d’un temps suspendu, les cinq 
jours supplémentaires à l’année. L’eau 
purificatrice est apportée « lors des 
jours de l’année pendant lesquels Nout 

enfante ses enfants ainsi que pendant le 
jour du Nouvel An ».
	 236	 Sur cette épithète, Wilson 1997, 
p. 770. 
	 237	 Cauville 2009 a, p. 140-141. 
	 238	 Wilson 1997, p. 179-180. 

	 239	 Hathor et Nephthys à Edfou, 
Hathor, Isis et Iousâas à Dendara. 
Cauville 2004, p. 437. 
	 240	 Temple d’Isis, pl. 235. É. Chassinat 
est, là encore, le premier à avoir identifié 
dans cette scène une allusion au post-
partum, voir Chassinat 1912, p. 183, n. 1. 

ḥnk ʿpr.t bj.t n ẖnm.t-wr.t Nw.t ms nṯr.w sʿm.t jm.sn ḥtp.ṯ jm.sn smt.ṯ jm.sn jw.w wʿb
Offrir la galette-âperet et le miel à la Grande Nourrice, Nout qui enfante les dieux. Tu en avales, 
tu en es satisfaite/apaisée, tu en es forte, car ils sont purs.

Ne sont cités ni un « pain de naissance », ni une offrande destinée à « après l’accouchement », 
contrairement aux scènes d’Edfou, et c’est la mention même de la galette et du miel qui guide 
l’interprétation. De plus, l’emphase est mise sur le rôle de génitrice de Nout par les paroles que 
Geb prononce (Temple d’Isis, 172, 9-10) : « Elle est Ipet-Ouret [qui enfante] les princes (Jp.t-wr.t 
[ms] ḥqʿ.w) en tant que puissances divines lors des cinq jours épagomènes (m hrw 5 ḥry.w 
rnp.t) 235. » Il est clair que la galette au miel offerte à la déesse a pour objet de la fortifier après 
ses couches, et peut-être aussi de la purifier, dans la mesure où les produits sont définis comme 
« purs » (wʿb). Un lien pourrait aussi être établi entre la galette et l’allaitement – favoriserait-elle 
la lactation ? –, dans la mesure où Nout est qualifiée de « Grande Nourrice » (ẖnm.t-wr.t) 236.

Des détails sur ce pain se trouvent aussi à la fin du texte relatif au roi (Temple d’Isis, 172, 1-2) 237 :

wnn sȝ Rʿ (Kȝysrs ʿnḫ ḏ.t mry Ptḥ ȝs.t) ḥr srḫ.f m ʿ n ʿqy.t jr(.w) t sw m ḥqʿ nfr sḥb mnḏ.ty 
rdj ẖr.t n mw.t-ntr
Qu’existe le fils de Rê (César, vivant éternellement aimé de Ptah et d’Isis) sur son trône, en enfant 
d’Âqyt qui fait le pain, il est le bon prince, dont les yeux sont fardés, qui donne la subsistance 
à la mère du dieu.

Le gâteau est fait par le roi-officiant, et non par les mains de la parturiente, contrairement à 
ce qu’indiquent les textes du mammisi d’Edfou. C’est bien sa qualité de pourvoyeur en nourri-
ture que le texte souligne, puisque le souverain est l’enfant de la déesse Âqyt, personnification 
des provisions ʿq.w 238, et qu’il fournit à sa mère « sa subsistance ». En revanche, l’épithète sḥb 
mnḏ.ty n’appartient pas au contexte alimentaire. Elle est en général employée lors de scènes 
d’offrandes de miroirs et associée à une autre épithète, « au beau visage » (ḥr nfr) ; si elle s’applique 
majoritairement à des déesses 239, Horus et Ihy la portent à Dendara (Dend. VI, 54, 1 et 165, 4), 
tous deux partageant une même nature enfantine, qui est peut-être aussi celle du souverain.

Une scène très similaire 240, différant un peu dans les textes, correspond au deuxième tableau 
du troisième registre sur la paroi extérieure nord (E) du grand temple (fig. 17b). Le titre du 
tableau est le suivant (Temple d’Isis, 281, 9) :

ḥnk ʿpr.t bj.t n Jp.t-wr.t sḥtp šps.t m mrr.t.s 
Offrir la galette-âperet et le miel à Ipet-Ouret, satisfaire/apaiser la vénérable avec ce qu’elle aime.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 46	 marie-lys arnette

	 241	 Cauville 2009 a, p. 278-279. 
	 242	 Mam. Edfou, pl. XX.

	 243	 Mam. Edfou, pl. XXI.

L’eulogie de Nout – assimilée à l’hippopotame Ipet-Ouret – est là encore concentrée sur sa 
qualité de mère (Temple d’Isis, 281, 5) : « Nout la Grande, qui enfante les dieux (ms nṯr.w), la 
mère divine (mw.t-nṯr) de la Maîtresse des humains, la belle génitrice des fils et des filles de Geb 
(tmȝ.t nfr.t n.t sȝ.w sȝ.wt Gbb) 241. » La fin de l’eulogie royale (Temple d’Isis, 281, 3) souligne aussi, 
comme dans le tableau précédent, un lien entre la galette et l’allaitement, dans la mesure où 
le souverain est celui « qui procure la subsistance à la Grande Nourrice » (jr ḥr.t n ẖnm.t-wr.t).

La purification par l’eau et par l’encens
Un texte du mammisi d’Edfou fait allusion à la purification de la jeune mère, tout en men-

tionnant qu’elle a lieu « après l’accouchement ». Il accompagne un tableau situé à l’extérieur 
du sanctuaire et de la salle des offrandes, au deuxième registre de la paroi sud 242 (fig. 18 a). Ce 
tableau représente la déesse Hathor assise allaitant Ihy sous sa forme enfantine, avec, derrière 
elle, le dieu Harsomtous également assis, mais figuré adulte. Devant l’estrade où se tiennent les 
divinités, le roi debout lève une aiguière au niveau de son visage ; de cette aiguière s’écoulent 
deux filets d’eau –  la lustration réalisée avec les quatre vases-nemeset cités dans le titre du 
tableau –, lesquels viennent former une sorte de dais autour des divinités. L’eulogie d’Hathor 
la nomme « maîtresse de la pureté dans le Château-de-la-Pureté » (nb.t wʿb m ḥw.t-wʿb), et 
comprend la mention suivante (mam. Edfou, 77, 8-9) :

wnn nb(.t) Jwn.t ḫʿ.t hnʿ nn.wj.s ḥr swʿb ḥʿ.w.s m-ḫt pʿpʿ sw mj nw.t wʿb.tw n jgp 
Elle est la maîtresse de Dendara qui paraît avec ses deux enfants pour purifier ses membres après 
l’accouchement, pareille au ciel pur et sans nuage.

En combinant le texte et l’image, il apparaît que la purification après les couches découle 
d’une lustration ; celle-ci concerne l’ensemble des protagonistes, c’est-à-dire la mère et ses 
enfants, puisque tous sont inclus sous l’eau purificatrice qui est versée par le roi. C’est sans 
doute la nature céleste de Nout qui fonde la comparaison établie entre la mère purifiée et un 
ciel dégagé, « sans nuage ». 

Un second tableau du mammisi d’Edfou, situé à l’extérieur du sanctuaire et de la salle des 
offrandes, paroi nord, deuxième registre 243, présente une composition très proche de celui 
décrit ci-dessus. Hathor y est assise sur une estrade et allaite Harsomtous (fig. 18b) ; derrière 
elle, le dieu Ihy sous sa forme adulte est également assis. Devant l’estrade, le roi debout lève 
une aiguière au niveau de ses épaules et, de cette aiguière, s’écoulent deux filets d’eau qui, là 
encore, forment une sorte de dais autour des dieux. Le geste est purificateur, car l’eulogie 
royale (mam. Edfou, 93, 9) indique que le souverain « purifie les Puissants de ses mains » (swʿb 
sḫm.w m ʿ.wy.f ). Dans le texte qui concerne la déesse, on peut lire (mam. Edfou, 93, 11-12) :

ḏd-mdw jn Ḥw.t-Ḥr nb(.t) Jwn.t jr Rʿ nb(.t) pt wsr.t ḫnm.t m Jwnw 
wnn nwb.t ḫʿ.t m ḥw.t –nmj.t ḥr snṯr ḥʿ.w.s m-ḫt ḥmsj 
Paroles à dire par Hathor maîtresse de Dendara, l’œil de Rê, la maîtresse du ciel, la puissante, 
la nourrice dans Héliopolis.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 47

	 244	 Žabkar 1992, p. 236-237. 
	 245	 Cauville 2011, p. 34. 
	 246	 Cauville 2011, p. 37. 
	 247	 Voir supra. 
	 248	 Germer 1982, col. 275 ; Cauville 
2011, p. 125.
	 249	 Cité dans Loose 1993, p. 289, mais 
sans les références ; voir Daumas 1958, 
p.  263, 279, n.  1, p.  281. Texte dans 
Alliot  1949, p. 207, col.  13 et p. 212 
pour la traduction. 
	 250	 Daumas  1958, p.  262. Voir 
Mam. Edfou, 56. 

	 251	 Loose 1993, p. 289. 
	 252	 Alliot 1949, p. 212, n. 5, en compa
raison avec le calendrier d’Hathor à 
Edfou (p. 231), suivi par Grimm 1994, 
p. 109.
	 253	 Pour une discussion sur la situation 
dans le temps de ces fêtes, Grimm 1994, 
p. 423. 
	 254	 Texte hiéroglyphique : Alliot 1949, 
p. 217, traduction : Alliot 1949, p. 231 ; 
Daumas 1958, p. 277. On retiendra, par-
mi les différentes étapes de la fête, le « cé-
rémonial de la mise au monde du dieu » 

qui correspond à jeter des graines et fruits 
sur le sol, et à détacher les vêtements de 
la déesse en gésine, sans doute par magie 
sympathique (voir supra, n. 102). Le fait 
de jeter les graines et les fruits pourrait 
aussi encourager la naissance, le fruit 
représentant alors l’enfant qui vient au 
monde – rdj r tȝ, littéralement « mettre 
à terre » est une expression désignant le 
fait d’accoucher –, les graines évoquant 
le principe procréateur. Sur l’enfant com-
me un fruit, dont la mère serait l’arbre, 
voir Gélis 1984, passim.

Elle est la Dorée qui paraît dans le mammisi ( litt. le Château-du-Lit) en encensant ses membres 
après l’accouchement.

L’encens, produit divin par essence comme l’indique son nom, « lave et orne » (jʿj sẖkr) 
celui ou celle à qui il est présenté, comme le montre notamment un hymne ptolémaïque 
du temple d’Arensnouphis à Philae 244 ; selon S. Cauville, ses fonctions ne s’arrêtent pas là, 
car il « chasse les démons et apaise 245 ». Ici, il rétablirait le corps mis à mal par les couches, et 
éloignerait peut-être les forces néfastes auxquelles la déesse serait plus vulnérable. L’auteure 
souligne aussi son rôle procréateur puisqu’il « favorise l’érection de l’animal divin 246 » dans le 
temple d’Edou, où il « fait dresser (s)on phallus, bélier éjaculateur transcendé par l’odeur de 
l’encens » (Edfou IV, 303, 1-5). C’est aussi un produit exotique, en provenance des lointaines 
contrées d’Afrique subsaharienne et du pays de Pount, ce qui place une fois de plus les régions 
étrangères en lien avec l’accouchement et les rites qui lui sont associés 247. Il est à noter que 
l’offrande de la myrrhe, elle aussi africaine puisque venant d’Éthiopie et de Somalie 248, pour-
rait aussi appartenir aux actions du post-partum, comme pourrait le suggérer un tableau du 
mammisi de Philae (mam. Philae, 394-395). Isis lactans y reçoit des mains du roi l’offrande de 
« myrrhe afin d’en oindre [s]es membres » (ʿntjw r gs ḥʿ.w.ṯ jm.f) et, en regard de cette scène, 
sur le même registre, Khnoum modèle les hommes sur son tour de potier. Toutefois, l’accou-
chement de la déesse n’est pas cité conjointement à l’offrande de myrrhe, ce qui empêche de 
tirer de ce texte des conclusions définitives. 

Enfin, pour certains auteurs, il serait possible de situer dans le temps la purification de la 
déesse grâce aux calendriers des fêtes au mammisi. En effet, dans le grand calendrier des fêtes 
d’Horus à Edfou, est mentionnée la « purification d’Hathor, Dame de Dendara » (pȝ wʿb n 
Ḥw.t-Ḥr nb(.t) Jwn.t) au cours du mois lunaire Pachons 249. Malheureusement, le jour du début 
de la fête est ici manquant. Pour Fr. Daumas, il s’agirait du 11 Pachons, hypothèse fondée sur 
un texte du bandeau extérieur du mammisi, qui mentionne la naissance d’Horus à cette date 250. 
Toujours selon l’auteur, suivi par J. Loose 251, cette fête durait jusqu’au 2 Paoni – là encore 
en fonction du texte sis sur le bandeau du mammisi –, ce qui signifierait que la purification 
rituelle de la mère divine durait vingt-et-un jours après son accouchement. Pour d’autres 252, la 
« purification d’Hathor » correspondrait à la fête du 15 Pachons, appelée « fête de l’accouchement 
de la déesse » (ḥb msw.t nṯr.t) dans le texte du grand calendrier des fêtes d’Hathor, selon lequel 
cette célébration dure vingt-trois jours 253 et s’achève par des purifications 254. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 48	 marie-lys arnette

	 255	 Dominicus 1994, p. 54-58. 
	 256	 Voir les références dans Mam. Phi-
lae, 379, n.  1, auxquelles on ajoutera 
E. Brunner-Traut 1982 ; Westendorf 
1991 ; Dominicus 1994, p. 38-58.
	 257	 Pour Br. Dominicus (1994, p. 58), 
les deux filets d’eau, présents dans les 
représentations et dans la graphie du 
déterminatif  (A136), ne sont utilisés 

que pour signaler les deux n qui écrivent 
le mot njnj ; leur valeur serait phonétique 
et n’aurait rien à voir avec l’eau à pro-
prement parler.
	 258	 Par exemple, dans les tombes 
d’Amenhotep III et de Toutânkhamon, 
Nout « fait le geste-nini pour celui qu’elle 
a mis au monde » (jr.s njnj n ms(w).n.s). 
Dominicus 1994, p. 43. Dans celle de 

Nakht-Thot (TT 189), c’est la déesse 
de l’Occident, maternelle par nature, 
qui reçoit le mort en faisant ce geste. 
Assmann 2003, p. 261. 

En fait, dans le cas des fêtes d’Horus, il est impossible de situer la purification de la mère 
par rapport à l’événement de son accouchement, dans la mesure où la correspondance vou-
lue par Fr. Daumas avec le bandeau extérieur n’est pas établie. Concernant la fête d’Hathor, 
la purification au dernier jour de la ḥb msw.t intéresse en réalité le dieu nouveau-né – c’est 
l’expression swʿb nṯr qui est employée –, et non celle de sa mère.

La purification et l’accueil par le geste-nini
Dans le mammisi de Philae, sur la paroi nord du naos (registre inférieur) est évoqué 

l’accueil de la mère et de son enfant par le geste-nini. Y sont figurées Isis lactans, Nekhbet 
assise derrière elle ; devant elle, Khnoum modèle le ka de l’enfant divin sur son tour, tandis 
que Thot debout accorde au jeune Horus les millions d’années (fig. 19 a). Derrière Thot, Reret 
et Meskhenet debout font le geste-nini, un petit filet d’eau posé dans chacune de leurs mains 
(fig. 19b). Reret joue le rôle de la nourrice, comme l’indique la légende sise au-dessus d’elle, 
qui la qualifie de celle « qui élève le fils d’Osiris » (rr sȝ Wsjr). Les paroles qu’elle adresse à Isis 
sont les suivantes (mam. Philae, 378-379, 3-4) :

pgȝ ʿ.wy(.j) ḥr njnj m ḥr.ṯ ḥnʿ sȝ.ṯ Ḥr m hrw n ms.tw.f
J’ouvre mes bras en faisant le geste-nini devant toi avec ton fils Horus le jour où il est enfanté.

Le rôle de Meskhenet est moins net (peut-être joue-t-elle celui d’accoucheuse ?), puisqu’elle est 
celle « qui donne une belle meskhenet à Horus-fils-d’Isis » (dj(.t) msḫn(.t) nfr.t n Ḥr sȝ ȝs.t) selon la 
colonne de textes écrite devant elle. Elle interpelle Isis en ces termes (mam. Philae, 378-379, 7-8) :

šm.n(.j) […] ḥr njnj n kȝ.ṯ ḥnʿ Ḥr hrw pn wbn.f hr tȝ
Je suis venue […] en faisant le geste-nini pour ton ka avec Horus le jour où il se lève sur la 
terre ( i.e. où il naît).

Le terme njnj serait utilisé pour souhaiter la bienvenue 255, mais le sens du geste qui lui est 
associé n’est pas clair. La plupart des auteurs qui se sont penchés sur la question 256 s’accordent 
toutefois pour y voir une allusion à la purification par l’eau, ou bien à une offrande d’eau 257. 
Dans de nombreux cas, ce geste est lié à la naissance et à la renaissance d’un dieu, d’un mort 
ou du roi. Il est alors effectué, parfois par une déesse-mère, à destination de l’entité qui (re)
naît 258. Or, dans les textes du tableau de Philae, Reret et Meskhenet font ce geste au double 
bénéfice d’Isis et d’Horus : c’est que tous les deux sont accueillis, l’une dans son nouveau statut 
de mère, l’autre comme un nouvel être.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 49

	 259	 Voir Brunner-Traut  1982, 
col. 509-510 ; Westendorf 1991, p. 352 
et passim. 
	 260	 Dans la pensée van gennepienne, le 
passage matériel est à l’origine de tous 
les rites de passage. Van Gennep 2011, 
p.  28-40. Sur la place ambiguë du 
passage spatial, par opposition au pas-
sage métaphorique (changement de 

statut) dans l’œuvre d’A. Van Gennep, 
on consultera avec profit l’analyse de 
Bonnin 2000, p. 65-68. 
	 261	 Voir supra. 
	 262	 Grandet 1998, p. 100.
	 263	 Allen  2005, p.  175 ; Arnette, 
Greco, Mouton 2014, p. 262-276. 
	 264	 Voir Cauville 2011, p. 119. 

	 265	 Wb  II, 225, 12-14 ; Wilson 1997, 
p. 500-501. 
	 266	 Mam. Edfou, pl. XV. 
	 267	 Merci à A. Rickert, Chr. Thiers 
et E.  Jambon pour l’aide qu’ils m’ont 
apportée dans la lecture de ce passage.
	 268	 Voir aussi Opet  88, 133, 165 ou 
encore Edfou V, 284.

Le geste-nini pourrait aussi signaler que les mains de celui à qui il est adressé auraient été 
lavées et en seraient purifiées, ou s’apprêteraient à l’être 259. Du point de vue de l’anthropologie, 
la toilette des mains est liée au franchissement des seuils, réels 260 et symboliques, c’est-à-dire 
qu’elle est un rite d’accueil, au même titre que la toilette des pieds 261. Ainsi, dans le Conte 
des Deux Frères, la maîtresse de maison a l’habitude de « laver (les) mains » (jʿj ḏr.t.f ) de son 
époux dès sa rentrée des champs, chaque soir, en même temps qu’elle allume les lampes pour 
l’accueillir 262. Dans le Spr.  565, §1428b des Textes des Pyramides, la déesse Sothis « lave les 
bras » ( jʿ ʿ.wy) du défunt renaissant, au cœur d’un passage mimant de manière fort précise la 
première venue au monde 263.

Le geste-nini, dans le cadre du tableau de Philae et à l’image du motif de la toilette des pieds 
rencontrée plus haut, manifesterait à la fois la purification et l’accueil de l’accouchée divine et 
de son enfant, deux aspects fondamentaux des rites des relevailles. 

L’offrande des langes parfumés
Enfin, après la naissance, certains rites faits en direction de la mère divine sont en réalité 

au bénéfice de son enfant : c’est le cas de l’offrande du linge de naissance nwd.t 264. Le terme, 
bien connu par ailleurs 265, est utilisé pour désigner les langes à l’exclusion de toute autre étoffe ; 
l’offrande du nwd.t signale sans ambiguïté une action propre au post-partum. 

Dans une scène du mammisi d’Edfou, sise sur la paroi nord du sanctuaire A, des langes 
sont offerts à Hathor, représentée allaitant son fils (fig. 20). L’ensemble de cette paroi évoque 
la conception et la naissance du rejeton divin 266 et l’eulogie d’Hathor insiste sur sa qualité de 
mère primordiale, « la mère qui fait les mères (mw.t jr(.w) mw.wt), la mère divine du premier 
des enfants (mw.t-nṯr n tpy n ẖrd.w) » (mam. Edfou 25, 11). La scène est intitulée comme suit 
(mam. Edfou 25, 1-2) : 

	
Ḥnk nwd(.t) ḏd-mdw nwd(.t).k n.k jtn.tj ḥr ḏr.t.k nxn n nbw.t ḫn.t ḥw.t-nmj.t mḏ(.t) jw.s 
jwḥ.t m sšn msḫʿ ḥʿ.w.k m ḫnm.s
Offrir le lange-nwd.t. Ton lange-nwd.t est pour toi, étincelant dans ta main, (ô) enfant de la 
Dorée qui est dans le mammisi (litt. Le Château-du-lit). Quant à l’onguent, il est imbibé de 
lotus et tes membres se réjouissent de son odeur 267.

Le lange est parfumé d’huile de lotus 268, qui apporte une dimension cosmogonique à la 
scène, puisque c’est de sa fleur sortie du noun qu’émerge le soleil dans les mythes d’Hermopolis, 
au premier matin du monde. C’est donc sans doute à ce parfum que l’on doit le qualificatif 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 50	 marie-lys arnette

	 269	 Forgeau 2010, p. 80-84. 
	 270	 Cauville  2011, p.  54. Ces réfé-
rences ne sont d’ailleurs pas reprises 
à l’entrée « lange de la naissance » de 
l’ouvrage, p. 119. 
	 271	 Temple d’Isis, pl. 163. 
	 272	 Wb II, 149, 8 ; Wilson 1997, p. 466. 

	 273	 P. Wilson (1997, p. 466) indique en 
effet que le vêtement mss.t peut-être pro-
tecteur sur le champ de bataille, quand 
il est réalisé en métal, ou encore porté 
par les prêtres, lorsqu’il est fait de lin fin. 
	 274	 Wb  II, 269, 1-4; Wilson  1997, 
p. 518.

	 275	 Wb IV, 284, 8-9.
	 276	 Wb V, 560, 10-11; Wilson 1997, 
p. 1230.
	 277	 Cela n’est pas une spécificité égyp-
tienne. Voir Naissances 2005, p. 35.

« brillant » attribué aux langes. L’entremêlement du plan terrestre – les langes – et du domaine 
cosmique – le lotus – est patent. Dans le temple de Dendara, les prêtres, adultes, portent des 
vêtements parfumés de cette essence (Dend. V, 89, 6), qui souligne peut-être aussi la double 
nature de l’enfant divin – sa « bipolarité », selon l’expression d’A. Forgeau 269 – combinant 
aux premiers instants de son existence la vulnérabilité de l’enfance à la force conquérante de 
l’âge mûr. 

Contrairement à ce que propose S. Cauville 270, il n’est en revanche pas certain que deux 
scènes du temple d’Isis à Dendara, sises sur les parois ouest et est du pr-nw et montrant 
respectivement Isis et Hathor recevant du lait et des tissus, correspondent à une offrande de 
langes. En effet, dans le premier cas (Temple d’Isis, 181, 1-4 271), le tissu est qualifié de mnḫt, 
soit la désignation générique des étoffes, puis de mss.t, terme signifiant « tunique 272 », soit un 
vêtement porté par les adultes 273. Dans la seconde scène (Temple d’Isis, 161, 5-13), le vocabulaire 
employé ne semble pas non plus désigner spécifiquement les langes : les tissus offerts sont tour 
à tour qualifiés d’« étoffes » (mnḫt), de « bandes de lin » (nms 274), de « vêtements de couleur 
claire » (šsp.w 275) et de « vêtements » (ḏbȝ 276). De plus, le texte ne précise pas que les tissus sont 
pour l’enfant nouveau-né, alors qu’Hathor est, dans son eulogie, qualifiée de « dame de l’étoffe 
divine » (ḥnw.t nṯr.t), c’est-à-dire qu’ils pourraient lui être destinés.

Conclusion

En dépit de contexte profondément différents, entre les documents privés du Nouvel Empire 
que sont les ostraca de Deir el-Medina et les documents officiels tardifs que représentent les 
scènes issues des temples ptolémaïques et romains, la période du post-partum est rythmée dans 
ces deux sphères par des célébrations marquant les étapes de la purification de la mère, ainsi que 
sa réintégration à la communauté. Ces célébrations lui permettent de vivre un « retour social 
de couches », c’est-à-dire qu’elles se comprennent comme des rites de relevailles, qui ne sont 
pas réunis en une unique cérémonie, mais paraissent au contraire échelonnés dans le temps 277. 

Dans la sphère privée, la norme veut que la mère subisse une réclusion qui lui permet de se 
purifier ; c’est peut-être la perte de son sang qui serait la cause de la souillure dont elle doit se 
débarrasser. Pendant cette marge, la femme se trouve au cœur de fêtes, à l’occasion desquelles 
boissons et aliments sont échangés, et subit aussi un certain nombre de rites, centrés sur les 
soins de son corps. Sous le pavillon de naissance, presque nue, elle reçoit des instruments typi-
quement féminins, le miroir et l’étui à khôl. Ils lui sont offerts par de jeunes femmes affichant 
des caractéristiques venant d’Asie, sans que le rôle de cette région si présente dans le domaine 
de la naissance, au côté de l’Afrique subsaharienne, puisse être clairement explicité. Dans le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 51

Bibliographie

Pline l’Ancien, Histoire naturelle :
Pline l’Ancien, Histoire naturelle, Livre VII, 

R. Schilling (trad.), Paris, 1977.
Pline l’Ancien, Histoire naturelle, Livre XXVIII, 

A. Ernout (trad.), Paris, 1962.
Plutarque, Isis et Osiris :
Plutarque, Œuvres morales. Isis et Osiris, 

Chr. Froidefond (trad.), Paris, 1988.

Allen 2005
J.P.  Allen, The Ancient Egyptian Pyramid Texts, 

SBLWAW 23.
Alliot 1949
M. Alliot, Le culte d’Horus à Edfou au temps des 

Ptolémées, BdE 20.

Altenmüller 1965
H.  Altenmüller, Die Apotropaia und die 

Götter Mittelägyptens: eine typologische und 
Religionsgeschichtliche Untersuchung der sogenann-
ten “Zaubermesser” des Mittleren Reichs, München.

Andreu 2002
G.  Andreu (dir.), Les artistes de Pharaon : Deir 

el-Médineh et la Vallée des rois. [Exposition] Paris, 
musée du Louvre, 15 avril-22 juillet 2002, Bruxelles, 
Musées royaux d’Art et d’Histoire, 10 septembre 
2002-12 janvier 2003, Turin, fondation Bricherasio, 
11 février-18 mai 2003, Paris, Turnhout.

Andreu 2010
G. Andreu, « Les mystères des Deir el-Medina », 

Memnonia, Cahier supplémentaire 2, p. 171-179.

même temps, les pieds de la mère sont lavés, signe de sa purification et marque de son accueil, 
ce que l’on peut interpréter comme un prélude à son agrégation. Elle se pare ensuite de la tenue 
qui atteste son statut social, c’est-à-dire qu’elle revêt la perruque élaborée et la robe longue 
plissée portée par les grandes dames. La séquence rituelle semble close par la présentation de 
nourritures et d’alcool, quand la mère est prête à réintégrer le monde. 

Dans le temple tardif, la marge ne semble pas nécessaire : à l’exception d’Isis, la plus humaine 
des déesses, qui accouche et vit une période de liminarité dans les marais de Chemmis, les 
autres mères divines ne semblent pas assujetties à une réclusion. La chronologie des rites du 
post-partum est bien plus difficile à établir que dans la sphère privée : tout au plus peut-on 
supposer que la présentation de la galette et du miel a lieu peu après les couches, puisque ces 
aliments doivent permettre à la déesse de remettre son ventre en état. La purification de la 
mère divine passe par l’eau, grâce aux vases-nemeset que présente le roi et par l’encensement de 
ses membres. L’eau marque peut-être également son accueil, signifié par le geste-nini effectué 
par l’accoucheuse et la nourrice. La déesse mère reçoit aussi des langes pour son nouveau-né, 
parfumés de lotus, ce qui souligne sans doute la superposition des plans terrestre et cosmique. 

En dépit d’une trame commune, les rites évoqués dans la sphère privée du Nouvel Empire 
et ceux représentés dans la sphère divine de la période gréco-romaine diffèrent, sans que l’on 
puisse choisir a priori un facteur – contexte différent ou époque, puisque plus de mille ans 
les séparent – comme cause de ces variations. Toutefois, d’une manière générale, les pratiques 
qui entourent la naissance comme l’imaginaire qui les fonde sont exceptionnellement stables ; 
l’histoire de la naissance, très peu marquée par les ruptures, est très lente, presque immobile. 
Aussi peut-on supposer que, dans le cas égyptien comme ailleurs, le contexte tantôt privé, tantôt 
divin, permet davantage d’expliquer ces différences observées dans les rites du post-partum.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 52	 marie-lys arnette

Andreu 2013
G. Andreu-Lanoë (éd.), L’Art du contour. Le dessin 

dans l’Égypte ancienne, Paris.
Andreu, Cauville 1978
G. Andreu, S. Cauville, « Vocabulaire absent du 

Wörterbuch (II) », RdE 30, p. 9-21.
Arnette, Greco, Mouton 2014
M.-L. Arnette, Chr. Greco, A. Mouton, « The Cyclical 

Character of Human Life in Ancient Egypt and 
Anatolia » dans A. Mouton, J. Patier (éd.), Life, 
Death, and Coming of Age in Antiquity Individuals 
Rites of Passage in the Ancient Near East and 
Adjacent Regions, Pihan 124, 2014, p. 253-286.

Arnette à paraître
M.-L. Arnette, Regressus ad uterum. La mort comme 

nouvelle naissance dans les grands textes funéraires 
de l’Égypte ancienne (Ve-XXe dynasties), Le Caire.

Assmann 2003
J. Assmann, Mort et au-delà dans l’Égypte ancienne, 

Monaco (rééd.).
Aubaile-Sallenave 1997
Fr. Aubaile-Sallenave, « Les nourritures de l’accou-

chée dans le monde arabo-musulman méditerra-
néen », Médiévales 33, p. 103-124.

Backhouse 2012
J. Backhouse, « Figured Ostraca from Deir 

el-Medina », Current Research in Egyptology 12, 
p. 25-39.

Baptandier 1996
Br. Baptandier, « Le rituel d’Ouverture des Passes. Un 

concept de l’enfance », L’Homme 36/137 (Chine : 
facettes d’identité), p. 119-142.

Bardinet 1995
Th. Bardinet, Les papyrus médicaux de l’Égypte pharao-

nique : traduction intégrale et commentaire, Paris.
Barta 1995
M. Barta, « Archaeology and Iconography: bdȜ and 

ʿprt bread moulds and “Speisetischeszene” », 
SAK 22, p. 21-35.

Baum 1988
N. Baum, Arbres et arbustes de l’Égypte ancienne. La 

liste de la tombe thébaine d’Ineni (no 81), OLA 31.

Bavay 2002
L. Bavay, « Pichet à vin », dans G. Andreu-Lanoë 

(éd.), L’Art du contour. Le dessin dans l’Égypte 
ancienne, Paris, p. 105-106 (42).

Borchardt 1935-1938
L. Borchardt, « Die Rahmentrommel in Museum zu 

Kairo », dans Mélanges Maspero I, Orient Ancien, 
MIFAO 66, p. 1-6.

Borghouts 1970 
J.F.  Borghouts, The Magical Texts of Papyrus 

Leiden I 348, OMRO 51. 
Borghouts 1978
J.F.  Borghouts, Ancient Egyptian Magical Texts, 

NISABA 9.
Borghouts 2007
J.F. Borghouts, Book of the Dead [39]: from Shouting 

to Structure, SAT 10. 
Bonnin 2000
Ph.  Bonnin, « Dispositifs et rituels du seuil : 

une topologie sociale. Détours japonais », 
Communications 70, p. 65-92.

Brunner-Traut 1955
E. Brunner-Traut, « Die Wochenlaube », MiO  3, 

p. 11-30. 
Brunner-Traut 1956
E. Brunner-Traut, Die altägyptischen Scherbenbilder 

(Bildostraka) der deutschen Museen und 
Sammlungen, Wiesbaden.

Brunner-Traut 1982
E. Brunner-Traut, LÄ IV, col. 509-511, s. v. « nini ». 
Bruyère 1926
B. Bruyère, Rapport sur les fouilles de Deir el Médineh, 

1924-1925, FIFAO 3/3. 
Bruyère 1929-1930
B. Bruyère, Mert Seger à Deir el-Medineh, MIFAO 58. 
Buckley, Gottlieb 1988
T.  Buckley, A.  Gottlieb, (éd.) Blood Magic: 

The Anthropology of Menstruation, Berkeley, 
Los Angeles, Londres.

Budde 2011
D.  Budde, Das Götterkind im Tempel, in der 

Stadt und im Weltgebäude. Ein Studie zu Drei 
Kultobjekten der Hathor von Dendera und zur 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 53

Theologie der Kindgötter im griechisch-römischen 
Ägypten, MÄS 55. 

Bulté 1991
J. Bulté, Talismans égyptiens d’heureuse maternité : 

faïence bleu-vert à pois foncés, 1991. 
Cauville 1982
S. Cauville, « L’hymne à Mehyt d’Edfou », BIFAO 82, 

1982, p. 105-125. 
Cauville 1997
S. Cauville, Dendara. Les chapelles osiriennes : trans-

cription et traduction, BdE 117/1. 
Cauville 2002
S. Cauville, Dendara. Les fêtes d’Hathor, OLA 105. 
Cauville 2004
S. Cauville, Dendara V-VI. Index phraséologique. Les 

cryptes du temple d’Hathor, OLA 132. 
Cauville 2009 a
S. Cauville, Dendara. Le temple d’Isis. I, Traduction, 

OLA 178. 
Cauville 2009b
S. Cauville, Dendara. Le temple d’Isis. II, Analyse à 

la lumière du temple d’Hathor, OLA 179. 
Cauville 2011
S. Cauville, L’offrande aux dieux dans le temple égyp-

tien, Louvain, Paris, Walpole. 
Černý 1935
J.  Černý, Ostraca hiératiques. Catalogue général 

des antiquités égyptiennes du musée du Caire, 
N. 25501-25832, Le Caire. 

Černý 1937
J. Černý, Catalogue des ostraca hiératiques non lit-

téraires de Deir el Médineh. III, nos  190 à 241, 
DFIFAO 5. 

Černý, Gardiner 1957
J. Černý, A.H. Gardiner, Hieratic Ostraca, vol.  I, 

Oxford.
Chassinat 1912
É. Chassinat, « À propos de deux tableaux du mam-

misi d’Edfou », BIFAO 10, p. 183-193. 
Cherpion 1994
N. Cherpion, « Le cône d’onguent, gage de survie », 

BIFAO 94, p. 79-106. 

Cherpion 2003
N.  Cherpion, « Les «cônes aromatiques» », dans 

M.-Chr.  Grasse, L’Égypte, parfums d’histoire, 
Grasse, Paris, p. 108.

Cherpion, Corteggiani 2010
N.  Cherpion, J.-P.  Corteggiani, La tombe 

d’Inherkhâouy (TT  359) à Deir el-Medina, 
MIFAO 128. 

Colin 2001
Fr. Colin, « Un espace réservé aux femmes dans 

l’habitat de l’Égypte hellénistique d’après des 
papyrus grecs et démotiques », dans Atti del XXII 
Congresso Internazionale di Papirologia, Firenze 
1998, Florence, p. 259-268.

Corteggiani 2007
J.-P.  Corteggiani, L’Égypte ancienne et ses dieux. 

Dictionnaire illustré, Paris. 
Coulon-Arpin 1981
M. Coulon-Arpin, La maternité et les sages-femmes, 

de la préhistoire au xxe siècle, Paris.
Darby, Ghalioungui, Grivetti 1977
W.J. Darby, P.E. Ghalioungui, L. Grivetti, Food: 

The Gift of Osiris, vol.  II, Londres, New York, 
San Francisco. 

Dasen 1993
V. Dasen, Dwarfs in Ancient Egypt and Greece, Oxford.
Daumas 1958
Fr. Daumas, Les mammisis des temples égyptiens, Paris. 
David 2010
A. David, The Legal Register of Ramesside Private Law 

Instruments, GOF IV/38.
Davies 1905
A. Davies, The Rock Tombs of el-Amarna. III, The 

Tombs of Huya and Ahmes, ASEg 15.
Davies 1908
A. Davies, The Rock Tombs of el-Amarna. VI, The 

Tombs of Parennefer, Tutu, and Aÿ, ASEg 18. 
Davies, Gardiner 1936
A. Davies, A.H. Gardiner, Ancient Egyptian Paintings, 

Chicago.
Davie 1925
N. de G. Davies, The Tomb of Two Sculptors at Thebes, 

MMAEE 4. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 54	 marie-lys arnette

Delvaux, Pierlot 2013
L. Delvaux, A. Pierlot, L’art des ostraca en Égypte 

ancienne. Morceaux choisis, Bruxelles.
De Miramon 1999
Ch. de Miramon, « Déconstruction et reconstruction 

du tabou de la femme menstruée, xiie-xiiie siècle », 
dans A.  Thier, G.  Pfeifer, P.  Grzimek (éd.), 
Kontinuitäten und Zäsuren in der Europäisschen 
Rechtsgeschichte, Europäisches Forum Junger 
Rechtshistorikerinnen und Rechtshistoriker, 
München 22.-24. Juli 1998, Francfort-sur-Main, 
p. 79-107.

Dend. V
É. Chassinat (dir.), Le temple de Dendera V, Le Caire.
Dend. VI
É. Chassinat (dir.), Le temple de Dendera VI, Le Caire. 
Derchain 1975
Ph. Derchain, « La perruque et le cristal », SAK 2, 

p. 55-74.
Dominicus 1994 
Br. Dominicus, Gesten und Gebärden in Darstellungen 

des Alten und Mittelren Reiches, SAGÄ 10. 
Douglas 1966
M.  Douglas, Purity and Danger. Analysis of the 

concepts of Pollution and Taboo, Londres.
Edfou IV
É. Chassinat, Le temple d’Edfou IV, MIFAO 21.
Erichsen DemLes
W. Erichsen, Demotische Lesestücke. Literarische Texte 

mit Glossar und Schrifttafel, Leipzig.
Erman 1901
A. Erman, Zaubersprüche für Mutter und Kind. Aus 

dem Papyrus 3027 des Berliner Museums, APAW 
Philos.-Hist. Kl. 2, Berlin.

Esna III
S. Sauneron, Le temple d’Esna III, Le Caire (rééd.). 
Esna V
S. Sauneron, Les Fêtes religieuses d’Esna : aux derniers 

siècles du paganisme, Le Caire (rééd.). 
Evrard-Derricks 1975
C.  Evrard-Derricks, « Le miroir représenté sur 

les peintures et bas-reliefs égyptiens », dans 
P. Naster, H. De Meulenaere, J. Quaegebeur (éd.), 

Miscellanea in Honorem Josephi Vergote, OLA 6, 
1975, p. 223-229. 

Feucht 2001
E.  Feucht, dans D.B.  Redford, The Oxford 

Encyclopedia of Ancient Egypt, vol. I, New York, 
p. 192-193, s. v. « Birth ». 

Feucht 2004 
E. Feucht, « Der Weg ins Leben », dans V. Dasen, 

(éd.), Naissance et petite enfance dans l’Antiquité : 
actes du colloque de Fribourg, 18 novembre – 
1er décembre 2001, OBO 203, p. 33-53. 

Forgeau 2010
A. Forgeau, Horus-fils-d’Isis. La jeunesse d’un dieu, 

BdE 150. 
Frandsen 1985
P.J. Frandsen, LÄ VI, col. 135-142, s. v. « Tabu ». 
Frandsen 2001
P.J. Frandsen, dans D.B. Redford (éd.), The Oxford 

Encyclopedia of Ancient Egypt, vol. III, New York, 
p. 345-346, s. v. « Taboo ».

Frandsen 2007
P.J. Frandsen, « The Menstrual Taboo in Ancient 

Egypt », JNES 66/2, p. 81-106. 
Frandsen 2009
P.J. Frandsen, Incestuous and Close-Kin Marriage in 

Ancient Egypt and Persia: An Examination of the 
Evidence, CNIP 34.

Friedman 1994
F.D.  Friedman, « Aspects of Domestic Life and 

Religion », dans H. Lesko (éd.), Pharaoh’s Workers. 
The Village of Deir el-Medina, Ithaca, Londres, 
p. 95-118.

Friedmann 1994
D. Friedmann, Les Enfants de la Reine de Saba, Les 

juifs d’Éthiopie (Falachas) histoire, exode, intégra-
tion, Paris. 

Gabolde 1998
M.  Gabolde, D’Akhenaton à Toutânkhamon, 

CIAHA 3.
Gayet 1894
A. Gayet, Le temple de Luxor. 1 er fascicule. Constructions 

d’Aménophis III. Cour d’Aménophis, salle hypostyle, 
salle des offertoires, salle du Lever et sanctuaire de 
Maut, MMAF 15. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 55

Gauthier-Laurent 1935-1938
M. Gauthier-Laurent, « Les scènes de coiffure fémi-

nine dans l’Ancienne Égypte », dans Mélanges 
Maspero I, Orient Ancien, MIFAO 66, p. 673-696. 

Gélis 1984
J. Gélis, L’arbe et le fruit. La naissance dans l’Occident 

moderne (xvie-xixe siècle), Paris. 
Germer 1982
R. Germer, LÄ IV, col. 275-276, s. v. « Myrrhe ».
Gobeil 2008
C. Gobeil, Modes et domaines d’expression de la joie 

en Égypte ancienne, thèse de doctorat, université 
Paris Sorbonne – Paris 4, inédit. 

Goedicke, Wente 1962
H.  Goedicke, E.  Wente, Ostraka Michaelides, 

Wiesbaden. 
Goldbrunner 2006
S. Goldbrunner, Der Verblendete Gelehrte. Die Erste 

Setna-Roman (P.Kairo 30646), DemStud 13. 
Grandet 1998
P. Grandet, Contes de l’Égypte ancienne, Paris. 
Grandet 2003
P. Grandet, Catalogue des ostraca hiératiques non 

littéraires de Deîr el-Médînéh. IX, Nos 831-1000, 
DFIFAO 41. 

Griffith, Petrie 1889
F.Ll.  Griffith, W.M.Fl.  Petrie, Two Hieroglyphic 

Papyri from Tanis, Londres.
Grimm 1994
A. Grimm, Die Altägyptischen Festkalender in den 

Tempeln der Griechisch-Römischen Epoche, ÄAT 15.
Guermeur 2013
I. Guermeur, « Entre médecine et magie : l’exemple 

du papyrus Brooklyn 47.218.2 », Égypte, Afrique 
& Orient 71, 2013, p. 11-22

Guilne 2011
Fr. Guilne, Les stratégies narratives dans la recension 

damascène de Sirât al-Malik al-Zahir Baybars, 
Damas. 

Helck 1970
W. Helck, Die Lehre des DwA-Xtjj, KÄT 3. 

Hickmann 1949
H.  Hickmann, Catalogue général des antiquités 

égyptiennes du musée du Caire. Nos 69201-69852. 
Instruments de musique, Le Caire. 

Houlihan 2001
W.F. Houlihan, Wit and Humour in Ancient Egypt, 

Londres. 
Husson 1977
C. Husson, L’offrande du miroir dans les temples égyp-

tiens de l’époque gréco-romaine, Lyon.
Janssen 1982
J.J.  Janssen, « Gift-Giving in Ancient Egypt as an 

Economic Feature », JEA 68, p. 253-258.
Janssen, Janssen 1990
R.M. Janssen, J.J. Janssen, Growing up in Ancient 

Egypt, Londres. 
Mam. Philae
H. Junker, E. Winter, Das Geburtshaus des Tempels 

der Isis in Philä, DAWW. 
Kemp 1979
B. Kemp, « Wall Paintings from the Workmen’s 

Village at El-Amarna », JEA 65, p. 47-53. 
Kinney 2008
L.  Kinney, Dance, Dancers and the Performance 

Cohort in the Old Kingdom, BAR-IS 1809. 
Knibiehler 2003
Y. Knibiehler, « Grossesse et sexualité. Regards sur le 

passé », Spirales 26, p. 19-27. 
Koenig 1987
Y.  Koenig, « La Nubie dans les textes magiques. 

“L’inquiétante étrangeté” », RdE 38, p. 105-110. 
Koltsida 2006
A. Koltsida, « Birth-Bed, Sitting Place, Erotic Corner 

or Domestic Altar? A Study of the So-Called 
“Elevated Bed” in Deir el-Medina Houses », 
SAK 35, p. 165-174.

Lebrun 1977
Fr.  Lebrun, « Le “Traité des superstitions” de 

Jean-Baptiste Thiers. Contribution à l’ethno-
graphie de la France du xviie siècle », Annales de 
Bretagne et des pays de l’Ouest 83, no 3, p. 443-465.

Leclant 1960
J. Leclant, « Astarté à cheval d’après les représenta-

tions égyptiennes », Syria 37, 1960, p. 1-67. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 56	 marie-lys arnette

Leclant  968
J. Leclant, « L’abeille et le miel dans l’Égypte pharao-

nique », dans R. Chauvin (éd.), Traité de biologie 
de l’abeille. V, Histoire, ethnographie et folklore, 
Paris, p. 51-60. 

Lesko 1977
H. Lesko, King Tut’s Wine Cellar, Berkeley.
Lepper 2008
V.M. Lepper, Untersuchungen zu pWestcar: eine phi-

lologische und Literaturwissenschaftliche (Neu-)
Analyse, ÄgAbh 70. 

Lichtheim 1980
M.  Lichtheim, Ancient Egyptian Literature. A 

Book of Readings. III, The Late Period, Bekerley, 
Los Angeles, Londres. 

Loose 1993
J.  Loose, « Laborious Rites de Passage: Birth 

Crisis in this World and in the Beyond », dans 
G.M. Zaccone, T. Ricardi di Netro, Sesto congresso 
internazionale di egittologia, Atti, vol. II, Turin, 
p. 285-290.

Mam. Edfou
É. Chassinat, Le mammisi d’Edfou, MIFAO 16. 
Mam. Philae
H. Junker, E. Winter, Das Geburtshaus des Tempels 

der Isis in Philä, DAWW. 
Macy 2008
G. Macy, The Hidden History of Women’s Ordination: 

Female Clergy in the Medieval West, Oxford.
Manassa 2008
C. Manassa, « Sounds of the Netherworld », dans 

B. Rothöhler, A. Manisali (éd.), Mythos & Ritual. 
Festschrift für Jan Assmann zum 70. Geburstag, 
Religionswissenschaft: Forschung und Wissenschaft 5, 
p. 109-135. 

Manniche 1973
L.  Manniche, « Rare Fragments of a Round 

Tambourine in the Ashmolean Museum, 
Oxford », AcOr 35, p. 29-34.

Mathieu 2013
B.  Mathieu, « Les contes du Papyrus Westcar 

ou Khéops et les magiciens », p.  1-17, en ligne, 
consulté le 30 mai 2014, http://www.academia.
edu/5145593/Les_contes_du_Papyrus_Westcar. 

Meeks 2006
D. Meeks, Mythes et légendes du Delta d’après le 

papyrus Brooklyn 47.218.84, MIFAO 125. 
Miller 2009
R.L.  Miller, « Was Convolvulus Erotic? », dans 

S. Ikram, A. Dodson (éd.), Beyond the Horizon: 
Studies in Egyptian Art, Archaeology and History 
in Honour of Barry J. Kemp, vol.  I, Le Caire, 
p. 247-261.

Minault-Gout 2002 a
A. Minault-Gout, Carnets de pierre. L’art des ostraca 

dans l’Egypte ancienne, Paris. 
Minault-Gout 2002b
A.  Minault-Gout, « L’amour, la famille » dans 

G. Andreu (éd.), Les artistes de Pharaon. Deir 
el-Medineh et la Vallée des Rois, Paris, p. 112-115 
(cat. 52 à 55). 

Morsy 1982
S.A. Morsy, « Childbirth in an Egyptian Village », 

dans M. Artschwager Kay (éd.), Anthropology of 
Human Birth, Philadelphie, p. 147-174. 

Naissances 2005
Naissances, gestes, objets et rituels. L’album de l’expo-

sition, Paris. 
Naville 1896
E.  Naville, The Temple of Deir el-Bahari. II, 

Plates-XXV-LV. The Ebony Shrine. Northern Half 
of the Middle Platform, ExcMem 29.

Peterson 1973
B.J.  Peterson, Zeichnungen aus einer Totenstadt: 

Bildostraka  aus  Theben-West, ihre Fundplätze, 
Themata und Zweckbereiche mitsamt einem 
Katalog der Gayer-Anderson-Sammlung in 
Stockholm, MedMusB 7-8.

Piankoff 1953
A. Piankoff, La création du disque solaire, BdE 19.
Piankoff 1954
A. Piankoff, The Tomb of Ramesses VI, BollSer 40.
Pinch 1983
G. Pinch, « Childbirth and Female Figurines at 

Deir el-Medina and el-Amarna », Orientalia 52, 
p. 405-414. 

Pinch 1993
G. Pinch, Votive Offerings to Hathor, Oxford. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 57

Pinch 1994
G. Pinch, Magic in Ancient Egypt, Oxford. 
Raven 2014
M. Raven, « Women’s Beds from Deir el-Medina », 

dans B.J.J. Haring, O.E. Kaper, R. van Walsem 
(éd.), The Workman’s Progress. Studies in the 
Village of Deir el-Medina and Other Documents 
from Western Thebes in Honour of Rob Demarée, 
EgHuit 28, p. 191-204.

Rigault 2013
P. Rigault, « Scènes d’allaitement : de la scène de 

genre à la composition symbolique », dans 
G. Andreu-Lanoë (éd.), L’Art du contour. Le dessin 
dans l’Égypte ancienne, Paris, p. 96-101. 

Robins 1993
G. Robins, Women in Ancient Egypt, Londres.
Robins 1999
G. Robins, « Hair and the Construction of Identity 

in Ancient Egypt », JARCE 36, p. 55-69. 
Rochette 2002
J. Rochette, Rituels et mise au monde psychique. Les 

nouvelles présentations au Temple, Ramonville-
Saint-Agne. 

Rochette 2007
J.  Rochette, « La mélodie des émotions dans le 

post-partum immédiat : quarante jours pour 
accorder les violons », Spirales 44, p. 85-93. 

Roth 1992
A.M. Roth, « The psš-kf and the Opening of Mouth 

Ceremony: A Ritual of Birth and Rebirth », 
JEA 78, p. 113-147. 

Salamon 2005
H. Salamon, « Interactions religieuses sur une scène 

africaine. Juifs éthiopiens dans l’Éthiopie chré-
tienne », dans D. Biale (dir.), Les cultures des juifs. 
Une nouvelle histoire, Paris, p. 857-884.

Schulman 1985
R. Schulman, « A Birth-Scene (?) from Memphis », 

JARCE 22, p. 97-103.
Schwarz 1998
T. Schwarz, « “Les plus purs des Juifs”. D’Éthiopie 

en Israël, l’évolution des rituels de purification 
falashas », Terrain 31, p. 45-58, en ligne, consulté 

le 30 mars 2014, http://terrain.revues.org/3136 ; 
DOI : 10.4000/terrain.3136.

Spiegelberg 1908
W. Spiegelberg, Die demotischen Denkmäler. Die de-

motischen Papyrus. Catalogue général des antiquités 
égyptiennes du musée du Caire, Nos 30601-31270, 
50001-50022, Le Caire. 

Spieser 2014
C. Spieser, « La nature ambivalente du sang, du 

lait et du miel dans les croyances funéraires 
égyptiennes », dans G. Tallet, Chr. Zivie-Coche 
(éd.), Le myrte et la rose. Mélanges offerts à 
Françoise Dunand par ses élèves, collègues et amis, 
CENiM 9/2, 2014, p. 281-287.

Staehelin 1970
E.  Staehelin, « Bindung und Entbindung. 

Erwägungen zu Papyrus Westcar 10, 2 », ZÄS 96, 
p. 125-139.

Stauder 2013
A. Stauder, Linguistic Dating of Middle Egyptian 

Literary Textes, LingAeg Studia Monographica 12. 
Tallet 1998
P. Tallet, « Quelques aspects de l’économie du vin 

en Égypte ancienne au Nouvel Empire », dans 
N. Grimal et B. Menu (éd.), Le commerce en 
Égypte ancienne, BdE 121, p. 241-267. 

Temple d’Isis
S. Cauville, Dendara. Le temple d’Isis, Le Caire. 
Teeter 2010
E. Teeter, Baked Clay Figurines and Votive Beds from 

Medinet Habu, OIP 133. 
Toivari-Viitala 2001
J. Toivari-Viitala, Women at Deir el-Medina. A Study 

of the Status and Roles of the Female Inhabitants in 
the Workmen’s Community during the Ramesside 
Period, EgUit 15.

Toivari-Viitala 2014
J. Toivari-Viitala, « A Lady of a Hut in the Theban 

Mountains », dans B.J.J. Haring, O.E. Kaper, 
R. van Walsem (éd.), The Workman’s Progress. 
Studies in the Village of Deir el-Medina and Other 
Documents from Western Thebes in Honour of Rob 
Demarée, EgHuit 28, p. 233-236. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 58	 marie-lys arnette

Turner 1969
V. Turner, The Ritual Process: Structure and Anti-

Structure, Chicago. 
Valbelle 1985
D.  Valbelle, Les ouvriers de la Tombe. Deir 

el-Medineh à l’époque ramesside, BdE 96. 
Vandier 1961
J. Vandier, Le Papyrus Jumilhac, Paris.
Vandier d’Abbadie 1937
J. Vandier d’Abbadie, Catalogue des ostraca figurés de 

Deir el-Médineh. Deuxième fascicule, no 2256-2722, 
DFIFAO 2. 

Vandier d’Abbadie 1946
J. Vandier d’Abbadie, Catalogue des ostraca figurés de 

Deir el-Médineh. Troisième fascicule, DFIFAO 2. 
Vandier d’Abbadie 1957
J.  Vandier  d’Abbadie, « Deux ostraca figurés », 

BIFAO 56, p. 21-34.
Vandier d’Abbadie 1959
J. Vandier d’Abbadie, Catalogue des ostraca figurés de 

Deir el-Medineh. Quatrième fascicule, no 2734 à 
3053, DFIFAO 2.

Van Gennep 2011
A. Van Gennep, Les rites de passage. Étude systéma-

tique des rites de la porte et du seuil, de l’hospitalité, 
de l’adoption, de la grossesse et de l’accouchement, 
de la naissance, de l’enfance, de la puberté, de 
l’initiation, de l’ordination, du couronnement, des 
fiançailles et du mariage, des funérailles, des saisons, 
etc., Genève (rééd).

Vernus 2010
P. Vernus, Sagesses de l’Égypte pharaonique, Arles 

(rééd.). 
Vernus, Yoyotte 2005
P. Vernus, J. Yoyotte, Bestiaire des Pharaons, Paris.
Ward 1994
W.A. Ward, « Foreigners at Deir el-Medina », dans 

L.H. Lesko (éd.), Pharao’s Workers. The Villagers 
of Deir el Medina, Ithaca, Londres, p. 61-85. 

Weiss 2009
L. Weiss, « Personnal Religious Practice: House Altars 

at Deir el-Medina », JEA 95, p. 193-208. 

Westendorf 1991
W.  Westendorf, « Die Nini-Begrüßung », dans 

U. Verhoeven, E.  Graefe (éd.), Religion und 
Philosophie im alten Ägypten: Festgabe für Philippe 
Derchain zu seinem 65. Geburtstag am 24. Juli 1991, 
OLA 39, p. 351-362.

Wild 1963
H. Wild, Les danses sacrées de l’Égypte ancienne, 

SourcOr 6. 
Wilfong 1999
T.G. Wilfong, « Menstrual Synchrony and the Place 

of Women in Ancient Egypt (OIM 13512) », dans 
E. Teeter, J.A. Larson (éd.), Gold of Praise. Studies 
on Ancient Egypt in Honor to Edward F. Wente, 
SAOC 58, p. 419-434.

Wilson 1997
P. Wilson, A Ptolemaic Lexikon: A Lexicographical 

Study of the Texts in the Temple of Edfu, OLA 78.
Winnicott 1989
D.W. Winnicott, « La première année de la vie : 

conceptions modernes du développement affectif 
au cours de la première année de la vie », dans 
J. Kalmanovitch (trad.), De la pédiatrie à la psy-
chanalyse, Paris, p. 310-324.

Wreszinski 1913
W.  Wreszinski, Der Papyrus Ebers. Umschrift, 

Übersetzung und Kommentar, Leipzig.
Yamazaki 2003
N. Yamazaki, Zaubersprüche für Mutter und Kind 

Papyrus Berlin 3027, Achet Schriften zur Ägyptologie 
B2.

Žabkar 1992
L.V. Žabkar, « A Hymn to Incense in the Temple 

of Arensnuphis at Philae », dans A.B.  Lloyd 
(éd.), Studies in Pharaonic Religion and Society 
in Honour of J. Gwyn Griffiths, EES Occasional 
Publications 8, p. 236-245.

Zecchi 1997
M.  Zecchi, « On the Offering of Honey in the 

Graeco-Roman Temples », Aegyptus  77 (1-2), 
p. 71-83.

Zivie-Coche 2013
Chr. Zivie-Coche, « Banebdjed dans tous ses états, 

du Delta à Edfou », EtudTrav XXVI/2, p. 761-772.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 59

Fig. 1 a.  Les relevailles, Olivier Perrin, vers 1810 (Marseille, musée des Civilisations 
de l’Europe et de la Méditerranée). Dessin édité dans A. Bouët, Galerie bretonne, 
Breiz-Izel ou Vie des Bretons dans l’Armorique, 1836, Paris, Quimper. 

Fig. 1b.  Messe de relevailles de la duchesse de Berry, Louis-Nicolas Lemasle, 1828 
(Saint-Quentin, Aisne, musée Antoine-Lécuyer).

©
 R

M
N

-G
ra

nd
 P

al
ai

s (
M

uC
EM

)
©

 C
lic

hé
 G

ér
ar

d 
D

uf
rê

ne

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 60	 marie-lys arnette

Fig. 2.  Louvre E 25333 (Paris, musée du Louvre). Fig. 3.  O. BM EA8506 (Londres, British Museum).

Fig. 4.  O. Ifao Inv. 3787. 

Tr
us

te
es

 o
f t

he
 B

rit
ish

 M
us

eu
m

©
 M

us
ée

 d
u 

Lo
uv

re
, C

hr
ist

ia
n 

D
éc

am
ps

.

©
 If

ao

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 61

Fig. 5.  O. Bruxelles E6382 (Bruxelles, Musées royaux d’Art 
et d’Histoire, musée du Cinquantenaire). 

©
 M

RA
H

, B
ru

xe
lle

s

Fig. 6.  O. ÄM 21451 (Berlin, Staatliche Museen zu Berlin, Altes Museum). D’après E. Brunner-Traut, 
Die altägyptischen Scherbenbilder (Bildostraka) der deutschen Museen und Sammlungen, Wiesbaden, 1956, pl. XXV.

©
 D

ro
its

 ré
se

rv
és

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 62	

Fig. 7 a.  Château des millions d’années d’Hatchepsout à Deir el-Bahari, scène de coiffure.  
D’après E. Naville, The Temple of Deir el-Bahari. II, Plates-XXV-LV. The Ebony Shrine. Northern Half of the Middle 
Platform, ExcMem 29, 1896, pl. LIII. 

Fig. 7b.  Temple de Louqsor, scène de coiffure.  
D’après A. Gayet, Le temple de Luxor. 1er fascicule. Constructions d’Aménophis III. Cour d’Aménophis, salle hypostyle, 
salle des offertoires, salle du Lever et sanctuaire de Maut, MMAF 15, 1894, pl. LXVI-LXVII, fig. 185-186 (192-193).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 63

Fig. 8.  Papyrus satirique JE31199 (Le Caire, Musée égyptien).

©
 D

ro
its

 ré
se

rv
és

Fig. 9.  O. Caire JE63806 (Le Caire, Musée égyptien).  
D’après J. Vandier d’Abbadie, Catalogue des ostraca figurés de Deir el-Médineh. Deuxième fascicule, no 2256-2722, 
DFIFAO 2, 1937, pl. L. 

©
 D

ro
its

 ré
se

rv
és

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 64	 marie-lys arnette

Fig. 10.  O. Ifao Inv. 3400. 

©
 If

ao

Fig. 11.  O. MM 14005 (Stockholm, Medelhavsmuseet). 

©
 M

ed
elh

av
sm

us
ee

t

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 65

Fig. 12.  O. Louvre E25318. 

©
 M

us
ée

 d
u 

Lo
uv

re
, C

hr
ist

ia
n 

D
éc

am
ps

Fig. 13.  O. MM 14137 (Stockholm, Medelhavsmuseet). 

©
 M

ed
elh

av
sm

us
ee

t

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 66	 marie-lys arnette

Fig. 14.  O. Louvre E27661 (Paris, musée du Louvre). 

©
 M

us
ée

 d
u 

Lo
uv

re
, G

eo
rg

es
 P

on
ce

t

Fig. 15.  Mammisi d’Edfou, Isis lactans dans le bosquet.  
D’après É. Chassinat, Le mammisi d’Edfou, MIFAO 16, 1910-1939, pl. XIII.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 67

Fig. 16 a.  Mammisi d’Edfou, offrande de la galette et du miel, premier tableau. 
D’après É. Chassinat, Le mammisi d’Edfou, MIFAO 16, 1910-1939, pl. XXXII. 

Fig. 16b.  Mammisi d’Edfou, offrande de la galette et du miel, second tableau. 
D’après É. Chassinat, Le mammisi d’Edfou, MIFAO 16, 1910-1939, pl. XXXVII. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 68	 marie-lys arnette

Fig. 17 a.  Temple d’Isis à Dendara, offrande de la galette et du miel, premier tableau. 
D’après S. Cauville, Dendara. Le temple d’Isis, Le Caire, 2007, pl. 157.

Fig. 17b.  Temple d’Isis à Dendara, offrande de la galette et du miel, second tableau. 
D’après S. Cauville, Dendara. Le temple d’Isis, Le Caire, 2007, pl. 235.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 69

Fig. 18 a.  Mammisi d’Edfou, purification d’Hathor, d’Ihy et de Harsomtous, premier tableau. 
D’après É. Chassinat, Le mammisi d’Edfou, MIFAO 16, 1910-1939, pl. XX.

Fig. 18b.  Mammisi d’Edfou, purification d’Hathor, d’Ihy et de Harsomtous, second tableau. 
D’après É. Chassinat, Le mammisi d’Edfou, MIFAO 16, 1910-1939, pl. XXI.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 70	 marie-lys arnette

Fig. 19 a.  Mammisi de Philae, Isis lactans, Khnoum et Thot. 
D’après H. Junker, E. Winter, Das Geburtshaus des Tempels der Isis in Philä, DAWW, 1965, p. 378-379. 

Fig. 19b.  Mammisi de Philae, geste-nini.  
D’après H. Junker, E. Winter, Das Geburtshaus des Tempels der Isis in Philä, DAWW, 1965, p. 378-379. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


purification du post-partum et rites des relevailles dans l’égypte ancienne	 71

Fig. 20.  Mammisi d’Edfou, offrande des langes parfumés. 
D’après É. Chassinat, Le mammisi d’Edfou, MIFAO 16, 
1910-1939, pl. XV.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 114 (2015), p. 19-72    Marie-Lys Arnette
Purification du post-partum et rites des relevailles dans l’Égypte ancienne
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

