

en ligne en ligne

BIFAO 113 (2014), p. 433-448

Anaïs Tillier

Enquête sur le nom et les graphies de l'ancienne Gsy (Qous)

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

### **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE) 9782724710885 Musiciens, fêtes et piété populaire Christophe Vendries

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

# Enquête sur le nom et les graphies de l'ancienne Gsy (Qous)

#### ANAÏS TILLIER

| 5 2 <b>%</b> ⊗<br>=={  ⊗ | \$  <b>\</b> % | %             | <u> </u>     | <u> </u>             |
|--------------------------|----------------|---------------|--------------|----------------------|
| Ancien Empire            | Moyen Empire   | Nouvel Empire | Basse Époque | Époque gréco-romaine |

CNRS, USR 3172 CFEETK – Labex Archimede – Programme «Investissement d'Avenir» ANR-11-LABX-0032-01. Je tiens à remercier l'Ifao en la personne de sa directrice, Mme Béatrix Midant-Reynes, de m'avoir accordé une bourse doctorale en septembre 2011 afin de réaliser les collationnements nécessaires au temple d'Edfou ainsi qu'à Qous dont la visite fut organisée grâce au concours de Christophe Thiers,

directeur du CFEETK, Mansour Boraik, directeur général de Louxor et de la Haute-Égypte, Ibrahim Soliman, directeur des temples de Karnak, et Sébastien Biston-Moulin, documentaliste égyptologue au CFEETK. Que tous trouvent ici l'expression de ma profonde gratitude.

1 A. CALDERINI, *Dizionario* I/2, p. 169-170.

2 H.G. FISCHER, *LÄ* V, 1984, col. 71-73, *s.v.* «Qus»; C. Peust, *Die* 

Toponyme vorarabischen Ursprungs im modernen Ägypten. Ein katalog, GM Beihefte 8, 2010, p. 74. À ne pas confondre avec  $\triangle M \otimes A \otimes \triangle O$  Cusæ/El-Qoussieh, presque homonyme (H. Gauthier, DG V, p. 164-165).

Jibid., p. 178; P. Montet, Géographie II, p 81; K. Zibelius, Ägyptische Siedlungen nach Texten des Alten Reiches, TAVO 19, 1978, p. 252-253.

BIFAO 113 - 2013

## Les plus anciennes graphies de Gsy

Les premières mentions de Qous apparaissent dans la formule 258 des Textes des Pyramides sous la forme  $b \not \perp b \otimes$ , ainsi que sur deux stèles funéraires de la VI<sup>e</sup> dynastie provenant de Naqada sous la forme  $a \not \equiv b \otimes b$ .

L'occurrence de la formule 258 requiert un examen plus approfondi en raison de l'originalité de sa graphie qui pourrait mettre en doute l'identification de Qous communément admise.

Dd-mdw: Wsjr pw N. m ssw. Bw.t=f pw t2. N (q(w) N. m Gb, htm(w)=f, qd(w)=f m hw.t=f tp t3. Srwd(=w) qs.w=f, dr(=w) sdb.w=f. W b-n N. m jr.t Hr. Dr(=w) sdb=f m Dr.ty Wsjr. Sfh-n N. rdw=f m Gs3 r t3. Jn sn.t=f nb.t P rm(w). t sw. Jw N. r p.t, jw N. r p.t, m t3w, m t3w.

Paroles à dire: N. est Osiris dans la poussière. La terre est son abomination. N. n'entrera pas dans Geb, il ne sera pas anéanti, il ne dormira pas dans sa demeure sur terre. Ses os sont fortifiés, ses impuretés sont chassées. N. est devenu pur grâce à l'œil d'Horus. Son impureté est chassée grâce aux Deux-Milans-femelles d'Osiris, N. s'est défait de ses humeurs à Qous, à terre. C'est sa sœur la maîtresse de Pé qui le pleure. N. va au ciel, N. va au ciel, grâce au vent, grâce au vent.

Dans cet extrait, le roi défunt a retrouvé son intégrité physique et s'apprête à rejoindre le ciel afin d'apparaître aux côtés de Rê dans sa barque. Son départ est marqué par le rejet au sol de ses humeurs-rdw dans la ville de Qous. Les humeurs-rdw ont un aspect à la fois négatif et positif<sup>6</sup>. Négatives, elles sont les éléments nocifs issus de la putréfaction des chairs et retirés du corps pendant la momification<sup>7</sup>. L'embaumeur se charge ensuite de les purifier, de les envelopper dans des bandelettes, soit de les « ritualiser ». Ce faisant, elles acquièrent un nouvel état, quant à lui, positif. Considérées alors comme l'inondation issue du corps d'Osiris, les humeurs-rdw ont une action vivifiante et productive<sup>8</sup>. Ce qui importe n'est pas tant la valeur négative ou positive des humeurs-rdw mais leur transformation lors du processus de momification<sup>9</sup>.

Dans la formule 258, les humeurs-*rdw* sont dites abandonnées à terre, interdisant *a priori* tout traitement rituel. Or, leur ritualisation et leur restitution (sous forme d'offrandes, de libations, de matériaux d'embaumement, etc.) sont indispensables à la renaissance d'Osiris<sup>10</sup>.

4 Stèle Dublin n° 1892.224 et stèle Bâle, collection Dr. R. Bay, cf. H.G. Fischer, Inscriptions from the Coptite Nome. Dynasties VI-XI, AnOr 40, 1964, p. 19, fig. 2, et pl. 5-6. Voir également deux fragments de relief du temple funéraire de Sahourê (Ve dynastie) représentant des scènes de boucherie et portant la légende ১১ interprétée comme un anthroponyme Gsy signifiant «Le Qousite», cf. L. Borchardt, Das Grabdenkmal des Königs S'3hu-Re' II, Berlin, 1913, pl. 57 et 58; H. Ranke, Die ägyptischen Personennamen II, Glückstadt, Hambourg, 1935, p. 323 (21);

H.G. Fischer, «Some Old Kingdom Names Reconsidered», *Orientalia* 60, 1991, p. 309; R. Gundacker, «Eine besondere Form des Substantivalsatzes. Mit besonderer Rücksicht auf ihre dialektale und diachrone Bedeutung», *LingAeg* 18, 2010, p. 86. L'absence de déterminatif n'assure pas toutefois l'identification du toponyme.

- 5 AnLex 79.2888.
- 6 A. WINKLER, «The Efflux that Issued from Osiris. A Study on *rdw* in the Pyramid Texts», *GM* 211, 2006, p. 127-133.
- 7 J. Rizzo, Le terme dw dans les textes de l'Ancienne Égypte. Essai d'analyse lexicale I, thèse soutenue en 2003 à l'université Paul-Valéry Montpellier-III, p. 17-20, § 21-27, et p. 28-30, § 41-45.
- 8 *Ibid.*, p. 20-22, § 28-31, et p. 26-28, § 38-40; A. Winkler, *op. cit.*, p. 132-133.

  9 Définie comme un cycle dans
  J. Rizzo, *op. cit.*, p. 24-15, § 35.
- 10 *Ibid.*, p. 22-23, § 31-32; A. WINKLER, *op. cit.*, p. 128-132.

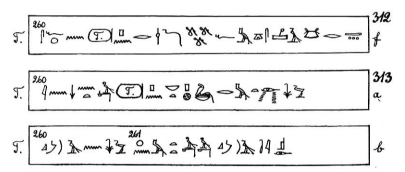
436 ANAÏS TILLIER

«Se défaire des humeurs-rdw» renvoie aux actions pratiquées lors de la momification. La précision «à terre» est néanmoins déroutante puisque ces substances doivent être recueillies dans un récipient pour être traitées. Elle incite alors à considérer ici les humeurs-rdw comme déjà transformées et prêtes à prodiguer leurs bienfaits, notamment sous la forme de la crue par leur contact avec la terre.

L'action du rejet « à terre » intervient dans un contexte où la « terre » elle-même suscite l'horreur (« la terre est son abomination »). Celle-ci renvoie à la *Douat* et représente l'étape de la résurrection physique d'Osiris, la reconstitution de son corps – qui inclut le traitement des humeurs-rdw – et son retour à la vie<sup>11</sup>. Ainsi, à ce moment précis du processus de renaissance, la régénération physique est accomplie et le défunt entame la seconde étape qui va le conduire à se manifester dans le ciel. Retourner dans la *Douat* équivaudrait à une seconde mort, c'est pourquoi, dans la formule 258, la « terre » et ce qui s'y rapporte – les humeurs-rdw – sont rejetés <sup>12</sup>.

Cette étape de la renaissance physique d'Osiris est associée dans notre formule à un toponyme que les auteurs ont identifié à Qous en raison de la consonance commune de Gs3 et Gsy13. L'identité des deux graphies peut s'expliquer par l'instabilité du phonème 3 susceptible de devenir j, voire de disparaître 14. On aurait affaire à une graphie archaïque du toponyme. D'après K. Sethe, Qous aurait été choisie en raison de sa position géographique, face à Ombos, domaine de Seth15. Placer l'étape de la résurrection accomplie d'Osiris à Qous serait alors une manière d'asseoir la victoire du dieu et de son fils Horus sur leur ennemi.

Un dernier élément doit être ajouté au commentaire de la formule 258. Il s'agit de sa variante, la formule 259, offrant une autre version du passage en question :



 $Sfh-n\ N$ .  $pn\ rwd.w-f\ m\ gs3\ r\ t3$ .  $Jn\ sn.t\ N$ .  $pn\ nb.t\ P\ rm(w).t\ sw.\ Qm3-n\ sw\ Hnm.ty\ qm3(w).ty\ Wsjr.$ 

Ledit N. s'est défait de ses cordes dans le sac (?)<sup>16</sup>, à terre. C'est la sœur dudit N. la maîtresse de Pé qui le pleure. Les Deux-Gardiennes qui déplorent Osiris l'ont déploré.

11 Sur l'aspect chthonien des humeurs-rdw assimilées à la crue, cf. P. Koemoth, Osiris et les arbres. Contribution à l'étude des arbres sacrés de l'Égypte ancienne, AegLeod 3, 1994, p. 2-7.

- 12 A. Winkler, *op. cit.*, p. 134-139. 13 Bibliographie rassemblée dans
- 13 Bibliographie rassemblée dans C. Peust, *loc. cit*.

14 M. MALAISE, J. WINAND, Grammaire raisonnée de l'égyptien classique, AegLeod 6, 1999, p. 21, § 23.

15 K. Sethe, Übersetzung und Kommentar I, 1935, p. 381.

16 Nous conservons la traduction initiale de K. Sethe, *op. cit.*, p. 374. R.O. Faulkner, *The Ancient Egyptian* 

Pyramid Texts. Translated into English, Oxford, 1969, p. 68, rend «his cords to the earth in Kus»; J.P. Allen (The Ancient Egyptian Pyramid Texts, Leyde, Boston, 2005, p. 79) propose la traduction «leather kilt's ties».

Les deux versions sont très proches en glosant sur l'homophonie entre les humeurs-rdw et les cordes-rwd.w et entre Qous-Gs3 et un sac (?)-gs3. La séquence de la formule 259 est difficile à interpréter. Le mot gs3 « sac (?) » n'est pas attesté par ailleurs 17. Son déterminatif 25, représentant vraisemblablement un sac18, apparaît dans les Textes des Pyramides pour déterminer les vocables *jng* « fermer, réunir », s3g « assembler », *jng.t* « sac » <sup>19</sup>. Ce dernier terme est d'ailleurs considéré, dans la formule 219, comme une image du coffre renfermant le corps d'Osiris 20. Compte tenu de la thématique de l'extrait de la formule 258 (résurrection d'Osiris), on pourrait interpréter alors les séquences parallèles des formules 258 et 259 comme étant la description du défunt se libérant de son corps momifié (= humeurs-rd.w/cordes-rwd.w)<sup>21</sup> enfermé dans son enveloppe régénérative (= Qous-Gs3/sac-gs3)<sup>22</sup>, ceci afin de pouvoir s'envoler au ciel sous la forme d'un  $ba^{23}$ . Qous serait ainsi considérée comme un lieu où se trouve la sépulture osirienne. Le jeu consonantique entre le toponyme  $\mathcal{S} \bowtie G \mathcal{S}$  et le vocable  $\mathcal{S} \bowtie G \mathcal{S}$ «sac (?) » a pu conditionner la graphie de l'un des deux termes, l'une exerçant une influence sur l'autre pour accentuer le rapprochement des deux versions. Ces deux formules demeurent toutefois difficilement circonscrites en raison de l'incertitude qui entoure le mot gs2 « sac (?) » ainsi que l'origine des deux textes.

La graphie de la formule 258 des Textes des Pyramides se distingue également par l'absence de réduplication du premier signe quasiment systématique dans les autres occurrences du toponyme  $^{24}$ . La graphie  $\square \square | \varnothing | \varnothing$  des deux stèles de Naqada suggère une lecture Ggjs que l'on ne rencontre pas ailleurs et qui correspond peut-être à la forme originelle du toponyme  $^{25}$ . La réduplication rappelle également la forme du duel apparent utilisée dans certains vocables tels que  $\square \square \square phty \otimes force \otimes ninsi que dans les nisbés du type <math>\square njwty \otimes local (litt. de la ville) \otimes junty \otimes local (litt. de la ville) or junty or junty$ 

Entre la forme égyptienne et les formes copte et arabe du toponyme, on relève également une évolution de la prononciation en raison de la mutation consonantique fréquente  $g > q^{29}$ .

- 17 Wb V, 206, 3.
- 18 K. SETHE, *op. cit.*, p. 374, note (e), et p. 382-383.
- 19 *Jnq*: *Pyr.*, 164a, 1473c, 1486a, 1728a; s3q: *Pyr.*, 980b; *jnq.t*: *Pyr.*, 184b.
- 20 K. Sethe, op. cit., p. 92.
- 22 Le réceptacle du corps osirien est susceptible de prendre diverses formes,
- cf. D. MEEKS, Mythes et légendes du Delta selon le papyrus Brooklyn 47.218.84, MIFAO 125, 2006, p. 52-53, n. 39-41, et p. 177-182; S. CAUVILLE, «Une double sacoche  $\mathbb{K} \mathbb{T} = \mathbb{T} = fdt \ bnswy$ », GM 217, 2008, p. 13-16.
- 23 Sur les déplacements du *ba* entre le ciel et la terre où réside le corps, voir Fr. Servajean, «Le cycle du *ba* dans le *Rituel de l'Embaumement* P. Boulaq III, 8, 12-8, 16 », *ENIM* 2, 2009, p. 9-23.
- 24 Voir également la graphie  $\frac{\delta}{2}$  dans *Edfou* XV, 49 (mechir 12, à droite).

- 25 C. PEUST, loc. cit.
- 26 M. MALAISE, J. WINAND, *op. cit.*, p. 60-61, § 73.
- 27 St. TIMM, Das christlich-koptische Ägypten in arabischer Zeit V, TAVO/B 41/5, 1991, p. 2173-2180.
- 28 Sur l'évolution phonétique des toponymes désignant Qous, voir W. Schenkel, «Glottalisierte Verschlußlaute, glottaler Verschlußlaut und ein pharyngaler Reibelaut im Koptischen», *LingAeg* 10, 2002, p. 35.
- 29 *Ibid*.

## Les graphies tardives de Gsy

Trois graphies originales rencontrées à l'époque gréco-romaine méritent que l'on s'y attarde:

La deuxième graphie apparaît sur la statue BM EA 1668 du prêtre Senou ayant exercé sous Ptolémée Philadelphe (284-246 av. J.-C.)<sup>40</sup>. Ce monument devait prendre place dans le

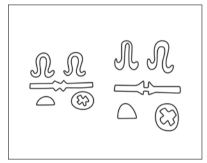
- 30 Voir supra, n. 4.
- 31 A. BEY KAMAL, «Le pylône de Qous», ASAE 3, 1903, p. 223, 227 et 228.

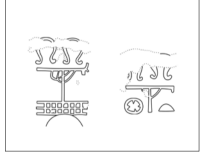
  32 Wgg (Wb I, 376, 13-14), wgg.t (Wb I, 376, 15), f'g (Wb I, 576, 7), g3g3w.t (Wb V, 157, 7), gb.t (Wb V, 162, 15), gb.ty (Wb V, 164, 1-2), Gb (Wb V, 163, 6), gbb (Wb V, 164, 12), gbgb (Wb V, 165, 3), gg.t (Wb V, 208, 7).
- 33 «Ombos, pronaos, à droite de la porte», cf. J.-Fr. Champollion, *Monuments* II, 1889, p. 291.
- 34 H. Brugsch, Dictionnaire géographique, 1879, p. 864; E.A.W. Budge, An Egyptian Hieroglyphic Dictionary II, Londres, 1920, p. 1044.

- 35 M. BIETAK, E. REISER-HASLAUER, Das Grab des 'Anch-Hor. Obersthofmeister der Gottesgemahlin Nitocris II, DÖAWW 7, 1982, p. 276 (G 79).
- 36 *Ibid.*, p. 255.
- 37 A. Bey Kamal, *op. cit.*, p. 225 (l. 6). Son originalité et son unicité suggèrent une erreur de copie. Malheureusement, cette graphie ne peut être vérifiée car elle figure aujourd'hui parmi les inscriptions enterrées.
- 38 M. Pezin, Fr. Janot, «La pustule et les deux doigts», *BIFAO* 95, 1995, p. 363-365.
- 39 D. Kurth, Einführung ins Ptolemäische. Eine Grammatik mit Zeichenliste und Übungsstücken 1, Hützel, 2008, p. 229; S. Cauville, Dendara.

Le fonds hiéroglyphique au temps de Cléopâtre, Paris, 2001, p. 247-248 (abrégé ensuite en S. CAUVILLE, Fonds hiéroglyphique); Valeurs phonétiques des signes hiéroglyphiques d'époque grécoromaine 1, OrMonsp 4/1, 1988, p. 290 (abrégé ensuite en Valeurs phonétiques). 40 Section A, col. 6, cf. Ph. DERCHAIN, Les impondérables de l'hellénisation. Littérature d'hiérogrammates, MRE 7, 2000, p. 46 et pl. 3. Sur le nom du propriétaire de la statue, voir en dernier lieu A. Engsheden, «Zenon, è vero? Zur Lesung eines frühptolemäischen Personennamens», GM 208, 2006, p. 13-18; I. GUERMEUR, «Glanures (§ 3-4) », BIFAO 106, 2006, p. 105, n. 2. temple d'Haroéris à Qous<sup>41</sup>. La longue inscription couvrant le pagne du personnage citent le toponyme à plusieurs reprisent sous la forme commune  $\frac{\delta \delta}{-\delta}$  La graphie  $\frac{\delta \delta}{-\delta}$  fait donc preuve d'originalité à la fois par l'emploi du signe  $\frac{\delta \delta}{-\delta}$  (S 28) et par sa forme plurielle. Elle s'explique par le caractère interchangeable et complémentaire des signes  $\frac{\delta}{-\delta}$  et  $\delta$  (V 6), ainsi dans plusieurs termes se rapportant au textile 43, et par la valeur  $\delta$  du signe  $\frac{\delta}{-\delta}$  De la sorte, si les deux premiers signes  $\frac{\delta}{-\delta}$  de la graphie sont remplacés par  $\delta$  et le troisième  $\frac{\delta}{-\delta}$  par  $\frac{\delta}{-\delta}$ , on obtient la graphie usuelle  $\frac{\delta \delta}{-\delta}$  de Qous. Cette forme élaborée du toponyme témoigne de l'érudition et de la qualité littéraire dont fait preuve l'ensemble des inscriptions des monuments de Senou, tout particulièrement les textes de sa statue de Qous 45. Outre sa lecture  $\delta$  et son lien avec  $\delta$ , le choix du signe  $\frac{\delta}{-\delta}$  relève peut-être du même principe que pour  $\mathfrak S$  (Aa 2), à savoir l'évocation du thème de l'embaumement.

La troisième graphie  $\frac{\Omega\Omega}{N}$ , var.  $\frac{\Omega\Omega}{N}$ , est attestée dans plusieurs temples tardifs 46 (fig. 1-3):





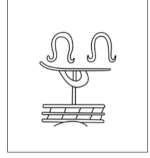


FIG. I.

FIG. 2.

FIG. 3.

**FIG. 1.** Éléphantine, temple de Khnoum, procession géographique (Auguste, 27 av.-14 apr. J.-C.), cf. S. Bickel, dans H. Jenni, *Elephantine XVII. Die Dekoration des Chnumtempels auf Elephantine durch Nektanebo II.*, ÄV 90, 1998, p. 158, fig. 34 (col. 2 et 4).

FIG. 2. Edfou, procession géographique du mur d'enceinte, face interne (Ptolémée Sôter II, 116-107 et 88-80 av. J.-C.), emblème au sommet de la tête du génie et légende associée (*Edfou* VI, 43, 10-11), fac-similés A. Tillier.

**FIG. 3.** Dendara, procession géographique de la chapelle osirienne n° 2 ouest (Cléopâtre VII, 51-30 av. J.-C.), emblème au sommet de la tête du génie (*Dend.* X, 328, 13 et 329, 1) <sup>47</sup>, cf. *Dend.* X, pl. 185.

- 41 Ph. DERCHAIN, op. cit., p. 44.
- 42 *Ibid.*, p. 108, pl. 3 (A<sub>4</sub>), et p. 110, pl. 5 (C1 et C2).
- 43 Notamment \(\setminus \) \(\bar{\pi}\), var. \(\setminus \) \(\setminus b\) bs \(\setminus \) evêtir, couvrir; tissus, vêtement \(\setminus (Wb III, 64, 3-66, 12): \(\setminus \) \(\bar{\pi}\) \(\setminus s\) \(\setminus \) (Wb IV, 539, 12-540, 8).
- 144 Ph. Derchain, op. cit., p. 76-77, n. 18. Sur la valeur s de T, voir également S. Cauville, Fonds hiéroglyphique, p. 196; D. Kurth, op. cit., p. 379 (n° 56), et p. 387, n. 172.
- 45 Ph. Derchain, op. cit., p. 25-26. Deux autres statues et un cadran solaire fragmentaires au nom de ce personnage sont connus, voir en dernier lieu I. Guermeur, «Glanures (§ 1-2)»,

- *BIFAO* 103, 2003, p. 281-296; *id.*, «Glanures (§ 3-4)», *BIFAO* 106, 2006, p. 105-110.
- 46 Ajouter aux exemples présentés ci-dessous deux autres occurrences à Edfou (règne de Ptolémée Sôter II, 116-107 av. J.-C.; *Edfou* VII, 266, 17) et à Qous (règne de Claude, 41-54; A. BEY KAMAL, *op. cit.*, p. 231).
- 47 La représentation de Dendara (*Dend.* X, pl. 185) a d'abord été comprise comme l'illustration de la province d'Oxyrhynchos car elle est placée entre les 18<sup>e</sup> et 20<sup>e</sup> provinces, cf. H. GAUTHIER, *DG* V, p. 178; S. CAUVILLE, *Le temple de Dendara. Les chapelles osiriennes* I, *BiEtud* 117, 1997, p. 177; II, p. 160;

J.-Cl. Goyon, «Une énigme de géographie religieuse de l'ancienne Égypte. Le nome "maudit" d'Oxyrhynchos (XIXe de Haute-Égypte) », dans M. Erroux-Morfin, J.P. Padró Parcerisa (éd.), Oxyrhynchos, un site de fouilles en devenir. Colloque de Cabestany, avril 2007, Nova Studia Aegyptiaca 6, 2008, p. 114-116; Chr. LEITZ, Geographisch-osirianische Prozession aus Philae, Dendara und Athribis. Soubassementstudien II, SSR 8, 2012, p. 225-232. Toutefois, c'est le nom de Qous qui est indiqué et la notice évoque la tradition osirienne qousite (voir infra). Qous remplace ainsi Oxyrhynchos dans la chapelle osirienne de Dendara en raison du

Le signe  $\Omega$  n'est attesté que dans la documentation de l'époque gréco-romaine. Sans être réellement identifié, il a été classé parmi les « couronnes, parures, vêtements et insignes »  $^{52}$  ou avec les « cordes, corbeilles et sacs »  $^{53}$  dans les listes de signes. D'après ces recensions, son emploi est exclusivement réservé au toponyme Gsy et au vocable  $\frac{1}{2}$   $\mathbb{Q} \Omega$  m'y.t « boucle (d'attache) »  $^{54}$  dont il est le déterminatif  $^{55}$ . Ce terme apparaît à Edfou et à Dendara, où il désigne les quatre anneaux fixés aux angles de la partie inférieure de chapelles portatives et auxquels sont attachées des bandes de lin facilitant leur transport (fig. 4 et  $^{5}$ )  $^{56}$ . Les textes et les processions figurées dans les escaliers des deux temples assurent cette identification.

L'inscription associée à la scène de l'escalier ouest de Dendara donne la graphie typographiée  $\mathbb{Q}^{||||_{57}}$ , tandis que celle de l'escalier est donne les graphies  $\mathbb{Q}^{|||||_{57}}$  d'inscription d'escalier est donne les graphies  $\mathbb{Q}^{|||||_{57}}$  et  $\mathbb{Q}^{||||||}$  dans l'édition

rapport étroit liant son dieu, Haroéris, à Seth vénéré dans la 19<sup>e</sup> province. Il s'agit d'un artifice visant à écarter le dieu maudit du lieu où se déroule la renaissance d'Osiris. Le même phénomène de substitution de Seth de la 19<sup>e</sup> province par Haroéris de Qous apparaît dans une scène des mammisis d'Edfou et de Dendara, cf. E Mammisi, 167, 10-19 (la légende d'Haroéris est détruite: 9°); D Mammisis, 118, 8-14. Sur le remplacement de Seth par Haroéris dans l'ennéade héliopolitaine, voir A. TILLIER, «Sur la place d'Horus dans l'ennéade héliopolitaine », ZÄS 140, 2013, p. 70-77. 48 A. BEY KAMAL, op. cit., p. 216, n. 2; H. GAUTHIER, DG V, p. 177; id., Les nomes d'Égypte depuis Hérodote jusqu'à la conquête arabe, MIE 25, 1935, p. 64-65. P. Montet, Géographie II, p. 82, n. 1; J.-Cl. GARCIN, Un centre musulman de la Haute-Égypte médiévale: Qûs, Le Caire, 1976, p. 20; H.G. FISCHER, LÄV, 1984, col. 72, *s.v.* « Qus » ; J.-Cl. Goyon, *op. cit.*, p. 115.

49 P. Montet, *Géographie* II, p. 32. De même pour Thèbes, Akhmîm (*ibid.*, p. 56 et 108-109) et Dendara, dont le toponyme *J. t-dj*, nom de la province à l'époque tardive, désigne également le temple de naissance d'Isis (S. CAUVILLE, *Dendara. Le temple d'Isis* II, *OLA* 179, 2009, p. 274-275).

50 F. BISSON DE LA ROQUE, *Tôd (1934 à 1936)*, *FIFAO* 17, 1937, p. 150 (en bas); *Tôd* I, 68, 8, et 156, 7.

51 Tous les génies personnifiant le Nil portent sur la tête le groupe Transcription des fouilles exécutées à l'emplacement de cette ville II, Paris, 1880, pl. 12.

52 Valeurs phonétiques 3, p. 633; D. Kurth, op. cit., p. 378.

53 S. CAUVILLE, Fonds hiéroglyphique, p. 229 et 301.

54 Nous retenons la traduction de M. Alliot (*Le culte d'Horus à Edfou au temps des Ptolémées* I, *BiEtud* 20/1, 1954, p. 329). Le *Wb* II, 46, 9, donne «Öse» («œillet»).

de Sokar-Osiris est écrite . Toutefois, nous avons pu constater d'après photographie que le signe n'est pas resserré dans sa partie inférieure et que cette dernière est rectiligne comme pour les signes  $\bigcap$  ou  $\bigcap$ , habituellement utilisés pour écrire  $\underbrace{sty.t}_{\bigcap}$ ,  $\underbrace{\square}$   $\bigcap$   $\bigcap$ . Il s'agit donc sans doute d'une erreur pour  $\bigcap$  (D. Kurth, *op. cit.*, p. 385, n. 119).

P. WILSON, A Ptolemaic Lexikon. A Lexicographical Study of the Texts in the Temple of Edfu, OLA 78, 1997, p. 413; D. KURTH, op. cit., p. 385, n. 120.

57 *Dend.* VIII, 83, 12, voir également pl. 793.

Cet écueil écarté, revenons à l'examen de la graphie de Qous  $\frac{\Omega}{N}$ , var.  $\frac{\Omega}{N}$ ,  $\frac{\Omega}{N}$ . Le signe  $\Omega$  est redoublé et occupe la place des signes  $\delta$  et  $\delta$  habituels, comme le montre le premier exemple provenant du temple de Khnoum à Éléphantine (fig. 1). Toutefois, à l'instar des formes  $\frac{\Omega}{N}$  et  $\frac{1}{N}$ , cela n'implique pas la lecture g pour le signe  $\Omega$ . La solution se trouve dans une graphie particulière de la ville de Cusæ employée dans le Livre du Fayoum (époque gréco-romaine). Une représentation de la déesse Hathor de Cusæ est accompagnée de l'inscription suivante:  $\frac{1}{N}$   $\frac{1}{N}$ 

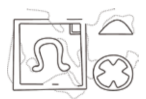
- 58 Dend. VII, 186, 15.
- 59 A. MARIETTE, Dendérah. Description générale du grand temple de cette ville IV, Paris, 1873, pl. 9.
- 60 Edfou I, 551, 8. Les scènes associées (Edfou IX, pl. 38e et 380, vérifié in situ) montrent de simples anneaux circulaires fixés à la chapelle. Voir également la même scène dans l'escalier ouest (Edfou IX, pl. 37b et 37e) où le terme m'y.t n'apparaît pas dans les textes subsistants.
- P. WILSON, *loc. cit.* Les autres graphies de *m'y.t* sont solution. est solution de la lecture d'É. Chassinat solution de la lecture d'É. Chassinat solution. (*Dend.* V, 116, 13), cf. *Wb Belegstellen* II, p. 69 et fiche DZA 23.918.250.
- 62 Comme  $\mathcal{Q}$ , ce signe est très rare. Il n'apparaît que dans le vocable m'y.t

- et dans un passage lacunaire du mythe d'Edfou: " (Edfou VI, 125, I). La restitution " proposée par Chassinat (Edfou VI, 125, I, n. I) et la lecture bb.w «flotteurs» (M. Alliot, op. cit. II, p. 744-745, n. 2) sont toutefois sujettes à caution.
- 63 Ce type d'attache est analogue à l'anse des situles dont les extrémités remontent généralement assez haut, cf. M. LICHTHEIM, «Situla no. 11395 and Some Remarks on Egyptian Situlae», *JNES* 6/3, 1947, pl. 4.
- 64 H. BEINLICH, Das Buch vom Fayum. Zum religiösen Eigenverständnis einer ägyptischen Landschaft I, ÄA 51, 1991, p. 165. Le toponyme ainsi écrit a été enregistré dans H. GAUTHIER, DG V, p. 179.
- 65 Voir supra, n. 2.

66 Une autre lecture \*bnbn ou \*brbr, établie d'après le nom copte de la ville KOC BAPBIP (A. BEY KAMAL, op. cit., p. 216, n. 2), ne doit pas être retenue, cf. H. GAUTHIER, DG IV, p. 136, s.v. hat qrs(t); J.-Cl. Goyon, loc. cit. Quant à la lecture qn proposée par G. Jéquier (« Matériaux pour servir à l'établissement d'un dictionnaire d'archéologie égyptienne», BIFAO 19, 1922, p. 45), elle repose sur une confusion du signe S avec ∫ représentant vraisemblablement une natte tressée avec des tiges de la plante-qn (LDII, pl. 77; G. Perrot, Ch. Chipiez, Histoire de l'art dans l'antiquité I. L'Égypte, Paris, 1882, p. 36).

Par ailleurs, la province de Cusæ est connue pour être le lieu où s'achève le rassemblement des humeurs-rdw d'Osiris, à la suite de quoi le dieu est enterré dans une sépulture locale <sup>67</sup>. Cette tradition est illustrée par les graphies  $2 \mathbb{R}^6$  et  $2 \mathbb{R}^6$  de  $2 \mathbb{R}^6$  enterrer » <sup>68</sup> et  $2 \mathbb{R}^6$  de Cusæ <sup>69</sup> cultivant l'homonymie entre le verbe et le toponyme. Cusæ est également une ville-frontière d'où jaillit la crue issue de la reconstitution du corps osirien. En cela, elle fait la liaison entre les moitiés sud et nord de la Haute-Égypte <sup>70</sup>. Le verbe  $2 \mathbb{R}^6$   $2 \mathbb{R}^6$   $2 \mathbb{R}^6$  « lier, attacher », écrit  $2 \mathbb{R}^6$  à l'époque gréco-romaine, et son substantif homonyme  $2 \mathbb{R}^6$  « lien, corde » déterminent cet aspect particulier de Cusæ <sup>71</sup>. On peut supposer que la forme des deux signes  $2 \mathbb{R}^6$  associés au toponyme dans le Livre du Fayoum évoque la notion de « lien » spécifique à Cusæ. Il résulte ainsi de l'analyse de la légende du Livre du Fayoum l'hypothèse d'une lecture  $2 \mathbb{R}^6$  du signe  $2 \mathbb{R}^6$  dans lequel il faudrait reconnaître une corde enroulée.

Il faut enfin ajouter un dernier exemple de l'emploi du signe Ω. Il s'agit d'un autre toponyme relevé dans une scène de la porte orientale de Qous décorée sous Ptolémée Évergète II (145-116 av. J.-C.) (fig. 6).



**FIG. 6.** Porte orientale de Qous, face ouest, montant nord, 1<sup>er</sup> registre, fac-similé A. Tillier.

Cette fois, le signe est figuré sans réduplication et est inséré dans le signe  $\frac{1}{2}hw.t$  « demeure ». Rien dans le contexte ne permet de comprendre la spécificité de ce toponyme qui semble bien désigner Qous :  $\frac{dd-mdw}{dt} jn \frac{dt}{dt} \frac{dt$ 

- 67 J.-Cl. Goyon, «De seize à quatorze, nombres religieux. Osiris et Isis-Hathor aux portes de la Moyenne-Égypte», SAK Beiheft 9, 2003, p. 153-155, 156 et 158.
- 68 *Wb* V, 63, 11-64, 4; A. Leahy, «An Unusual Spelling of *krśt*», *GM* 31, 1979, p. 67-72.
- 69 Naos CGC 70027, XXVI<sup>e</sup> dynastie, cf. G. ROEDER, *Naos*, Leipzig, 1914, p. 109 et pl. 37.
- 70 J.-Cl. Goyon, op. cit., p. 154.
- 71 Id., «Momification et recomposition du corps divin: Anubis et les canopes», dans J.H. Kamstra, H. Milde, K. Wagtendonk (éd.), Funerary Symbols and Religion. Essays Dedicated to Professor M.S.H.G. Heerma van Voss, Kampen, 1988, p. 42, n. 26.
- 72 Ou *jw.w* «îles », cf. *AnLex* 78.2380; *Thesaurus Linguae Aegyptiae* de Berlin en liene.
- 73 A. Bey Kamal, *op. cit.*, p. 234. Une autre scène de la porte ouest de Qous montre Khonsou-Thot «le grand dieu qui réside à 🔯 Qous », cf. *ibid.*, p. 228.

  74 H. Gauthier, *DG* IV, p. 136; *id.*,
- 74 H. GAUTHIER, *DG* IV, p. 136; *id. Les nomes d'Égypte*, 1935, p. 65.
- 75 Edfou VI, 43, 11.
- 76 D Mammisis, 123, 6.
- 77 Dend. XI, 178, 7 et 11.
- 78 Voir infra, n. 84.

à l'enterrement, peut-être les bandelettes d'embaumement à l'instar des signes  $\mathbb S$  et  $\mathbb T$  des graphies examinées précédemment.

Les graphies de Qous (1) et (1

## La signification du toponyme

Plusieurs éléments mis en lumière dans l'étude des graphies tardives de *Gsy* associent Qous aux thématiques de l'embaumement et de l'enterrement (l'usage des signes  $\mathfrak Q$  et  $\mathbb T$ ; les parallèles entre *Gsy*-Qous, *Qis*-Cusae et *qrs* «enterrer», et entre  $\mathbb Q \oplus \mathbb W$  *Hw.t-qs* et  $\mathbb Q \oplus \mathbb W$  *Hw.t-qrs.t)*. Une tradition arabe, consignée au XII<sup>e</sup> s. dans le manuscrit d'Abou Salih l'Arménien, rapporte le sens attribué au nom de Qous, alors la plus grande ville du Saïd<sup>79</sup>. É. Quatremère en témoigne<sup>80</sup>:

Quant à ce qui regarde le nom de cette ville, le même écrivain prétend qu'il signifie l'action d'ensevelir ou le linceuil, et que Kous avoit été ainsi appelée, parce qu'il s'y trouvoit des hommes dont la fonction étoit d'ensevelir les rois. Quoi qu'il en soit de ce fait, il est certain que le mot κως, en langue égyptienne, signifie ensevelir.

Le nom copte de Qous,  $\kappa\omega c$ , est en effet homonyme du vocable  $\kappa\omega\omega c$  (S),  $\kappa\omega c$  (B), vb. « enterrer, préparer le mort pour l'enterrement », subst. « enterrement »  $^{81}$ . Ce mot est issu de l'égyptien ancien  $\mathcal{L} = qrs$  et  $\mathcal{L} = qrs$  dont les formes démotiques correspondantes sont qs et qs. Traduits communément par « enterrer/enterrement », ces termes recouvrent en réalité toutes les étapes des funérailles : préparation de la tombe, fabrication du mobilier funéraire, momification, mise au tombeau  $^{83}$ . Les graphies tardives  $\mathcal{L} = \mathcal{L} = \mathcal{$ 

- 79 ABÛ SÂLIH, *The Churches and Monasteries of Egypt*, édité par B.T.A. Evetts, Oxford, 1895, p. 233; voir en dernier lieu J.-Cl. GARCIN, *op. cit.*, p. 14. Sur l'histoire chrétienne de Qous, voir également St. TIMM, *loc. cit.*
- 80 É. Quatremère, Mémoires géographiques et historiques sur l'Égypte, et sur quelques contrées voisines I, Paris, 1811, p. 199.
- 81 W.E. Crum, A Coptic Dictionary, Oxford, 1939, p. 120a; J. Černý, Coptic Etymological Dictionnary, Cambridge, Londres, New York, Melbourne, 1976,

- p. 64; W. VYCICHL, *Dictionnaire étymologique de la langue copte*, Louvain, 1983, p. 88
- 82 Wb V, 63, 11-65, 12; DemGloss, p. 548-550.
- 83 I. RÉGEN, «À propos du sens de *qrs* "enterrer" », dans I. Régen, Fr. Servajean (éd.), *Verba manent. Recueil d'études dédiées à Dimitri Meeks par ses collègues et amis* II, *CENIM* 2, 2009, p. 389-397.
- 84 Plus précisément, évolution r > 3, puis amuïssement de la semi-consonne 3, cf. J. Vergote, *Phonétique historique de*

l'Égyptien. Les consonnes, Louvain, 1945, p. 110-114; W. VYCICHL, La vocalisation de la langue égyptienne I. La phonétique, BiEtud 16, 1990, p. 60. D'où les graphies de Cusæ (Qjs) △ 🌡 🎁 🗞 (Wb V, 17, 7), 🚊 🛗 (naos CGC 70027, XXVI° dynastie, cf. G. ROEDER, Naos, Leipzig, 1914, p. 109 et pl. 37), ainsi que celles de qrs.t △ 🌡 🖂 Č et var., cf. A. Leahy, «An Unusual Spelling of krst», GM 31, 1979, p. 67-73.

et  $\delta$  reprennent les déterminatifs employés pour  $qrs/qrs.t^{85}$ . Le signe  $\delta$  (V 6) fait référence aux bandelettes de lin utilisées pour la momification, thématique à laquelle participent également les déterminatifs du sarcophage (Q 6) et du corps momifié (A 53). Il faut aussi signaler deux vocables issus peut-être de q(r)s et appartenant au même champ lexical: (A 53). Il faut aussi (A 53) et reférence deux vocables issus peut-être de (A 53) et appartenant au même champ lexical: (A 53) et (A 53) e

L'amuïssement du r de qrs a favorisé le rapprochement du toponyme Gsy et des vocables q(r)s|q(r)s.t « enterrer/enterrement », thématique patente à l'époque gréco-romaine à travers les graphies  $\frac{\Omega\Omega}{2}$ ,  $\frac{\Omega}{2}$  et  $\frac{\Omega\Omega}{2}$  ainsi que dans les toponymes qousites  $\Omega$   $\frac{\Omega}{2}$   $\frac{\Omega}{$ 

Qous connaît en effet une tradition osirienne locale. Les sources en témoignant sont peu nombreuses mais suffisamment explicites pour en fournir quelques spécificités. D'une part, nous connaissons le toponyme présenté précédemment Hu.t-qrs(.t) « Demeure-de-l'enterrement » dont on ignore la fonction précise. Il était sans doute impliqué dans le déroulement des rites osiriens locaux. D'autre part, une scène de la porte ouest de Qous gravée au nom de Ptolémée Alexandre Ier (107-88 av. J.-C.) illustre l'un de ces rites 89. Ensevelie aux trois quarts de sa hauteur, la disposition exacte de la scène reste hypothétique. Le commentaire d'A. Bey Kamal décrit le roi offrant une coupe à Haroéris et, « entre eux, mais plus bas », Isis et Nephthys présentant le signe de vie à un faucon perché sur un autel (fig. 7).

Il s'agit de l'intronisation du faucon sacré, nommé « ba vivant d'Osiris », sur le serekh<sup>90</sup>. Cette cérémonie est comparable à celle figurée sur le mur d'enceinte du temple d'Edfou mais diffère quant à son objectif. À Edfou, l'intronisation du « ba vivant de Rê » le 1<sup>er</sup> tybi consacre le renouvellement du pouvoir royal transmis par Rê à Horus <sup>91</sup>. À Qous, il s'agit de « régénérer » (wḥm rnp) Osiris d'après le titre de la scène et de « renouveler la vie (wḥm 'nḥ) d'Ounennefer » d'après le texte des deux colonnes finales et de la légende du faucon <sup>92</sup>. L'intronisation du faucon sacré, incarnation d'Haroéris sur terre, participe ainsi à la renaissance du dieu mort.

La tradition osirienne de Qous est encore brièvement évoquée dans la notice consacrée à la ville dans la procession géographique de la chapelle osirienne ouest n° 2 de Dendara. Le texte insiste davantage sur le rôle d'Isis et de Nephthys, nommées *Hr.ty* «les Deux-Paisibles»,

- 85 Pour le signe & (V 6), voir *ibid*.
- 86 P. Orbiney 8, 8 (A.H. GARDINER, Late-Egyptian Stories, BiAeg I, 1932, p. 18); P. Chester Beatty III, r° 3, 2 (HPBM III, pl. 5). Ajouter le passage difficile du P. Harris 500, r°, 7, 6 (B. MATHIEU, La poésie amoureuse de l'Égypte ancienne. Recherches sur un genre littéraire au Nouvel Empire, BiEtud 115, 1996, p. 78-79, n. 251 et pl. 13).
- 87 W.M.Fl. Petrie, *Koptos*, Londres, 1896, pl. 22 (en haut).
- 88 Plutarque, *De Iside et Osiride*, 14; J. Yoyotte, «Une étude sur l'anthroponymie gréco-égyptienne du nome Prosôpite», *BIFAO* 55, 1956, p. 137, n. 4. La chevelure d'Isis a reçu un culte à Coptos à l'époque tardive, voir en dernier lieu J. Cayzac, «Franges textiles ou mèches capillaires? À propos d'un
- bas-relief d'Isis à Philae », *RdE* 59, 2008, p. 387, n. 21.
- 89 A. BEY KAMAL, op. cit., p. 220-222.
- 90 *Ibid.*, p. 220, 221 et 222.
- 91 M. Alliot, op. cit. II, p. 563-612.
- 92 A. BEY KAMAL, *op. cit.*, p. 220 (en bas), 221 et 222 (en haut).

dénomination spécifique des deux déesses à Qous <sup>93</sup>. Il faut enfin mentionner le rôle d'Haroéris à Qous comme protecteur de la famille osirienne souvent évoqué dans les temples tardifs <sup>94</sup>.

Ainsi, le rapprochement de Gsy et des vocables  $q(r)sl\,q(r)s.t$  « enterrer/enterrement » relève d'un jeu phonétique mais comprend aussi un caractère théologique. L'attribution au toponyme du sens de « (lieu d')enterrement » se fait l'écho de la tradition osirienne locale. Une question se pose alors : à quelle époque remonte cette attribution ? Les éléments évoqués précédemment appartiennent aux sources de l'époque gréco-romaine. On serait donc enclin à envisager une réinterprétation tardive du toponyme. Toutefois, la formule 258 des Textes des Pyramides laisse envisager une origine plus ancienne puisque Qous y est également associée à l'enterrement d'Osiris («N. s'est défait de ses humeurs-r dw à Qous, à terre»).

#### Conclusion

L'enquête menée sur les graphies du nom antique de Qous – en particulier sur les formes les plus originales 🏿 🖺 🕸 (formule 258 des Textes des Pyramides), 🖫 (statue de Senou de Qous BM EA 1668), and et ardifs d'Edfou, de Dendara, d'Éléphantine et de Qous) – a permis de mettre en lumière une thématique associée au toponyme, celle des funérailles. Une légende arabe du XII<sup>e</sup> s. témoigne de cette association pérenne en conférant à Qous le sens d'«ensevelir». Elle est confirmée par l'homonymie du nom copte de la ville κως avec le vocable κωως (S), κως (B) «enterrer, préparer le mort pour l'enterrement», ainsi que par le toponyme qousite Aw.t-qrs(.t) « Demeure-de-l'enterrement » attesté à l'époque gréco-romaine. L'origine du terme KOC se trouve en effet dans l'égyptien ancien qrs, prononcé qs par amuïssement du r. La mutation consonantique g > q a favorisé la paronymie entre Gsy et q(r)s. En dépit de la disparition d'une grande partie de la documentation ancienne, on peut raisonnablement supposer que Gsy a très tôt été associée aux termes homonymes q(r)s/q(r)s.t «enterrer/enterrement», répondant ainsi à un aspect important de la théologie locale, la célébration des rites osiriens. Bien que la majorité des preuves appartienne à l'époque tardive, la présence d'une tradition osirienne à Qous aux plus hautes époques est probable en raison de la proximité d'Ombos, domaine de Seth dès la IIIe dynastie 95. Elle est en outre suggérée par la formule 258 des Textes des Pyramides localisant à Qous une étape importante de la résurrection d'Osiris.

<sup>93</sup> *Dend.* X/1, 328, 14 et 329, 1. Voir en dernier lieu Chr. Leitz, *op. cit.*, p. 227-228.

<sup>94</sup> Voir notamment A. BEY KAMAL, op. cit., p. 221, 228 et 231; Edfou II, 83,

<sup>13-15;</sup> *Edfou* V, 71, 15-16. L'ensemble des textes relatifs à Haroéris de Qous, trop nombreux pour être cités ici, ont été rassemblés et étudiés dans le cadre de ma thèse de doctorat (*Le dieu Haroéris*,

université Paul-Valéry Montpellier-III, 2012).

<sup>95</sup> K. ZIBELIUS, *op. cit.*, p. 108-109; F. GOMAÀ, *LÄ* IV, 1982, col. 568. *s.v.* «Ombos».

446 ANAÏS TILLIER

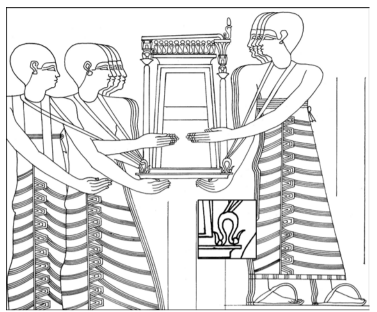


FIG. 4. Dendara, escalier ouest, d'après Dend. VIII, pl. 767.

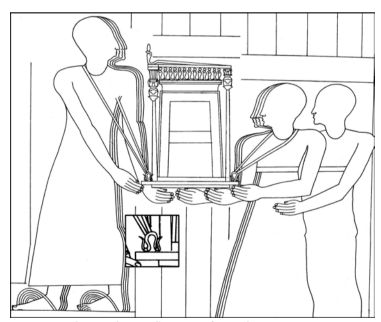


FIG. 5. Dendara, escalier est, d'après *Dend.* VII, pl. 677.

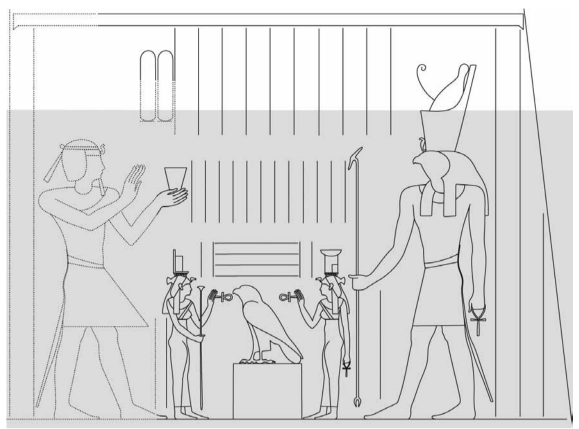


FIG. 7. Qous, porte ouest, intronisation du faucon vivant. Reconstitution d'après la description d'A. Bey Kamal; la zone grisée est aujourd'hui enterrée (dessin A. Tillier).