
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 112 (2013), p. 349-370

Florence Saragoza

La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 112 - 2012

Je souhaiterais dédier cet article à 
L. Bricault et remercier N. Cherpion 
et N. Kamal pour leur accueil à la pho-
tothèque de l’Ifao et leur aide lors de 
cette recherche.
	 1	 J. Leclant, « 40 ans d’études 
isiaques : un bilan », dans L. Bricault 
(éd.), De Memphis à Rome. Actes du 
Ier  Colloque international des études 

isiaques, Poitiers-Futuroscope (8-10 avril 
1999), RGRW 140, Leyde, 2000, p. XX. 
Ces déités se retrouvent dans l’ensemble 
du bassin méditerranéen, au cours d’une 
période qui s’étend du ive siècle av. J-C. 
au ive siècle apr. J.-C.
	 2	 M. Malaise, Pour une termino-
logie et une analyse des cultes isiaques, 
Mémoires de la classe des lettres de 

l’Académie royale de Belgique, 3e série, 
XXXV, Bruxelles, 2005.
	 3	 J. Leclant, « 40 ans d’études 
isiaques : un bilan » dans L. Bricault (éd.), 
De Memphis à Rome. Actes du Ier Colloque 
international des études isiaques, Poitiers-
Futuroscope (8-10 avril 1999), RGRW 140, 
Leyde, 2000, p. XIX.

florence saragoza

En 1999�, lors de son allocution introductive au premier colloque international des études 
isiaques de Poitiers, J. Leclant proposait d’entendre le culte isiaque comme celui, hors 
d’Égypte, d’un cercle divin composé d’Isis, de Sarapis, d’Anubis et d’Harpocrate ainsi que 

d’Apis, de Bubastis, d’Hermanubis, d’Horus, d’Hydreios, de Neilos, de Nephtys et d’Osiris 1. 
Il s’agit donc d’un cercle précis de divinités, parfois qualifié de gens isiaque 2 ; si des dieux d’ori-
gine égyptienne y figurent, tout le panthéon de la vallée du Nil n’y est pas attesté. Comme 
le démontre l’énoncé de ce collège, certaines de ces personnalités divines résultent d’ailleurs 
d’une interpretatio graeca ; aussi semblent-elles former un ensemble particulier tant au regard 
du panthéon égyptien traditionnel ou pharaonique que de celui du monde gréco-romain ; il 
ne s’agit en aucune façon « d’une exportation de la religion égyptienne en tant que telle 3 ». 
Par ailleurs, si la définition exclut l’Égypte, c’est pour bien circonscrire le domaine envisagé et 
caractériser la diffusion de ces divinités hors de la vallée du Nil. Il est cependant évident que 
les membres de la famille isiaque ont non seulement continué à être honorés dans leur patrie, 
mais ont aussi parfois évolué au contact des Grecs, puis des Romains. Fr. Dunand a, pour sa 

La « maison à double-carré » de Médamoud 	
et les sanctuaires isiaques d’Égypte

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 350	 florence saragoza

	 4	 Fr. Dunand, « Culte d’Isis ou 
religion isiaque ? », dans L. Bricault, 
M. Versluys (éd.), Isis on the Nile. Egyp-
tian Gods in Hellenistic and Roman Egypt, 
Proceedings of the IVth International 
Conference of Isis Studies, Liege, November 
27-29, 2008. Michel Malaise in honorem, 
RGRW 171, Leyde, 2010, p. 41. 
	 5	 K. Kleibl, Iseion, Raumgestaltung 
und Kultpraxis in den Heiligtümern gräco-
ägyptischer Götter im Mittelmeerraum, 
Worms, 2009.
	 6	 L. Bricault, M. Versluys (éd.), 
Isis on the Nile: Egyptian Gods in 

Hellenistic and Roman Egypt: Proceedings 
of the IVth International Conference of 
Isis Studies, Liege, November 27-29, 2008. 
Michel Malaise in honorem, RGRW 171, 
Leyde, 2010.
	 7	 M. Malaise, « La gens isiaque 
de retour au pays », dans L. Bricault, 
M. Versluys (éd.), Isis on the Nile. Egyp-
tian Gods in Hellenistic and Roman Egypt, 
Proceedings of the IVth International 
Conference of Isis Studies, Liege, November 
27-29, 2008. Michel Malaise in honorem, 
RGRW 171, Leyde, 2010, p. 1-6.

	 8	 Comme celle de l’Harpocrate au 
pot : M. Malaise, « Harpocrate au pot », 
dans U. Verheoven, E. Graefe (éd.), Re-
ligion und Philosophie im alten Ägypten. 
Festgabe für Ph. Derchain, Louvain, 1991, 
p. 219-232.
	 9	 M. Malaise, Pour une terminologie 
et une analyse des cultes isiaques, Bruxelles, 
2005, p. 120.
	 10	 F. Bisson de La Roque, « Rap-
ports préliminaires sur les fouilles de 
Médamoud (1930) », FIFAO 8/1, 1931, 
p. 44-45.

part, insisté sur le non-sens que représenterait une « religion isiaque 4 » car le phénomène que 
l’on désignerait ainsi ne constitue en fait qu’une des nombreuses déclinaisons de la religion 
égyptienne. Parmi les manifestations égyptiennes de ce culte nous consacrons plus particu-
lièrement cet article au domaine architectural. Ainsi, sur la trentaine de monuments isiaques 
archéologiquement connus, l’Égypte, en compte, hors d’Alexandrie et selon la recension de 
K. Kleibl 5, au moins sept qui répondent, à l’exception du champ géographique, à la définition 
proposée par J. Leclant. Ce nombre peut désormais être augmenté d’un édifice supplémentaire, 
identifié à partir d’une relecture de la documentation ancienne. Situé dans le sud du pays, au 
nord de Louqsor, il a été dégagé, sans que le fouilleur l’ait réellement identifié, dans la première 
moitié du xxe siècle, par F. Bisson de La Roque au cours de missions conjointes de l’Ifao et du 
musée du Louvre. Cette attribution conduit donc à s’interroger, au lendemain de la publication 
des actes du colloque Isis on the Nile 6, sur ces mêmes divinités isiaques, hellénisées ou plus 
rarement romanisées, dans le cadre cette fois de leur berceau. Les principaux témoignages du 
culte qui leur est rendu se concentrent dans l’épigraphie comme dans la petite plastique. Si la 
vitalité de cette dernière est grande en Égypte, surtout au profit d’Harpocrate, on doit constater 
que son marché était au final peu ouvert aux productions importées 7. Les artisans ont donc 
créé des formes spécifiques adaptées aux attentes de leur clientèle indigène 8. Parce qu’il existe 
certaines différences, autres que géographiques, entre le matériel isiaque d’Occident et celui 
d’Égypte, – dans le décor des lampes par exemple – M. Malaise a proposé de distinguer ce 
dernier grâce à l’expression « religion égyptienne isiaque 9 ».

Le temple isiaque de Médamoud

Lors des fouilles de 1930, la découverte in situ, au mois de mars, d’éléments statuaires de grès 
près d’un angle de l’enceinte ptolémaïque conduit F. Bisson de La Roque a supposé l’existence 
d’un Sarapieion romain sur le site 10.

En effet, plusieurs de ces éléments, tous fragmentaires, peuvent être attribués, sur des critères 
iconographiques, à des divinités isiaques (fig. 1 à 3). Ainsi, la draperie d’une statue féminine 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 351

	 11	 Inv.  5253 selon la numérotation 
du registre de F. Bisson de La Roque. 
À partir de l’époque ptolémaïque, la 
déesse apparaît souvent représentée 
coiffée de longues boucles torsadées 
dénommées « boucles libyennes » ou « li-
byques » alors qu’elle porte un himation 
à franges noué de façon à former entre 
les seins ce que l’on a appelé le « nœud 
isiaque ». Sur les réserves à apporter à 
cette appellation, lire R. Bianchi, « Not 
the Isis Knot », BES 2, 1980, p. 9-31. Sur 
le nœud comme critère iconographique, 
voir V. Tran tam Tinh, « État des études 
iconographiques relatives à Isis, Sérapis 
et Sunnaoi Theoi », ANRW, II, 17.3, 1984, 
1725-1727 et J. Eingartner, Isis und ihre 
Dienerinnen in der Kunst der römischen 
Kaiserzeit, Supplements to Mnemosyne 115, 
Leyde-New-York-Copenhague-Cologne, 
1991, p.  10-25 ainsi que les commen-
taires de M. Malaise sur cet ouvrage : 

« À propos de l’iconographie “canonique” 
d’Isis et des femmes vouées à son culte », 
Kernos 5, 1992, p. 331-361 et « Note sur le 
nœud isiaque », GM 143, 1994, p. 105-108. 
	 12	 J. Eingartner, Isis und ihre Die-
nerinnen in der Kunst der römischen 
Kaiserzeit, 1991, p. 120-121, pl. XXII.
	 13	 V. Tran Tam Tinh, LIMC V-1, 
1990, p. 761-796 s. v. « Isis ». Voir éga-
lement A. Adriani, Repertorio d’arte 
dell’Egitto greco-romano II, A, Palerme, 
1961, nos 145 à 148, p. 37-38, pl. 72.
	 14	 La déesse peut en effet tenir un 
attribut floral ou une patère.
	 15	 Voir infra.
	 16	 Inv. 23 840 et BAAM (Bibliotheca 
Alexandrina Antiques Museum) T 00014 
	 17	 Inv.  5292. À propos du calathos : 
M. Malaise, « Le calathos de Sérapis », 
SAK 38, 2009, p. 173-193.
	 18	 W. Hornbostel, Sarapis. Stu-
dien zur überlieferungsgeschichte, den 

erscheinungsformen und wandlungen 
der gestalt eines Gottes, EPRO 32, 1973 à 
compléter par M. Malaise, « Problèmes 
soulevés par l’iconographie de Sérapis », 
Latomus 34, 1975, p. 383-391.
	 19	 L. Bricault, J.-L. Podvin ont récem-
ment indiqué que fonder une typologie 
sur ce seul critère iconographique est 
insatisfaisant en raison de l’existence de 
nombreux types intermédiaires, notam-
ment mis en évidence par B. Bergquist 
(« Sur une trentaine de statues en 
pierre de Sarapis », dans L. Bricault, 
R. Veymiers (dir.), Bibliotheca isiaca II, 
2011, p.  145-146 et B. Bergquist, « A 
Head of Sarapis », dans St. Brunnsåker, 
T. Säve-Söderbergh (éd), From the Gus-
tavianum Collections in Uppsala. 2. The 
Collection of Classical Antiquities. History 
and Studies of Selected Objects, Boreas 9, 
1978, p. 87-137).

acéphale est ornée du « nœud isiaque 11 ». La déesse était figurée, grandeur nature, debout 
légèrement déhanchée selon le type à la « Knotenpalla » assez peu présent dans la statuaire en 
Égypte. Les extrémités des boucles de sa coiffure sont visibles sur ses épaules, ce qui permet de 
lui restituer la coiffure dite « libyenne ». Le noeud isiaque représenté ici très raide est situé en 
partie centrale, disposé verticalement, l’extrémité pendant vers le bas, selon une disposition 
proche de celle visible sur une statue conservée au musée archéologique de Hiérapolis datée de 
200 apr. J.-C. 12. Ces quelques éléments rattachent la ronde-bosse, composée de deux parties, 
au type I.A.2 établi par V. Tran Tam Tinh dans l’article du Lexicon iconographicum mythologiae 
classicae consacré à la déesse 13. S’il apparaît évident que le bras droit suivait le corps, sans que l’on 
puisse écarter la présence d’un attribut 14, l’autre bras était replié au niveau du coude ; il est dès 
lors fort probable qu’Isis était représentée tenant la corne d’abondance, selon la sous-catégorie 
d. La statue cultuelle de Médamoud présente ainsi des ressemblances avec celle découverte 
en 1950 à Louqsor 15, également en calcaire, et avec une ronde-bosse de basalte, provenant de 
Canope et conservée au musée d’Alexandrie 16. Toutes deux sont datées du iie siècle apr. J.-C., 
mais semblent inspirées d’un modèle hellénistique.

Une tête de Sarapis, coiffée du calathos 17, figure également parmi les découvertes. Elle 
mesure cinquante-huit centimètres de hauteur ; ce qui permet de restituer une effigie un peu 
plus grande que nature. La photographie publiée en 1931 attestant de l’usure de la pièce ne 
permet qu’une description sommaire. Brisée en haut du cou, elle conserve le bas du visage 
divin recouvert d’une barbe abondante composée de mèches enroulées et serrées, travaillées au 
trépan ; les fines lèvres, qui semblent légèrement entrouvertes, sont pour leur part surmontées 
d’une moustache symétrique dont les extrémités semblent se fondre dans les boucles de la 
barbe. La typologie de référence, établie par W. Hornbostel 18, repose sur la disposition de la 
chevelure 19. Dans ce cas, les photographies conservées aux archives de l’Ifao ne permettent 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 352	 florence saragoza

	 20	 Inv. 5286.
	 21	 Inv.  3909 et plus particulière-
ment inv. 3916. Sur les représentations 
de Sarapis : G. Clerc, J.  Leclant, 
LIMC VII-1, 1994, p.  666-670, s.v. 
« Sarapis ». Deux autres fragments 
d’effigie féminine ont également été 
mis au jour (inv.  5254, H. 0,85 m et 
inv. 5288, H. 0,40 m) ainsi que le socle 
d’une statue dont ne subsiste qu’un pied 

(inv. 5255 dimensions non données par 
le fouilleur). L’absence d’attribut ne per-
met pas de les identifier. L’ensemble des 
découvertes est rapporté dans B. Porter, 
R. Moss, Topographical Bibliography of 
Ancient Egyptian Hieroglyphic Texts, Re-
liefs and Paintings. V. Upper Egypt : Sites, 
Oxford, 1937, p. 150. 
	 22	 F. Bisson de La Roque., « Rap-
ports préliminaires sur les fouilles de 

Médamoud (1930) », FIFAO 8/1, 1931, 
p. 44.
	 23	 Ibid., p. 7, fig. 4.
	 24	 Ibid, plan I
	 25	 Ibid, p. 44.
	 26	 Voir note 21. Aucun indice ne 
permet de savoir si les statues étaient 
polychromes.

pas une attribution certaine. Toute aussi abondante que la barbe, la chevelure du dieu semble 
retomber de chaque côté du visage selon le type à « l’anastolé ». Pourtant, sur les clichés on 
peut observer un important décalage entre les mèches supérieures et le front ; celui-ci pourrait 
s’expliquer par le fait que les mèches caractéristiques du Fransetypus aient été brisées ; elles pour-
raient avoir été au nombre de six. Au-dessus, se dresse un calathos cylindrique, légèrement évasé 
vers le haut, à la paroi ornée du motif de feuillages d’olivier. On ne pourrait guère reconstituer 
l’attitude du dieu si on ne rapprochait cette ronde-bosse d’un buste masculin drapé découvert 
un peu plus à l’est 20. La présence du chiton et le positionnement du corps rappellent en effet 
les effigies du dieu ; la position du bras droit, légèrement détaché du torse, pourrait s’expliquer 
par l’attitude habituelle du type de Sarapis trônant tendant un bras vers Cerbère et tenant 
de l’autre un sceptre, telle qu’elle apparaît notamment sur deux rondes-bosses en marbre du 
musée gréco-romain d’Alexandrie 21. Par ailleurs, la chevelure Frasentypus prédomine dans les 
représentations égyptiennes de Sarapis trônant.

Selon les indications de F. Bisson de La Roque, ces pièces ont été dégagées du « remblai des 
parages d’une maison à double-carré, l’un dans l’autre, en briques cuites 22 » (fig. 4) ; le second 
mur se situe à 0,80 m du premier. L’auteur décrit cette « maison » comme un édifice en briques, 
de forme carrée, de 8,50 m de côté et dont aucun seuil n’a été découvert ; il est en effet probable, 
au regard des photographies de fouille, que seules les fondations de l’édifice aient été mises 
au jour. La galerie périphérique constituerait alors un couloir desservant une pièce principale. 
Cette disposition est aussi inhabituelle dans l’architecture domestique que peu fonctionnelle. 
Il est en effet impossible que l’édifice ait ainsi fonctionné, aussi faut-il proposer une nouvelle 
lecture des vestiges. Le plan publié par le fouilleur peut correspondre à deux hypothèses : soit 
celle d’une structure architecturale ayant connu deux phases, la seconde correspondant à un 
agrandissement, soit celle d’un édifice à deux sections dont seules les fondations subsistaient 
au moment de la découverte 23. Ce second postulat a notre préférence ; la différence d’élévation 
des murs entre les deux sections – de 0,94 à 1,07 m pour le mur interne et de 1,13 à 1,36 m pour 
l’externe – s’explique, selon nous, par un état de conservation distinct des vestiges.

Ainsi, est-il très probable que le mur externe constitue la limite de l’édifice alors que celui 
interne livre le plan d’une structure élevée au-dessus : soit un podium et sa cella quadrangu-
laire. Le relevé permet toutefois de préciser l’apparence de l’édifice : la présence, en avant des 
vestiges, d’antes laisse envisager l’existence d’un escalier d’accès axial 24 (fig. 5). Il semble dès 
lors légitime de reconnaître dans cette structure un temple à pronaos et cella, probablement 
proche du petit temple romain de Louqsor et dont le soubassement a semble-t-il été réoccupé 
à l’époque copte 25. C’est dans ce même secteur qu’ont été exhumées les sculptures en grès 26 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 353

	 27	 F. Bisson de La Roque, « Rapport 
sur les fouilles de Médamoud (1926) », 
FIFAO 4/1, 1927, p. 77. De ce secteur 
provient également un autel en grès 
(inv. 2445).
	 28	 Qeo;ç mevgistoç. L’épithète se 
trouve employée à l’époque romaine 
pour Sarapis Osiris à Abydos, mais sans 
le syntagme qeo;ç (SB I, 169, 2) et dans 
un papyrus magique dans une suite 
d’épiclèses (PGM XIII, 639).
	 29	 Inv. 2094.
	 30	 F. Bisson de La Roque, « Rapport 
sur les fouilles de Médamoud (1930), 
FIFAO 8/1, 1931, p. 45.

	 31	 Id., « Rapport sur les fouilles de 
Médamoud (1929) », FIFAO 7/1, 1930, 
p. 29 et « Rapport sur les fouilles de 
Médamoud (1930) », FIFAO 8/1, 1931, 
p. 45-47. L’espace XII est situé au nord de 
la porte de Tibère et forme un rectangle 
de 6,15 m sur au moins 8 m de long.
	 32	 Id., « Rapport sur les fouilles de 
Médamoud (1929) », FIFAO 7/1, 1930, 
p. 27-32.
	 33	 Ces recherches ont connu un regain 
d’intérêt dans les années 1980 avec la 
parution des articles de J.-Cl. Golvin, 
S. ‘Abd el-Ḥamīd, « Le petit Sarapieion 
romain de Louqsor I. Étude architec-
turale », BIFAO 81, 1981, p.  115-128 et 

de P. Aupert, « Un Sérapieion argien ?», 
CRAIBL, 1985, p. 151-175 ; R. Bianchi, 
« Images of Isis and her Cultic Shrines Re-
considered. Towards an Egyptian Under-
standing of the Interpretatio Graeca », dans 
L. Bricault, M. Versluys, P. Meyboom 
(éd.), Nile into Tiber. Egypt in the Roman 
world. Proceedings of the 3 rd International 
Conference of Isis Studies, Leiden, May 
11-14 2005, RGRW 159, Leiden-Boston 
2007, p.  470-505 et Fr.  Naerebout, 
« The Temple at Ras es-Soda. Is it an Isis 
Temple ? Is it Greek, Roman, Egyptian, 
or neither ? And so what ? », dans ibid., 
p. 506-554.

mentionnées ci-dessus. L’équipement statuaire du monument semble dater de l’époque ro-
maine, probablement de la fin du iie siècle apr. J.-C., si ce n’est du début du iiie siècle, sans 
que cette proposition puisse être confirmée en l’état de la documentation ; il n’est en revanche 
pas possible de préciser celle du monument.

F. Bisson de La Roque rapproche du culte des divinités isiaques, une autre pièce, inscrite, 
découverte en 1926, dans un contexte de remploi 27, près de la porte du kiosque nord. Ce socle 
en pierre calcaire d’une statue en bronze, disparue, est dédié au « grand dieu 28 » par Mélas, fils 
de Paponios, irénarque chargé du maintien de l’ordre dans le nome sous le règne de l’empereur 
Dioclétien 29. À partir de l’épiclèse, le fouilleur propose de reconnaître derrière cette divinité 
anonyme Sarapis.

La découverte à proximité des vestiges de statues isiaques constitue un indice décisif pour 
lier l’architecture aux rondes-bosses et y reconnaître un temple isiaque. Pourtant, F. Bisson de 
La Roque ne retient pas cette identification. Selon lui, l’édifice ne présente pas les salles annexes 
« essentielles » aux Sarapieia, telles une crypte et une installation hydraulique 30. À l’époque de 
la publication, outre le temple alexandrin, peu de sanctuaires isiaques sont archéologiquement 
connus : ceux de l’île délienne, de Gortyne (Crète), de Milet, le Serapeum Campense, d’Ostie 
et bien évidemment celui de Pompéi dégagé dès la seconde moitié du xviiie siècle. C’est 
d’ailleurs à partir de cet ensemble que certains chercheurs ont établi des critères architecturaux 
spécifiques au culte isiaque. Le fouilleur cite parmi ses références les ouvrages de Fr. Cumont, 
de G. Lafaye et de P. Roussel.

Ainsi, à partir de ce présupposé, si F. Bisson de La Roque conclut à l’existence d’un culte 
isiaque à Médamoud, il l’attribue à un autre édifice, plus en adéquation avec cette idée. Le 
chercheur préfère en effet reconnaître le Sarapieion de Médamoud dans les structures désignées 
comme « groupe XII » dégagées lors de la campagne de 1929 31. Ce « groupe » se compose d’une 
salle dallée de grès de 8 m de long et de 6,15 m de large devant laquelle furent découverts une 
« crypte » en briques, rectangulaire, de 0,80 m de profondeur, recouverte d’une dalle de grès 
et qui contenait quelques ossements ainsi qu’un probable bassin profond de 0,40 m 32 (fig. 6).

Malgré les tentatives de constituer au sein de l’architecture antique une catégorie d’édi-
fices spécifique au culte isiaque 33, il apparaît que, dans l’ensemble du monde méditerranéen, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 354	 florence saragoza

	 34	 K. Kleibl, Iseion, Ramgestaltung 
und Kultpraxis in den Heiligtümern gräco-
ägyptischer Götter im Mittelmeerraum, 
Worms, 2009, p.  127-130 et W. Van 
Andringa, F. Van Haeperen, « Le Ro-
main et l’étranger : formes d’intégra-
tion des cultes étrangers dans les cités 
de l’Empire romain », dans C. Bonnet, 
V. Pirenne-Delforge, D. Praet (éd.), Les 
religions orientales dans le monde grec et 
romain : Cent ans après Cumont (1906-
2006). Bilan historique et historiogra-
phique. Colloque de Rome, 16-18 novembre 
2006, Bruxelles-Rome, 2009, p. 30-31.
	 35	 Notamment J. Quagebeur, 
« Cultes égyptiens et cultes grecs en 
Égypte hellénistique. Exploitation des 

sources », dans E. Van’t Dack, P. Van 
Dessel, W. Van Gucht (éd.), Egypt and 
the Hellenistic World. Proceedings of the 
International Colloquium, Leuven 24-26 
May 1982, StudHell 27, 1983.
	 36	 Ph. Derchain, « Miettes. 4. Ho-
mère à Edfou », RdE 36, 1974.
	 37	 Voir par exemple J. Yoyotte, 
« Bakhthis : religion égyptienne et culture 
grecque à Edfou », dans Ph. Derchain 
(éd.), Religions en Égypte hellénistique et 
romaine, Paris, 1969.
	 38	 G. Gorre, Les relations du clergé 
égyptien et des Lagides d’après les sources 
privées, StudHell 45, 2009.
	 39	 H. Versnel, Inconsistencies in 
Greek and Roman Religion.1. Ter Unus. 

Isis, Dionysus and Hermes. Three Stud-
ies in Henotheism, Leyde, 1990 et 
pour l’Égypte plus particulièrement, 
E. Hornung. Les dieux de l’Égypte : le 
Un et le Multiple, Paris, 1986, p. 210-216.
	 40	 Le terme, comme sa variante 
 ijsiakovç, est d’ailleurs peu attesté dans la 
documentation épigraphique. Il apparaît 
en Carie et en Grèce. La version latine 
est pour sa part connue à Rome, dans le 
Latium et en Campanie ainsi que dans la 
péninsule Ibérique : M. Malaise, Pour 
une terminologie et une analyse des cultes 
isiaques, Mémoires de la classe des lettres 
de l’Académie royale de Belgique, 3e série, 
XXXV, Bruxelles, 2005, p. 25-27.

ces temples ne se démarquent que peu par leur vocabulaire architectural des autres édifices 
cultuels 34. Aussi, paraît-il inutile de rechercher ailleurs que dans les vestiges de la dite « maison 
à double carré » le lieu dans lequel devaient se dresser ces statues brisées. L’absence de décou-
verte d’éléments architecturaux ne permet guère de restitution avancée de l’apparence de ce 
nouveau sanctuaire isiaque de la vallée du Nil. Toutefois, si l’identification de ce monument 
est possible, bien que limitée par l’absence de documentation épigraphique, elle pose toutefois 
la question de la qualification du culte qui y était célébré.

La religion égyptienne isiaque

S’interroger sur le particularisme de la « religion égyptienne isiaque » revient en fait à analyser 
la religion égyptienne sous les Lagides et l’Empire, tâche qui dépasse cette simple contribution. 
Les travaux de J. Quagebeur 35, de P. Derchain 36 ou de J. Yoyotte 37 ont démontré que le clergé 
égyptien 38 n’est pas demeuré hermétique à la culture grecque ni à la culture romaine ; l’Égypte 
de ces époques, mais le constat peut être appliqué aux périodes qui précèdent la conquête 
d’Alexandre, apparaît désormais comme une société multiculturelle. Par ailleurs, la religion 
égyptienne n’est pas homogène et offre de multiples facettes selon le territoire géographique 
considéré ; elle tend d’ailleurs, comme d’autres religions antiques, à se définir comme héno-
théiste 39. Nous nous contenterons dans cette étude d’interroger des témoignages archéologiques, 
matériels et épigraphiques, relatifs à la place du culte isiaque en Égypte.

Dans le champ sémantique, le vocabulaire émanant de l’adjectif latin isiacus ou du grec 
eijsiakovç 40, qui désigne un fidèle d’Isis dans le monde classique, n’est pas attesté. Seule une 
inscription du temple de Qasr el-Ghouteia, un graffite de la salle hypostyle, mentionne des 
Sarapiastai ; il est possible que ces adorateurs aient constitué une confrérie dans le sanctuaire 
consacré à la triade amonienne, mais on ne peut exclure qu’ils n’aient été que de simples 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 355

	 41	 Graff. Qasr el-Ghoueita 17 : 
G. Wagner, Les oasis d’Égypte, à l’époque 
grecque, romaine et byzantine d’après les 
documents grecs (Recherches de papyro-
logie et d’épigraphie grecques), BdE 100, 
1987, p. 26 et 338. Les papyrus démo-
tiques étudiés par Fr. de Cenival (P. Caire 
31178, 4-5 ; P. Caire 31179, 12 ; P. Caire 
30605, 11 et P. Caire 30619) indiquent 
que certaines associations, telle celle de 
Sobek à Tebtynis, vénèrent un cercle 
large de divinités au sein desquelles 
peuvent figurer Isis et Sarapis, l’absence 
de ce vocabulaire n’est donc pas déter-
minante (Les associations religieuses en 
Égypte d’après les documents démotiques, 
BdE 46, 1972).
	 42	 Z. Ghoneim a mis en évidence la 
présence, dans l’axe de la cella, à l’exté-
rieur du temple, d’un autel de briques 
cuites à proximité duquel gisait une table 
d’offrande en granit en forme de hotep. 
Deux autres tables d’offrande de type 
égyptien ont également été signalées à 
l’intérieur du naos. Enfin, un autre élé-
ment apparaît figuré, au sud du temple, 
sur le plan publié par J.-Cl. Golvin et 
R. Migallaun, un petit bassin en briques 
crues, profond de près d’1 m. Sa dispari-
tion, comme le caractère laconique de sa 
description, ne permettent pas de préci-
ser sa chronologie ni même sa fonction. 
Il est possible qu’il ait pu s’agir d’un point 
d’eau pouvant servir aux ablutions ou au 
puisage d’eau pour la célébration du culte 

(S. ‘Abd el-Ḥamīd, « Le petit Sarapieion 
romain de Louqsor I. Étude architectu-
rale », BIFAO 81, 1981, p. 127. J. Leclant 
signale l’exhumation à peu de distance 
d’une stèle datée de Tibère, sans aucun 
autre détail dans « Fouilles et travaux en 
Égypte, 1950-1951. I », Or 20, 1951, p. 455, 
mais rien ne permet de la rattacher à cet 
édifice en particulier). Ainsi, alors que 
la présence d’une installation hydrau-
lique est perçue comme essentielle dans 
l’aménagement cultuel des sanctuaires 
isiaques (K. Kleibl, Die Wasserkrypten 
in den hellenistischen und römischen Hei-
ligtümern der ägyptischen Göttern im Mit-
telmeerraum, Hambourg, 2003 et ead., 
Iseion, Raumgestaltung und Kultpraxis 
in den Heiligtümern gräco-ägyptischer 
Götter im Mittelmeerraum, Worms, 2009, 
p.  105-114) les exemples égyptiens, en 
dehors du Sarapieion alexandrin, ne 
sont guère probants. Il convient tou-
tefois de mentionner les bassins mis au 
jour dans la chapelle du fortion de Dios 
(H. Cuvigny, « The Shrine in the praesi-
dium of Dios (Eastern Desert of Egypt) : 
Graffiti and Oracles in Context », Chiron 
40, 2010, p. 249). L’épigraphie consigne 
la présence d’une structure hydraulique 
au Mons Claudianus. Une inscription 
bilingue mentionne en effet un fons fe-
licissimus Traianus Dacicus et u{dreuma 
eujtucevstaton Traiano;n Dakikovn, ci-
terne mise en place par le préfet Sulpicius 
Similis, sous le règne de Trajan. Il est 

tentant, en raison du voisinage des édi-
fices, de rapprocher ce fons du puits qui 
alimentait les thermes de type romain. 
Mais ces structures, thermes et fontaine, 
ont également pu servir pour des actes 
de purification liés au sanctuaire. Outre 
la proximité, la datation, appuyée sur 
deux ostraca de la période trajane, rat-
tache ces structures entre elles. La source 
est mentionnée sur un linteau (Traiau-
nus Dacius fons abundans aquae felicis) 
contemporain lui aussi de l’autel, mais 
découvert dans le fort dans la pièce S 1 
qui renferme deux citernes. Eu égard à 
cette mention, V. Maxfield propose, à 
titre d’hypothèse, que l’emplacement de 
l’autel au moment de sa découverte ne 
soit pas celui sur lequel il s’élevait origi-
nellement (D. Peacock, V. Maxfield, 
Survey and Excavations. Mons Claudianus 
(1987-1993). I. Topography and Quarries, 
FIFAO 37, 1997, p. 116). Il semble plus 
raisonnable de supposer que le dédicant, 
Ammonis, fils de Caesonius, de Mallos 
ait souhaité placer sous la protection 
divine la source d’eau indispensable à la 
vie du fortin.
	 43	 Le temple a été remonté et cette 
reconstitution est sujette à caution 
(P. Grossmann, « Zum Serapistempel 
von Luqsur, ein klassisches oder pha-
raonisches Bauwerk ? », dans G. Moers, 
H. Belhmer, K. Demuß, K. Widmaier 
(éd.), Jn.t ḏr.w Festschrift für Friedrich 
Junge, Göttingen, 2006, p. 281-286).

visiteurs 41. Les dérivés sont en revanche plus nombreux dans le domaine des anthroponymes. 
Enfin, les termes Sarapieion, Isieion et leurs variantes sont attestés tant par la documentation 
papyrologique qu’épigraphique.

Dans le domaine architectural, quelques temples égyptiens présentent des parentés avec les 
sanctuaires isiaques du monde méditerranéen. Deux sites offrent suffisamment de données 
pour une telle comparaison : à Ras es-Sôda comme à Louqsor, un ensemble conséquent de 
statues et des éléments épigraphiques ont été découverts.

Le petit temple périptère de Louqsor fut dégagé, en 1950, au-devant du dromos qui conduit 
au pylône d’accès du temple pharaonique 42. L’édifice est construit en briques 43, seuls quelques 
éléments architecturaux sont en pierre dont le linteau inscrit en grec qui consigne la dédicace 
à Zeus Hélios grand Sarapis de la rénovation du monument (ajnoikodomhvsaç) et la consécra-
tion d’une statue (zwv/dion) par le décurion Gaius Iulius Antoninus en 126 apr. J.-C. ; d’autres 
éléments ont été dédiés par un préfet d’Égypte dont le nom a été martelé. À partir de ce texte 
et du constat de la piètre qualité architecturale de l’édifice, P. Grossmann suggère que seuls 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 356	 florence saragoza

	 44	 C’est également le cas, un an 
plus tard, du Serapeum d’Ostie (RICIS 
503/1102).
	 45	 G. Tallet, « Zeus Hélios Megas 
Sarapis, un dieu égyptien « pour 
les Romains » ? », dans N.  Belayche, 
J.-D. Dubois (dir.), Dévots des dieux et 
fidèles d’un dieu : parcours de cohabita-
tions religieuses dans les mondes grecs et 
romains, (à paraître). Nous remercions 
G. Tallet de nous avoir permis de consul-
ter les épreuves de cet article.
	 46	 Si sa découverte à l’extérieur de 
la cella ne permet aucune certitude 
quant à la fonction de cette effigie, la 
mention, dans le texte grec de l’archi-
trave, de la dédicace d’une statue de 
Zeus Hélios grand Sarapis permet de 
compléter la vision archéologique de cet 
ensemble. J. Leclant, « Fouilles et tra-
vaux en Égypte, 1950-1951 », Or 20, 1951, 
p. 455 ; M. Abdul Qader Muhammad, 
« Rapport sur les fouilles effectuées en 

1958/1959 et 1959/1960 », ASAE 69, 
1968, p. 239 ; Fr. Dunand, « Le petit 
Sarapieion de Louxor », BIFAO 81, 1981, 
p.  135 ; G. Kater-Sibbes, Preliminary 
Catalogue of Sarapis Monuments, EPRO 
36, 1973, p. 23, no 123.
	 47	 À l’arrière du temple, au nord, peut 
être signalé un bâtiment dont l’apparence 
rappelle celle d’un biclinium. Au sud, 
A. Adriani a noté la présence d’un mur 
qu’il serait présomptueux d’identifier 
aux vestiges du téménos, les installations 
n’étant peut-être pas contemporaines 
(Repertorio d’arte dell’Egitto greco-romano 
C, Palerme, 1966, p. 100-101).
	 48	 Musée d’Alexandrie, inv. 25788/9. 
É. Bernand, Inscriptions métriques de 
l’Égypte gréco-romaine. Recherches sur la 
poésie épigrammatique des Grecs en Égypte, 
Paris, 1969, no 109. Des pieds votifs figu-
rent également au sein des graffites dé-
motiques relevés par D. Devauchelle sur 
le toit du temple d’Edfou (« Les graffites 

démotiques du toit du temple d’Edfou », 
BIFAO 83, 1983, p. 129 et pl. XVII). Il 
ne s’agit sans doute pas d’un simple ex-
voto anatomique, mais d’une référence 
au caractère opératoire du pied divin. 
Quoi qu’il en soit, il est ici rattaché à la 
guérison du dédicant.
	 49	 Pour sa part, É. Bernand propose, 
à la suite de A. Adriani, de l’identifier 
à Isis (Inscriptions métriques de l’Égypte 
gréco-romaine, Paris, 1969, p. 430) ; l’épi-
clèse est en effet portée par la déesse sur 
une inscription de Kios, conservée au 
département des Antiquités grecques, 
étrusques et romaines du musée du 
Louvre (inv. MA 2862) (RICIS 308/302), 
mais elle l’est aussi par Sarapis au Sara-
pieion A de Délos (RICIS 202/101) ainsi 
que par d’autres divinités.
	 50	 Inv. MGR 25785.
	 51	 Inv. MGR 25784.

le crépi et l’équipement statuaire aient été refaits sous le règne d’Hadrien ; le temple serait 
antérieur, sans qu’il soit possible de préciser cette antériorité. Quoi qu’il en soit, l’inscription 
dédicatoire de la rénovation du temple de Louxor est datée de l’an 10 d’Hadrien, du 24 janvier 
126, soit le jour anniversaire de l’empereur 44. Le choix de cette date confère à cette dédicace 
une dimension politique que semble également confirmer, selon G. Tallet 45, l’adresse à Zeus 
Hélios Sarapis, autre marque de l’allégeance des dédicants à Hadrien.

À l’intérieur de la cella, accessible par deux portes, l’une axiale et la seconde latérale, se 
dressaient, sur une banquette et au-devant de celle-ci, une statue d’Isis, deux représentations 
de taureau, sans doute des évocations d’Apis, un Osiris-Canope et des fragments d’une effigie 
féminine. À l’extérieur, au pied d’une niche, furent découverts ceux d’un probable Sarapis 
trônant 46.

Un ensemble statuaire assez proche a été mis au jour en 1936 sur la route qui menait 
d’Alexandrie à Canope, à moins de deux kilomètres de la capitale lagide. Il provient d’un édifice 
ionique tétrastyle in antis élevé sur un haut podium, de 5 m sur 7,50 m, construit en calcaire. 
Ce monument était entouré de différentes structures dont les relations stratigraphiques et chro-
nologiques n’ont pas pu être établies 47. Entre les colonnes prostyles du temple de Ras es-Sôda, 
un certain Isidôros a fait élever un pied votif couronnant un piédestal 48. Toutefois, la divinité 
invoquée dans la dédicace de ce monument est uniquement qualifiée de mavkar et demeure 
anonyme 49. Si l’édifice ne présente aucun élément épigraphique permettant de l’identifier à 
un temple isiaque, l’ensemble statuaire découvert in situ, sur la banquette qui longe le mur 
postérieur, lève toute incertitude. En effet, s’y dressaient une statue d’Isis, d’Hermanubis 50, 
d’Harpocrate 51 et deux Osiris-Canope relevant chacun d’un type distinct : divinités appar-
tenant toutes au « cercle » isiaque. La plus grande des sculptures est l’effigie en marbre d’Isis 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 357

	 52	 J.-Cl. Grenier, « Isis assise devant 
Io », Alla ricerca di Iside, ParPass 49, 1994, 
p. 25-27. Cette iconographie apparaît sur 
une des fresques du temple de Pompéi. 
La déesse y est représentée foulant au 
pied un crocodile alors qu’un serpent 
s’enroule autour de son avant-bras. 
À Ras es-Sôda, la déesse tient dans la 
main opposée une situle. Le crocodile 
symbolise les ennemis terrassés par la 
déesse, le serpent son pouvoir de ma-
gicienne (M. Étienne, Héka. Magie et 
envoûtement dans l’Égypte ancienne, Paris, 
2000, p. 70) et la situle son rôle dans le 
culte funéraire osirien.
	 53	 Fr. Naerebout, « The Temple at 
Ras el-Soda. Is it an Isis Temple ? Is it 
Greek, Roman, Egyptian, or Neither ? 
And so What ? », dans L. Bricault, 
M. Versluys, P. Meyboom (éd.), Nile 
into Tiber. Egypt in the Roman World, 
RGRW 159, Leyde, 2007, p. 506-549

	 54	 É. Bernand, Inscriptions métriques 
de l’Égypte gréco-romaine, Paris, 1969, 
p. 428.
	 55	 Voir la réserve mentionnée 
ci-dessus pour le temple de Louqsor 
(note 46).
	 56	 C’est le cas dès l’époque hellénis-
tique comme l’indique l’épigraphie des 
Sarapieia déliens, mais les exemples 
peuvent être multipliés.
	 57	 Parmi les nombreuses réfé-
rences consacrées à ce sanctuaire, 
voir P.  Hoffmann, Der Isis-Tempel 
in Pompeji, Charybdis 7, Hambourg-
Münster, 1993 ; N. Blanc, H. Eristov, 
M. Fincker, « A fundamento restituit ? 
Réfections dans le temple d’Isis à 
Pompéi », RevArch, 2000, p. 227-309 ; 
E. Moormann, « The Temple of Isis at 
Pompeii », dans L. Bricault, M. Versluys, 
P. Meyboom (éd.), Nile into Tiber. Egypt 
in the Roman World. Proceedings of the 

3 rd International Conference of Isis 
Studies, Leiden, May 11-14 2005, RGRW 
159, Leyde-Boston, 2007, p. 137-154 et 
V. Gasparini, « Staging Religion. Cultic 
Performance in (and around) the Temple 
of Isis in Pompeii », dans N. Cusumano, 
V. Gasparini, A. Mastrocinque, J. Rüpke 
(éd.), Memory and Religious Experience 
in the Greco-Roman World, PAwB XLIII, 
Stuttgart, 2013, p. 185-211.
	 58	 Musée archéologique de Naples, 
inv. 6312. 
	 59	 Musée archéologique de Naples, 
inv. 6298.
	 60	 Sur les cultes à Pompéi, voir en der-
nier lieu W. Van Andringa, Quotidien 
des dieux et des hommes : la vie religieuse 
dans les cités du Vésuve à l’époque romaine, 
BEFAR 337, 2009.

que J.-Cl. Grenier a identifié au type de l’Isis Canopica 52. Le bâtiment est daté de l’époque 
romaine principalement sur des critères architecturaux 53. L’inscription figurant sur la base du 
pied votif constitue toutefois un terminus ante quem ; or, celle-ci est datée par É. Bernand, de 
l’époque impériale avancée 54 ou plus généralement de la fin du iie siècle apr. J.-C.

La découverte de ces deux ensembles statuaires à proximité d’une banquette, qui servait 
de base à la majorité d’entre elles, laisse penser qu’il s’agit de statues cultuelles ou votives. Les 
deux groupes ne sont, sans surprise, pas strictement identiques : à Louqsor figurent deux re-
présentations d’Apis, à Ras es-Sôda, Hermanubis et Harpocrate, Sarapis étant apparemment 
absent dans les deux cas 55 ; mais il convient de se garder de toute conclusion hâtive, les parures 
statuaires de ces deux sanctuaires n’ont sans doute pas été conservées dans leur intégralité. Par 
ailleurs, il est bon de rappeler que la recherche a souvent minimisé la présence au sein de ces 
sanctuaires de divinités étrangères qui accompagnent la gens isiaque comme sunnaoi theoi 56, 
des déités offrant souvent des traits communs avec leurs hôtes.

L’Iseum de Pompéi en constitue un bel exemple 57. Si la déesse réside dans le temple, Harpocrate 
est logé dans une niche qui lui fait face, alors que trois autres niches, aménagées dans les ailes laté-
rales et dans la paroi arrière du temple, abritaient également des représentations divines. La niche 
arrière a livré une statue de Dionysos 58 inscrite sur son socle d’une dédicace. Les cavités latérales 
étaient vides au moment du dégagement du temple au xviiie siècle, ne permettant pas d’identi-
fier les dieux qui s’y dressaient. Il convient toutefois de noter qu’au-devant de ses niches étaient 
placés des autels, disposition indiquant qu’un sacrifice spécifique était célébré à leur intention.

L’équipement statuaire du temple atteste également de la présence d’au moins deux divi-
nités extérieures à ce cercle : Vénus 59, sous le portique, et Dionysos. Leur présence a le plus 
souvent été expliquée à partir d’arguments syncrétiques les identifiant à Isis et Osiris. Mais 
cette explication trahit une vision restrictive de l’univers religieux de la cité vésuvienne, Vénus 
étant la patronne de la cité et Dionysos y étant omniprésent 60.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 358	 florence saragoza

	 61	 RICIS 401/602.
	 62	 RICIS 602/201.
	 63	 Au Mons Claudianus, exploité 
dès le règne de Trajan, le temple est 
identifié par la découverte in situ d’un 
linteau inscrit en grec consignant la 
dédicace de l’édifice en 118 apr.  J.-C. 
par Epaphroditos Sigérianos à Zeus 
Hélios Sarapis et aux dieux sunnaoi 
(A. Bernand, Pan du désert, Leyde, 1977, 
no 42, p. 98-105). Un seul élément sta-
tuaire a été découvert, récemment, dans 
une des salles annexes du sanctuaire, il 
s’agit d’un fragment d’Osiris-Canope 
(J.-M. Carrié, « Le temple de Sérapis », 
dans V. Maxfield, D. Peacock (éd.), 
Survey and Excavation. Mons Claudia-
nus (1987-1993) II. Excavations : Part 1, 
FIFAO 43, 2001, p. 136 et fig. 6.17). La 
documentation épigraphique a confirmé 
cette impression en livrant, sur un os-
tracon, daté de 150-154, la désignation 
de l’édifice comme Sarapieion (Mons 
Claudianus 841 : A. Bülow-Jacobsen, 
Mons Claudianus. Ostraca graeca et 
latina IV, DFIFAO 47, 2009, no 841, 
p. 163-172).

	 64	 En un autre point du désert Orien-
tal, à Didymoi, sur la route reliant 
Coptos à Bérénice, du mobilier isiaque 
a été dégagé dans la seconde aedes du for-
tin (pièce 21). Sur la banquette intérieure 
gisaient une figurine isiaque ainsi qu’une 
tête du dieu Sarapis. Un autel se dressait 
au-devant de la chapelle ; d’autres, plus 
modestes, semblent avoir été bâtis sur 
la banquette intérieure. Seules quelques 
traces du décor peint subsistent. Ce lieu 
de culte aurait été édifié vers le milieu 
du iie siècle apr.  J.-C. (H. Cuvigny, 
« Travaux de l’Institut français d’ar-
chéologie orientale. Déserts (Fortins 
romains) », BIFAO 100, 2000, p.  509-
510 et M. Reddé, J.-P. Brun, « L’aedes 
de Didymoi », dans H. Cuvigny (éd.), 
Didymoi. Une garnison romaine dans le 
désert Oriental d’Égypte. I. Les fouilles et 
le matériel, FIFAO 64, 2011, p. 47-53). Je 
remercie H. Cuvigny de m’avoir permis 
de lire les épreuves de cet ouvrage. Plus 
récemment, la même équipe dirigée par 
H. Cuvigny et J.-P. Brun a fouillé la cha-
pelle de Dios (pièce 52) dotée d’un au-
tel (H. Cuvigny, « Travaux de l’Institut 
français d’archéologie orientale. Déserts. 

Praesidia du désert Oriental, Dios, Bi’r 
Bayza », BIFAO 108, 2008, p. 446-447). 
Au fond de cette pièce, se dresse une 
installation oraculaire, accessible de-
puis la salle attenante. Les éléments du 
décor découverts lors du dégagement 
témoignent d’un culte rendu à un large 
panthéon au sein duquel figurait le dieu 
Sarapis sous sa forme de Zeus Hélios 
grand Sarapis selon le texte d’une ins-
cription dédicatoire (I. Dios inv. 261 : 
H. Cuvigny, « The Shrine in the praesi-
dium of Dios (Eastern Desert of Egypt): 
Graffiti and Oracles in Context », Chiron 
40, 2010, no 2, p. 250-251 et no 4, p. 253). 
	 65	 A. Bernand, Pan du désert, Leyde, 
1977, p. 98-105, no 42 et id., Les Portes du 
désert, Paris, 1984, p. 245-250, nos 88-89 
pour la dédicace du Mons Claudianus et 
id., Pan du désert, Leyde, 1977, p. 59-62, 
no 21 pour celle du Mons Porphyrites. 
De façon plus générale, sur l’épiclèse 
Zeus Hélios grand Sarapis voir en der-
nier lieu L. Bricault, « Zeus Hélios 
Mégas Sarapis », dans Chr. Cannuyer 
(éd.), La langue dans tous ses états. Michel 
Malaise in honorem, AOB (L) 18, 2005, 
p. 243-254.

Le choix qui préside à la présence de divinités extérieures au cercle isiaque semble soit lié, 
comme à Pompéi, à l’influence du panthéon local auquel s’intègre ce culte, soit souhaité par la 
divinité majeure du sanctuaire, comme l’indique par exemple une inscription grecque de Soli 
(Chypre). Celle-ci exprime alors sa volonté sous forme oraculaire. Ce texte, mis au jour dans le 
sanctuaire isiaque, évoque la dédicace d’une statue de Zeus Olympien, kata; crhmatismovn 61. 
Mais le constat peut être dressé à l’inverse, des effigies de divinité isiaque peuvent être dédiées 
dans les sanctuaires d’autres divinités comme en témoigne par exemple l’inscription qui orne 
un buste en or de la domina Isis au temple de la Victoire Auguste à Italica (Espagne) 62. La 
notion de « cercle isiaque » ne doit certainement pas être entendue de façon restrictive, tout 
particulièrement en contexte polythéiste.

Ainsi trouve-t-on à Louqsor et à Ras es-Sôda des temples dédiés aux divinités de la gens 
isiaque ; mais ce constat devait probablement concerner un nombre plus conséquent de 
monuments, comme le laissent présager les découvertes statuaires, certes moins nombreuses, 
récemment exhumées sur les sites du désert Oriental, notamment au Mons Claudianus 63 ou 
à Didymoi 64.

Desservis depuis Qena, ces sites liés à l’exploitation des carrières lapidaires relèvent de la 
sphère d’influence impériale puisque ces gisements étaient directement gérés par Rome et re-
levaient d’un monopole d’État. Le dieu Zeus Hélios Megas Sarapis y est particulièrement en 
faveur comme en attestent les dédicaces de deux édifices commandités sous le règne d’Hadrien 65 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 359

	 66	 Deux dénominations de carrière 
sont basées sur le nom du dieu : Serapis 
(Mons Claudianus 841) et Philoserapis 
(Mons Claudianus 656, 700, 770, 772, 
774, 776, 778, 780, 784, 810, 841 853) : 
A. Bülow-Jacobsen, Mons Claudianus. 
Ostraca graeca et latina IV, DFIFAO 47, 
2009.
	 67	 H. Cuvigny, « The Shrine in 
the praesidium of Dios (Eastern De-
sert of Egypt) : Graffiti and Oracles 
in Context », Chiron 40, 2010, p. 279 
et M. Reddé, J.-P. Brun, « L’aedes de 
Didymoi », dans H. Cuvigny (éd.), 
Didymoi. Une garnison romaine dans le 
désert Oriental d’Égypte. I. Les fouilles et 
le matériel, FIFAO 64, 2011, p. 50-52.
	 68	 Le dieu est connu à Délos où un 
Hydreion lui est consacré (RICIS 202/323, 
202/342, 202/344 et pour uJdrei'on 
RICIS 202/206, 202/210 et 202/425 et 

H. Siard, « L’Hydreion du Sarapeion C 
de Délos et la divinisation de l’eau dans 
un sanctuaire isiaque », dans L. Bricault, 
M. Versluys, P. Meyboom (éd.), Nile 
into Tiber, RGRW 159, Leyde, 2007, 
p. 417-447). Un hydreion est également 
mentionné à l’époque romaine en Macé-
doine à Thessalonique, RICIS 113/521. Le 
purgatorium de Pompéi présente selon 
nous des ressemblances avec l’installa-
tion délienne : Fl. Saragoza, « Exploring 
Walls : on Sacred Space in the Pompeian 
Iseum », à paraître.
	 69	 J.-Cl. Grenier, Anubis alexan-
drin et romain, EPRO 57, 1977, p. 23. 
Hors d’Égypte, on trouve mention 
d’Hermanubis dans les inscriptions du 
monde grec à Délos, dès 103/102 (RICIS 
113/0206), à Dion (RICIS 113/0206) 
et à Thessalonique (RICIS 113/0576). 
L. Bricault relève aussi dans son article 

« Une statuette d’Hermanubis pour 
Arès », dans L. Bricault, R. Veymiers 
(dir.), Bibliotheca Isiaca II, Bordeaux, 
2011, p. 131-135 deux statuettes en bronze, 
l’une probablement originaire d’Asie 
Mineure et l’autre d’Inkhil, dans le 
Hauran occidental, en Syrie, à une 
soixantaine de kilomètres au sud de 
Damas (où elle est aujourd’hui conser-
vée au musée de Damas, inv. 8170). On 
ajoutera une tête de Carthage en marbre, 
recouverte de dorure, ceinte d’une cou-
ronne de feuilles de chêne et coiffée du 
calathos conservée au musée des Anti-
quités d’Alger (cf. J.-Cl. Grenier, art. 
Hermanubis, dans LIMC, V-1, 1990, 
p. 267, no 15, s.v. « Hermanubis » et V-2, 
p. 189, fig. 15). 
	 70	 P. Rein II, 94.
	 71	 P. Tebt. II, 302, par exemple.

par l’esclave impérial et adjudicateur des carrières Épaphroditos. Un autre document té-
moigne du lien particulier qui unit le désert Oriental à Sarapis : une lettre sur ostracon, datée 
de 186-187 apr. J.-C., adressée au procurateur Probus et dont le texte indique que l’une des 
carrières du Mons Claudianus était dénommée Philoserapis, appellation également employée 
à l’époque trajane, mais pour désigner une autre carrière 66. La force de ce lien est telle qu’elle 
conduit H. Cuvigny à s’interroger sur la nature de ces chapelles de fortin : s’agit-il d’aedes ou 
de Serapeum 67.

En élargissant les critères de la recherche, il apparaît que des divinités du dit « cercle 
isiaque » sont également attestées dans des sanctuaires de la vallée, à l’exception d’Hydreios 
dont la diffusion est d’ailleurs très limitée 68 et d’Hermanubis qui n’apparaît, en l’état de la 
documentation, que dans la région alexandrine 69. La documentation archéologique permet 
ainsi de les identifier, hors de la région d’Alexandrie et de Canope dans le Fayoum, sur les sites 
de Théadelphie, de Madgola, de Karanis et de Tebtynis, dans les oasis, à Douch, à Dakhleh, 
à Philae, à Maharaqqa (Hiéra Sykaminos), à Kalabacha, à Dakke, à Bérénice, à Senskis, dans 
la vallée à Coptos, à Hermopolis, en Abydos, à Dendéra et probablement à Kom-Ombo ainsi 
que sur l’île Eléphantine.

Dans la plupart des cas, ils figurent comme sunnaoi, constat que confirment les données 
épigraphiques pour Oxyrhynchos 70 et Tebtynis 71. Cette liste qui ne constitue sans doute qu’un 
pâle reflet de la réalité antique montre l’intégration de certaines divinités du cercle isiaque, 
dont Sarapis et Harpocrate en premier lieu, non seulement aux croyances de l’Égypte gréco-
romaine, mais également aux systèmes théologiques des temples majeurs qui expliquent le 
monde, chacun autour d’une divinité principale. Celui-ci ne peut toutefois se comprendre 
sans l’ensemble du panthéon ni sans la célébration des pratiques rituelles spécifiques.

Pour ce qui est de Sarapis, divinité la plus facile à identifier, sa présence au sein des sanc-
tuaires se traduit le plus souvent sous la forme d’une effigie statuaire. C’est notamment le cas à 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 360	 florence saragoza

	 72	 Musée égyptien du Caire, 
inv.  32792. Th. Kraus, « Archaeologi-
sche Zeugnisse der alexandrinischen 
Kulte aus Mittel- und OberÄgypten », 
Christentum am Nil, Essen, 1964, p. 98. 
L’auteur relie un buste polychrome du 
dieu au temple d’Isis élevé à l’arrière 
du sanctuaire d’Hathor. L’inscription 
grecque d’époque augustéenne qui 
figure sur le linteau du temple d’Isis 
mentionne d’ailleurs à ses côtés les dieux 
sunnaoi. Th. Kraus estime que la pré-
sence de Sarapis sur le site est confirmée 
par une inscription grecque du milieu du 
iie siècle apr. J.-C. d’un stratège qui porte 
le titre de néocore de Sarapis (SBU III, 
2072), mais celui-ci indique en fait une 
charge alexandrine et non tentyrite.
	 73	 E. Breccia, Monuments de l’Égypte 
gréco-romaine I, 2, Bergame, 1926, p. 118, 
pl. LXV, 4.
	 74	 Inv. 23 352. S. Bakhoum, « Une 
statue en bois de Sarapis au musée gréco-
romain d’Alexandrie », Archaeological 
and Historical Studies IV, 1971, p. 66-80. 
	 75	 Les inscriptions hiéroglyphiques 
qui ornent le linteau et les montants 
de la cella indiquent que les dieux du 
temple sont Isis et Osiris, mais des 
proscynèmes grecs ont été peints sur 
les parois de l’édifice par des prêtres du 
couple Isis et Sarapis. Les représentations 
de Sarapis, d’Apis et d’Harpocrate appa-

raissent également dans le trésor exhumé 
à proximité dans le « kasr » ; leurs images 
parent en effet la couronne, le pectoral 
et les plaquettes en or, bijoux du début 
du iie siècle apr. J.-C. qui y figuraient 
(M. Reddé, Le Trésor de Douch, Oasis 
de Kharga, DFIFAO 28, 1992).
	 76	 Ibid., p. 52. Par ailleurs, un proscy-
nème grec de la salle hypostyle semble 
consigner la dédicace d’une statue du 
dieu (G. Wagner, Les oasis d’Égypte à 
l’époque grecque, romaine et byzantine 
d’après les documents grecs, BdE 100, 1987, 
no 10, p. 56-57).
	 77	 Le temple de Bérénice, orienté se-
lon un axe est/nord-est, s’organise autour 
d’un vestibule qui dessert trois pièces 
et un escalier d’accès à la terrasse. Les 
inscriptions ne remontent pas au-delà 
du règne de Ptolémée VIII. Les deux 
salles méridionales desservent trois 
pièces ; celle située en position axiale 
constitue le naos. C’est dans la pièce 
qui la précède, également désignée 
comme « hall », que fut découvert un 
bloc d’albâtre inscrit en grec sur deux 
faces ; une des inscriptions consisterait 
en une dédicace à Zeus Hélios, grand 
Sarapis et aux dieux sunnaoi (SB V, 8385, 
IGR 1274 et A. Bernand, Pan du désert, 
Leyde, 1977, p.  188-189, no 71). Selon 
D. Meredith il s’agirait d’un remploi ; il 
signale une seconde dédicace au nom de 

la même divinité, sur le pied d’un buste 
(« Berenice Troglodytica », JEA 43, 1957, 
p. 70 et A. Bernand, op.cit., p. 189, no 72, 
qui le désigne par erreur comme base de 
statue). J. G. Wilkinson, qui le premier 
mentionne ce buste inscrit d’une dédi-
cace à Dii; ÔHlivwï megavlwï Saravpidi, 
indique qu’il aurait été découvert dans 
le naos du temple et non dans le hall 
qui le précède (D. Meredith, op. cit., 
p. 62 et 70). Le temple romain semble 
s’inscrire dans la tradition théologique 
thébaine, auquel sont associés Min de 
Coptos, ce qui dans cette région ne 
saurait surprendre, et Isis qui réside au 
mons Smaragdus. En dernier lieu, voir 
S. Sidebotham, Berenike and the An-
cient Maritime Spice Route, Londres, 2011, 
p. 81-84.
	 78	 E. Breccia, Monuments de l’Égypte 
gréco-romaine I, 2, Bergame, 1926 p. 118, 
pl. LXVI.
	 79	 P. Jouguet, « Rapport sur les 
fouilles de Médinet-Mâ’di et de Médi-
net-Ghôran », BCH 25, 1901 p. 380-411 et 
« Rapport sur deux missions au Fayoum », 
CRAIBL 1902, p. 346-359 ainsi que « No-
tice sur les fouilles de Médinet-Ghôran 
et de Médinet-en-Nahas suivie du Ca-
talogue des objets présentés à l’exposi-
tion internationale de Lille », Bulletin 
de l’université de Lille et de l’Académie 
de Lille, 1902, p. 241-248.

Dendéra, dans le temple d’Isis 72, mais également dans le Fayoum, à Théadelphie où une statue 
en calcaire du dieu était insérée sous le naos en pierre sur lequel étaient exposés les crocodiles 
momifiés 73. Du même village provient une ronde-bosse en sycomore, aujourd’hui conservée 
au musée d’Alexandrie 74, mais dont le lieu de découverte reste mal connu. Enfin, à Douch 75, 
M. Reddé propose d’attribuer des doigts en bronze à une statue colossale de Sarapis représenté 
selon le style grec 76. La localisation de ces sculptures au sein du naos, voire pour Théadelphie 
dans une pseudo-crypte, laisse à penser qu’il s’agit d’éléments cultuels qui constituent autant 
de témoignages supplémentaires de l’intégration du dieu au panthéon local. Il est très probable 
qu’il en soit de même pour les découvertes de Kom-Ombo, d’Athribis ou de Bérénice 77 pour 
lesquelles le contexte est moins précis. Il convient de ne pas conclure de façon hâtive que les 
sculptures ont été privilégiées pour cette divinité dont l’iconographie classique s’opposerait 
aux figurations « à l’égyptienne » des grands temples de la Vallée puisque le dieu est également 
présent dans la décoration architecturale. En effet, des représentations polychromes en stuc 
ou peintes ont été mises au jour dans les oasis du désert Occidental, à Deir el-Hagar comme 
à Kellis, découvertes effectuées dans le téménos, à Théadelphie, dans le vestibule du temple 
de Pnéféros 78 ; au temple de Magdola, dégagé par P. Jouguet 79 et aujourd’hui non localisé, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 361

	 80	 P. Oxy. XLIII, 3094.
	 81	 On peut également rencontrer des 
indications d’ordre topique comme pour 
le P. Lips 31 :  jvOxuruvgcwn polevwç, ou 
ajpov “Oxuruvgcwn polevwç (P. Oxy XXII, 
2351, P. Turner 19), ejn th§i kwvmhi (P. Teb. 
II, 299), ejn Teptuvnei (PSI X, 1147).
	 82	 À Rome, la regio IX a livré deux ins-
criptions, aujourd’hui perdues, mais sans 
doute liées au Serapeum Campense, de 
langue grecque mentionnant chacune un 
prophète, datées de la première moitié 
du iie siècle apr. J.-C. (RICIS 501/117 et 
501/118). Une inscription bilingue sur le 
socle d’une statue égyptienne découverte 
à Tyr mentionne un prophète traduit en 
latin par sacerdos (RICIS 402/802). Une 
profeta Isidis apparaît sur une dédicace 
du ive siècle apr.  J.-C. découverte sur 
l’Aventin (RICIS 501/211).
	 83	 Un stoliste d’Isis et de Sarapis est 
mentionné à Athènes (RICIS 201/ 229). 
Sur cette fonction, voir M.  Malaise, 
« Les stolistes au service des dieux égyp-
tiens », dans P. Defosse (éd.), Hommages 
à C.  Deroux, IV, Bruxelles, 2003, 
p. 436-451.

	 84	 Qualifié de presbuvteroç.
	 85	 En démotique, ils sont désignés par 
le terme wn ; ils apparaissent fréquem-
ment à l’époque saïte. Souvent perçus 
comme des gardiens, il est probable que 
la réalité cultuelle de leur fonction soit 
plus complexe ; ils semblent liés à la 
gestion économique des temples. Des 
pastophores apparaissent, hors d’Égypte, 
au début du iiie siècle apr. J.-C. sur une 
plaque fragmentaire de marbre de Tomi 
(RICIS 618/1007). Le musée archéolo-
gique de Florence conserve l’épitaphe 
bilingue d’une pastophore de la déesse 
du Nil (RICIS 501/174). Le terme latin 
pastophorus est employé en Italie à Aquae 
Aponi (RICIS 415/701) et à Industria 
où ils sont organisés en collège (RICIS 
513/101). Enfin, l’épigraphie délienne, si 
elle ne conserve pas trace du titre, men-
tionne, au Sarapieion C, l’existence d’un 
pastophorion dédiée vers 112-111 av. J.-C. 
(RICIS 202/296, 202/424, 202/428 
et 202/433). Sur cette charge, encore 
énigmatique, voir en dernier lieu : 
L. Bricault, « Associations isiaques 
d’Occident », dans A.  Mastrocinque, 

C. Giuffré Scibona (éd.), Demeter, Isis, 
Vesta, and Cybele. Studies in Greek and 
Roman Religion in Honour of Giulia 
Sfameni Gasparro, Potsdamer Altertums-
wissenschaftliche Beiträge 36, Stuttgart 
2012, p. 91-93.
	 86	 Les articles 82, 83 et 94 indiquent 
que le pastophore ne peut prendre qua-
lité de prêtre ni participer aux proces-
sions. En revanche, il peut occuper un 
emploi laïc.
	 87	 E. Jelinkova-Reymond, « Re-
cherches sur le rôle des « gardiens des 
portes » dans l’administration générale 
des temples égyptiens », CdE 28, 1953, 
p.  57. Lire toutefois la critique de cet 
article proposée par H. de Meulenaere 
(« Pastophores et gardiens des Portes », 
CdE 31, 1956, p. 299-302). Sur ces prêtres, 
H. Schöborn, Die Pastophoren im Kult 
der ägyptischen Götter, Beiträge zur Klas-
sischen Philologie 80, Meisenheim am 
Glan, 1976 et le compte-rendu critique 
de M. Malaise, « Chronique », RBPH 
55, 1977, p. 201-202.

l’effigie est peinte. À ces attestations, peut être ajoutée celle d’un papyrus grec mentionnant 
à Oxyrhynchos un pylône orné de la figure divine du dieu 80. L’ensemble de ces mentions 
témoigne de la réception du culte au sein des systèmes théologiques locaux, dont le temple 
constitue un reflet. Elles incitent à reconsidérer avec prudence la question de la représentation 
divine au sein des sanctuaires. Il apparaît en effet que tout un pan de la matérialité de cette 
présence nous échappe ainsi que sa mise en scène au sein de l’espace cultuel et rituel.

Cette intégration transparaît également au travers des prêtrises attestées par la documentation 
papyrologique de langue grecque, dans laquelle domine le terme iJereuvç, parfois qualifié. Ainsi, 
peut-on rencontrer des compléments, tel presbuvteroç, « ancien » (P. Teb. II, 298), ajfh'likoç 
« adulte » (BGU XIII, 2215), provceiroç « serviable » (BGU IV, 1198). D’autres adjectifs se réfèrent 
au sacerdoce : ainsi paradovsimoç « héréditaire » (P. Teb. II, 302) ou ajpoluvsimoç « exempté » 
(PSI X, 1147) 81. Ils côtoient au sein des temples des prophètes (profhvthç) 82 (SB X, 10256, 
P. Teb. II, 599, P. Teb. Tait. 47). Celui-ci, nommé en premier lieu dans le décret de Canope, 
serait l’équivalent du desservant désigné par le terme égyptien ḥm nṯr, en charge du service 
quotidien du dieu. Lui succède le stoliste (stolisthvç) qui l’assiste (P. Teb. II, 302 ; P. Oxy II, 
242), prêtrise plus spécifique, qui procède à la toilette, à l’habillement et à la parure des statues 
divines 83. Apparaissent également des pastophores (pastofovroç) (BGU XIII, 2215, P. Oslo III, 
105 ; P. Oxy. III, 491 ; P. Lille I, 11 ; P. Kron. 1 84) et de rares archipastophores (P. Oxy. II, 241), 
qui, sans être des civils, constituent une catégorie inférieure de desservants 85. Ce statut est 
confirmé par trois articles du Gnomon de l’Idiologue 86 ou de l’édit de T. Hatérius Népos 87, 
préfet d’Égypte.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 362	 florence saragoza

	 88	 Titre que l’on retrouve à Portus 
Ostiae, sous le règne d’Alexandre 
Sévère (RICIS 503/1211) ainsi que sur 
une ronde-bosse du musée égyptien de 
Turin (Inv. 269), datée de la seconde 
moitié du IIe siècle apr. J.-C., découverte 
à Alexandrie, au Sarapieion.
	 89	 Sš.w mḏ.t nṯr en démotique 
(Fr. Daumas, Les moyens d’expression 
du grec et de l’égyptien comparés dans 
les décrets de Canope et de Memphis, 
CASAE 16, 1952, p.  183-184). Le pté-
rophore serait, pour reprendre l’ex-
pression de S. Sauneron (Les prêtres de 
l’ancienne Égypte, Paris, 1998, p. 74) « le 
scribe du livre divin », identifiable au 
« prêtre-lecteur » pour Fr. Dunand (Le 
culte d’Isis dans le bassin oriental de la 

Méditerranée I. Le culte d’Isis et les Ptolé-
mées, EPRO 26, 1973, p. 168). À propos 
des sources grecques, voir G. Ronchi, 
« PTEROFORAS (Diodoro Siculo I, 87, 
8) », ParPass 121, 1968, p 290-295. Indice 
de leur importance liturgique, l’article 
95 du Gnomon de l’Idiologue précise que 
les prêtres ne doivent pas précéder dans 
les processions, les ptérophores.
	 90	 Un catalogue de souscripteurs 
(RICIS 202/209) du Sarapieion C de 
Délos mentionne des femmes lampté-
rophores vers 95/4 av. J.-C.
	 91	 Cette fonction est mal connue 
du fait du peu d’inscriptions dans les-
quelles le terme figure. Selon P. Collart 
(« Les papyrus Théodore Reinach. Tome 
II », BIFAO 39, 1940, p. 41, n. 4), qui 

reprend les indications du Wörterbuch 
de Preisigke-Kiessling et de W. Otto, 
il s’agirait de « directeurs spéciaux du 
département de la construction d’un 
temple ». L’auteur se fonde pour cela 
sur la définition donnée par Firmicus 
Maternus des fabricatores templorum. 
Pour Fr. Cumont (L’Égypte des astrologues, 
Bruxelles, 1937, p. 143), organisés en col-
lèges, ils seraient chargés de l’entretien et 
de l’embellissement des édifices religieux. 
	 92	 P. Oxy. XXXI, 2563.
	 93	 H. Cadell, « Papyrologica », CdE 
42, 1967, p. 189-192.
	 94	 Dans ce même document fragmen-
taire apparaît, dans la seconde section 
énumérant différents temples et lieux 
de culte, une mention d’ªijbiºotavfoç.

D’autres prêtrises plus spécialisées, sont moins fréquemment mentionnées, telles celles de 
hiérophone (iJerofẁnoç) 88, de prêtre musicien (navblaç ou iJeroyavlthç) (BGU XIII, 2215 et 
PSI IX, 1039), de ptérophore 89 (pterofovroç) (P. Mich. XVIII, 788), de luchnaptès (lucnavpthç) 
(P. Oxy. XII, 1453) 90, de thallodotès (qallodovthç), celui qui remet les palmes (P. Oxy. XLIII, 
3094), d’horoscope (iJeroskovpoç) (P. Oxy. LXVII, 4584). Enfin, apparaissent des hiérotektones 
(iJerotevktwn) (P. Mich. XVIII, 788 ; P. Rein. 2105 ; P. Oxy. XII, 1550 ; P. Rein. 2122 ; P. Rein. 93 ; 
P. Rein 94 ; CPGr 26) 91. À Oxyrhynchos, est attestée la fonction d’épimélète des tribus de 
prêtres du Serapeum et des autres prêtres de la ville 92. Enfin, sur ce même site apparaît, à la fin 
du iie siècle av. J.-C., dans une lettre adressée au stratège de l’Oxyrhynchite (P. Fouad 16), une 
rare et trop peu relevée mention de prêtre chargé des soins prodigués à l’ibis sacré (ijbioboskovç 
et ijb<i>otavfoç) 93. Cette lettre qui rapporte au stratège un incident constaté par le prêtre lors 
d’une de ses inspections dans les nécropoles témoigne non seulement de l’étendue des fonctions 
sacerdotales de Téôs, fils de Harpaèsis, auquel sont confiés quatre ijbiwvnoç, mais également 
du rattachement d’un prêtre du culte d’une hypostase aviaire au Sarapieion d’Oxyrhynchos. 
Ces deux charges pourraient attester un culte animalier au sein du sanctuaire qu’aucune autre 
source ne laissait présager. Parmi la trentaine de sanctuaires attestés sur ce site, Sarapis était 
vénéré dans deux d’entre eux : le Sarapieion et le temple majeur de la ville consacré à Thouéris 
et à ses sunnaoi. Le second offre le spectre le plus large en matière de prêtrises, mais ce constat 
résulte sans aucun doute de l’importance de l’édifice ; seules sont attestées les charges de prêtres, 
de pastophore, de thallodotès et de luchnaptès au Sarapieion. Il n’est pas exclu que l’ijbioboskovç 
et ijb<i>otavfoç ait été rattaché à ce sanctuaire, attesté dans la documentation épigraphique 
dès le début du iie siècle av. J.-C. par au moins deux documents épistolaires : une lettre du 
comogrammate d’Oxyrhynchos (P. Tebt. III, 1002) 94 et une seconde missive mentionnant 
le souvenir de la célébration d’une fête nocturne d’Isis (P. Oxy. III, 525). Il est essentiel de 
noter que pour la majorité des prêtrises mentionnées, le dieu apparaît au sein d’un énoncé de 
plusieurs entités divines et non seul. Ces éléments laissent entrevoir le rôle essentiel conféré 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 363

	 95	 Nous avons exclu du corpus la 
documentation liée à la constitution 
antoninienne de 212 (P. Giss I, 40) et, 
pour les mêmes raisons, au temple de 
Zeus Kapitolios à Arsinoé (BGU II 362 
XII) en raison de son lien particulier 
avec les divinités tutélaires de l’Urbs ; 
le sanctuaire était d’ailleurs doté d’un 
férial romain et impérial.
	 96	 P. Caire 30605, 11 daté du règne 
de Ptolémée VIII : Fr. de Cenival, Les 
associations religieuses en Égypte d’après 
les documents démotiques, BdE 46, 1972 
p. 75.
	 97	 P. Tebt. I, 119.
	 98	 P. Tebt. II, 298.
	 99	 C’est probablement le cas au 
Mons Porphyrites ; en revanche, un tel 

aménagement n’est pas signalé à Ras 
es-Sôda.
	 100	 Ces structures peuvent rarement 
être décrites. Au Mons Claudianus, un 
autel rectangulaire a été découvert sur les 
marches de l’escalier conduisant au sanc-
tuaire, un autel semble également s’être 
dressé dans l’axe des temples de Louqsor 
et du Mons Porphyrites. Cependant, si 
celui de Louqsor peut être considéré 
par sa disposition comme une structure 
sacrificielle (il était d’ailleurs accompa-
gné au moment de sa découverte d’une 
table d’offrande : J. Leclant, « Fouilles 
et travaux en Égypte 1950-1951. I », Or 
20, 1951, p. 455), ce n’est pas le cas des 
arae du désert Oriental qui semblent 
votives. Signalons toutefois la récente 

découverte, à Didymoi, de deux tables 
d’offrande (M. Reddé, J.-P. Brun, 
« L’aedes de Didymoi », dans H. Cuvigny 
(éd.), Didymoi. Une garnison romaine 
dans le désert Oriental d’Égypte. I. Les 
fouilles et le matériel, FIFAO 64, 2011, 
p. 40 et 101). À Ras es-Sôda, une table a 
été découverte dans la cella, au-devant de 
la banquette ; elle a pu servir à la présen-
tation d’offrandes ; le même dispositif a 
été identifié à Louqsor par Z. Ghoneim 
(voir note 42).
	 101	 Cl. Traunecker, « La probléma-
tique de l’autel en Égypte ancienne », 
BLReinach 6, 1988 et A. Cabrol, Les 
voies processionnelles de Thèbes, OLA 97, 
2000.

aux milieux sacerdotaux comme régulateurs de la vie religieuse ; les divinités du cercle isiaque 
ne sont pas dotées d’un clergé ou de fonctions sacerdotales particuliers, mais s’insèrent dans 
les structures existantes.

Les sources archéologiques et papyrologiques témoignent ainsi de l’intégration de Sarapis 
dans le panthéon égyptien tant par la nature des prêtrises qui lui sont rattachées que par sa 
présence matérielle au sein des sanctuaires. Il est alors accueilli soit dans le temple majeur 
lui-même, comme à Théadelphie, à Douch ou à Tebtynis, soit à proximité de celui-ci, comme 
à Louqsor ou à Médamoud. La place accordée au dieu semble donc confirmer que son culte 
fut agrégé à celui de la divinité majeure du temple et de son cercle. Ce double constat tend 
à faire supposer que le culte lui-même s’apparente à un culte « à l’égyptienne ». Bien que la 
documentation archéologique et papyrologique n’offre que peu de données relatives à cette 
thématique, quelques textes permettent d’obtenir de rares informations sur certains actes 
effectués lors des Sarapia ou sur les produits acquis en ces occasions 95. Est ainsi mentionnée 
dans des comptes de dépenses l’acquisition de blé (P. Tebt. I, 119 et SPP XXII, 183), de veaux 
et de porcs (P. Petaus 40), de gâteaux (P. Oxy VI, 936). Quant aux actes liturgiques, ils sont 
désignés dans la documentation démotique des règlements de l’association du temple de Sobek 
à Tebtynis comme « sacrifices et offrandes » à Sarapis et Isis : kll.w nȝ wtn.w n Wsjr-Ḥp Is.t 96, 
comme libation 97 et possible purification aJgneiva 98 dans la documentation papyrologique 
grecque, fort pauvre en ce domaine. Ces rares éléments ne se distinguent pas des données 
existantes pour d’autres sanctuaires contemporains. Il convient toutefois de remarquer que sur 
deux des sites précédemment évoqués – Louqsor et le Mons Claudianus 99- se dresse, au-devant 
du temple, un autel 100. La difficulté réside dans l’interprétation de la nature de cet autel dont 
aucune trace n’a semble-t-il été conservée. La présence d’un autel hors du temple ne signifie pas 
que le contexte rituel soit celui d’un culte de type grec ou romain. En effet, l’importance des 
processions dans l’enceinte du temple, a nécessité l’aménagement d’autels le long du parcours 
emprunté par le cortège divin, comme en témoignent, par exemple, les structures édifiées à 
Karnak et étudiées par Cl. Traunecker et A. Cabrol 101. De plus, à Louqsor, il semble avoir 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 364	 florence saragoza

	 102	 Sur ce texte, voir notamment 
H. Engelmann, The Delian Aretalogy 
of Sarapis, EPRO 44, 1975 et I. Moyer, 
« Notes on Re-Reading of the Delian 

Aretalogy of Sarapis (IG XI,4 1299) », 
ZPE 166, 2008, p. 101-107.
	 103	 L’inscription RICIS 202/121 le 
mentionne très probablement. Cette 

plaque de marbre consiste en une dédi-
cace à la déesse Niké et fut érigée près 
de la colonne de marbre sur laquelle est 
gravée la Chronique du Sarapieion A.

été accompagné d’une table d’offrande égyptienne en forme de ḥtp ; il est dès lors possible 
d’envisager que cet autel était pourvu d’offrandes lors des processions du grand temple voisin. 

Cette hypothèse semble confirmer par deux rares documents épigraphiques découverts l’un 
à Délos, au Sarapieion A (RICIS 202/101) 102, et le second à Priène (Ionie) (RICIS 304/802). 
Cette inscription consigne un décret relatif au règlement cultuel d’un sanctuaire daté d’environ 
200 av. J.-C. Le desservant mentionné ici sous l’appellation oJ iJereu;ç n’est pas qualifié, tout 
comme le terme iJerovn. Le caractère isiaque du culte est toutefois affirmé par l’énumération 
de divinités égyptiennes : Sarapis, Isis et Apis. Ce document aussi riche que complexe nous 
renseigne cependant sur différents aspects de cette prêtrise. Le texte insiste sur les obligations 
et les rétributions du prêtre, notamment en ce qui concerne les sacrifices, soit une partie im-
portante, si ce n’est essentielle, du rituel. Si celui-ci est en charge des sacrifices aux dieux (quvsei 
de; oJ iJereu;ç tw'i Sarav[pidi --- k]ai; th'i  [Isidi), il est assisté dans cette tâche d’un Égyptien 
qui doit accomplir le sacrifice en tant que spécialiste (to;n Aijguvption to;n suntelevsonta 
th;[n qusivan ejmpeivrwç]); il lui incombe d’ailleurs de trouver cet expert (pare[c]ev[tw de; oJ 
iJereu;ç]). Cette précision est suffisamment rare pour être relevée. Le texte, de lecture difficile, 
laisse entendre que cet Égyptien est appelé à intervenir dans un contexte particulier, celui du 
sacrifice à Isis (mh; ejxevstw de; mhqetni; ajvllwi ajpeivrwç th;[n qusivan poei'n th'i] qea§i hj; uJpo; 
tou' iJerevwç). Ce règlement mentionne également des tables d’offrande, des libations de vin, une 
procession à la torche lucnayiva et des victimes sacrifiées sans que leur nature ne soit spécifiée. 
À Délos, la Chronique du Sarapieion A évoque l’apparition du culte sur l’île. C’est un dénommé 
Apollônios qui apporta d’Égypte les divinités « isiaques », désignées dans la première partie du 
texte par le complément to;n qeo;n alors qu’il est fait allusion, dans la composition poétique 
de Maiistas, aux « images antiques rapportées par l’ancêtre d’Apolloniôs de Memphis même » 
(<pa>t<r>o;ç d’ oiJ dhnaia; path;r ejkovmissen ajp’ aujth'ç Mevmfidoç). La notion de culte 
traditionnel kaqw;ç pavtrion est importante même si nous n’appréhendons que difficilement 
ce que cette notion recouvre dans ce cas précis ; quoi qu’il en soit, cette précision fonde la 
« régularité » du culte délien. Dans la composition poétique est mentionné l’encensement (kai; 
se fiv>wç quev<e>ssin ajrevssato) alors que sont également employés les verbes qerapeuvw 
et quhpoleven. Le fils d’Apollônios a succédé à son père dans cette charge, sous le titre de 
diadexamevnoç. Le petit-fils du fondateur, lui aussi appelé Apollônios, reçut de son père les 
objets sacrés (ta; iJera;) et vit l’édification du sanctuaire du dieu. L’enseignement est familial 
ainsi que l’indique l’expression (didacqei;ç ejk patro;ç). Le petit-fils du fondateur est qualifié 
de so;n qeravponta 103 et sw'i teu'xaç qeravponti ; c’est d’ailleurs à partir de cette racine que 
sont désignés les fidèles du culte (qevrapeç). Enfin, la mention ejk tw'n iJerevwn laisse entendre 
qu’Apollônios, l’Égyptien, occupait une fonction religieuse dans sa patrie d’origine auprès 
du dieu Sarapis. En dehors de ces deux exemples, n’apparaissent dans les sanctuaires isiaques 
du monde méditerranéen antique que de rares individus d’ascendance égyptienne. Ainsi, à 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 365

	 104	 À Tebtynis et à Karanis ont été mis 
au jour des deipnhthvria : V. Rondot, 
Tebtynis II. Le temple de Seknebtynis et 
son dromos, FIFAO 50, 2004, p. 150-152 et 
E. Peterson « The temple of Pnepheros 
and Petesouchos » dans A. Boak (éd.), 
Karanis. The Temples, Coin Hoards, Bo-
tanical And Zoölogical Reports (Seasons 
1924-1931), Ann Arbor, 1933, p. 35-42. Sur 
ce site, ces bâtiments sont qualifiés de 
« maisons », l’auteur ne désigne comme 
dipnhthvrion que la structure T 4 en 
raison de sa dédicace sous le règne de 
Vespasien inscrite sur le linteau de sa 
porte d’accès : E. Bernand, Recueil des 
inscriptions grecques du Fayoum. I. La 
« méris » d’Hérakleidès, Leyde, 1975, no 87, 
p. 181-183. De la vaisselle fut d’ailleurs dé-
couverte dans ces structures, ainsi qu’une 
effigie d’Harpocrate en terre cuite 
(Kelsey Museum of Archaeology, Ann 
Arbor, inv. 6449), une tête d’Aphrodite 
Anadyomène en pierre (inv. 25817), un 

bronze d’Aphrodite Anadynomène 
(inv. 24089), un bronze de Nefertoum 
(inv.  6286) et la représentation d’un 
chien en terre cuite (inv. 6904).
	 105	 P. Oxy. I, 110 ; P. Oxy. III, 523 ; 
P. Oxy. XII, 1484, ; P. Oxy. XIV, 1755 ; 
P. Oxy. XXXI, 2592 ; P. Oxy. LII, 3693 ; 
P.  Oxy, LXIII, 4339 ; P. Oxy. LXVI, 
4540 ; PSI XV, 1543 ; SB XVIII, 13875 ; 
P.  Noviomagensis 4 ; P. Youtie I 52 ; 
P. Fouad 16 ; P. Yale 85 ; mention d’un 
symposium de Sarapis (A. Bernand, 
Le Paneion d’El Kanaïs : les inscrip-
tions grecques, Leyde, 1972, no 59 bis, 
p. 131-135). À ce sujet : J. Milne « The 
Kline of Sarapis », JEA 11, 1925, p. 6-9 ; 
H. Youtie, « The Kline of Sarapis », HTR 
41, 1948, p. 9-29 ; L. Castiglione, « Zur 
Frage der Sarapis-Kline », AcAnt 9, 1961, 
p. 287-303 ; L. Koenen, « Eine Einla-
dung zur Kline des Sarapis (P.  Colon 
inv.  2555) », ZPE 1, 1967, p.  121-26 ; 
C.-H. Kim, « The Papyrus Invitations », 

JBL 94, 1975, p.  391-402 ; J. Gilliam, 
« Invitations to the Kline of Sarapis », Col-
lectanea Papyrologica in honor of H. Youtie, 
I, Bonn, 1976, p.  315-324 ; Th. Kraus, 
« Sarapis auf die Kline », JDAI 94, 1979, 
p. 566-577. Ces dîners ne sont, en aucun 
cas, propres au dieu. La klinè pourrait 
avoir eu lieu dans le pastophorium : les in-
ventaires déliens (RICIS 202/0423 A I,19 
et 202/0424 B I,17) mentionnent en 
effet un lit (klivnh) dans le pastophorion, 
dès 156/155, à moins qu’il s’agisse d’une 
offrande déplacée.
	 106	 Deux textes au moins consi-
gnent une invitation à dîner chez un 
des membres de la sodalité cultuelle : 
P. Oxy. III, 523 et P. Osl. III, 157.
	 107	 Fr. Perpillou-Thomas, Fêtes 
d’Égypte ptolémaïque et romaine d’après 
la documentation papyrologique grecque, 
StudHell 31, 1993, p. 3-19 et 27-28.

Ambracie (Grèce continentale), au ier siècle av. J.-C., le dénommé Kanôpos, probablement 
un Égyptien hellénisé, occupe les fonctions de prêtre (RICIS 111/102). Une seule inscription, 
une copie romaine d’un décret de 174 av. J.-C., découverte à Laodicée de Syrie consigne un 
nom égyptien natif, Hôros (RICIS 402/301), mais il apparaît, sur cette stèle aux côtés de deux 
autres prêtres de Sarapis et d’Isis dénommés Apollodôros et Antiochos. Si les textes ne nous 
permettent d’appréhender que difficilement le caractère spécifique de ce culte, celui-ci semble 
transparaître dans la disposition de certains sanctuaires isiaques élevés hors d’Égypte qui se 
distinguent par leur agencement.

En Égypte, dans certains cas, les divinités isiaques ont pris place dans le même espace cultuel 
et rituel que les divinités pharaoniques. Mais il existe toutefois des temples qui leur sont plus 
spécifiquement dédiés, tels ceux élevés dans la région alexandrine, dont Ras es-Sôda, dans le 
désert Oriental et, selon les sources papyrologiques, en plusieurs sites de Moyenne Égypte. Deux 
traits architecturaux rattachent cependant certains de ces édifices à la religiosité de l’Égypte 
romaine. Il semblerait ainsi que des salles de banquet aient été aménagées à Ras es-Sôda 104. 
Bien que la relation chronologique et fonctionnelle des structures découvertes sur ce site soit 
difficile à établir, leur présence témoigne de l’importance accordée à l’époque romaine aux 
associations religieuses et aux banquets célébrés autour d’une divinité. Ces réunions pouvaient 
d’ailleurs se tenir à l’intérieur du sanctuaire comme hors de son emprise. La documentation 
papyrologique de langue grecque apporte ici encore d’importants témoignages 105. Ces repas 
désignés comme klivnh, qui se tenaient à des dates et en des occasions variables, le plus souvent 
pris dans un oi\koç 106, ne sont pas toujours liés à la célébration de fêtes religieuses 107.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 366	 florence saragoza

	 108	 On regrettera d’autant plus de ne 
disposer d’aucun élément sur la nature 
de ces prêtrises. Au Mons Claudianus, 
la présence d’un bâtiment annexe si-
tué à l’entrée du temple (salles B à G) 
fait songer à la zone sud de l’Iseum de 
Pompéi, nommée pastophorion par les 
chercheurs. Composé d’une succession 
de petites salles, il semble inadapté à 
l’accueil des fidèles, mais, contrairement 
au site campanien, aucune pièce aussi 
spécifique de l’habitat comme une cui-
sine ou un balneum n’a été retrouvée ; 
faut-il y reconnaître un logement destiné 
au gardien ou au prêtre du temple ? Cette 
hypothèse soulèverait alors la question 
de la nature de cette charge et de sa 
durée. Signalons toutefois la mention 
dans la correspondance sur ostraca 
de Péténéphotès du titre d’ajrciereuvç 
d’un suvnodoç (inv  . 6153). À propos 
de la crypte aménagée dans la pièce 
O du temple du Mons Claudianus : 
J.-M. Carrié, « Le temple de Sérapis », 
dans V. Maxfield, D. Peacock (éd.), Sur-
vey and Excavation. Mons Claudianus 
(1987-1993) II. Excavations : part 1, FIFAO 
43, 2001, p.  134-136. Le nom antique 
d’une des carrières semble d’ailleurs 
faire référence à cet oracle (ibid., p. 135). 
Pour Dios, voir H. Cuvigny, « Travaux 
de l’Institut français d’archéologie 

orientale. Déserts. Praesidia du désert 
Oriental, Dios, Bi’r Bayza », BIFAO 
108, 2008, p. 446-447 et surtout ead., 
« The Shrine in the praesidium of Dios 
(Eastern Desert of Egypt) : Graffiti and 
Oracles in Context », Chiron 40, 2010. 
Les fouilles ont en effet permis la mise au 
jour d’un matériel mantique de première 
importance : des réponses oraculaires 
pré-inscrites sur ostraca avec indication 
du moment de la journée où l’oracle est 
consulté. Ces documents relèvent de la 
bibliomancie.
	 109	 D. Franckfurter, Religion in Ro-
man Egypt. Assimilation and Resistance, 
Princeton, 1998. À propos des oracles 
voir plus particulièrement les pages 
153-179.
	 110	 On regrette alors d’autant plus le 
peu d’informations disponibles pour 
Antinoé. A. Gayet a dégagé lors de la 
campagne menée à l’hiver 1896-1897 
pour É. Guimet, deux temples qu’il dé-
signe par les termes de Iseum et Serapeum. 
Fouillés sommairement, ils ne firent l’ob-
jet que d’une brève description publiée 
dans les Annales du musée Guimet. Le 
temple d’Isis est élevé en granit rose 
dans une cour à portiques ; il semble 
se composer d’un pronaos et d’un naos. 
À l’intérieur du téménos furent mises au 
jour des stèles votives dont le texte n’est 

pas reproduit ainsi qu’une statuette frag-
mentaire d’Isis adossée à un pilier dor-
sal, aujourd’hui conservée au musée du 
Louvre (inv. E 22 459). Le second temple, 
situé au nord du decumanus principal, 
se dresse dans « une vaste cour dallée à 
portiques » ; il s’apparente à un temple 
prostyle. L’identification à un sanctuaire 
de Sarapis repose sur la présence de nom-
breux éléments épigraphiques, ici encore 
non détaillés. Il est toutefois tentant, au 
regard de l’histoire de la collection, de 
lui attribuer une stèle calcaire transfé-
rée au musée du Louvre avec le fonds 
égyptien du musée Guimet (inv. 3659 et 
Louvre, inv. E 21158). Elle est ornée de la 
représentation d’Isis-Thermoutis et de 
Sarapis-Agathodaimon disposés sous un 
édicule à fronton de part et d’autre d’une 
hydrie. Cette œuvre, dédiée à Hélios 
grand Sarapis par Achilleus, fils d’Hé-
rakleidès fut publiée par É. Bernand sans 
provenance précise (Inscriptions grecques 
d’Égypte et de Nubie au musée du Louvre, 
Paris, 1992, no 34, p. 87-88, pl. 25). Les 
données relatives à ces deux temples 
restent ténues en raison de l’absence de 
publication ; seule l’interprétation de 
A. Gayet permet de les définir comme 
des sanctuaires isiaques.

Enfin, dans le microcosme que constitue le désert Oriental, la chapelle de Dios et le temple 
du Mons Claudianus 108 comportent tous deux un aménagement oraculaire, installation peu 
fréquemment conservée dans l’architecture égyptienne. Sur ce site, une analyse de la physiono-
mie des vestiges permet d’y reconnaître un oracle oral : l’accès aménagé sous le massif dessert 
une petite pièce exiguë dans laquelle la personne qui parlait au nom du dieu se tenait debout 
et de profil afin que sa voix porte, mais l’hypothèse d’un conduit amplifiant peut également 
être formulée. L’arrière de l’aménagement du fond de la chapelle est en effet creux et permet 
ainsi la diffusion des sons. Il est probable que l’ensemble était fermé par un rideau ou un élé-
ment en bois, aucune encoche n’a toutefois été remarquée. Ces deux éléments trouvent une 
résonance certaine avec l’évolution de la religion égyptienne d’époque romaine 109.

Dès lors, la question de l’environnement culturel dans lequel se dressaient notamment les 
édifices d’époque romaine doit être posée. Le désert Oriental correspond à un milieu militaire, 
assez proche de l’empereur. L’initiateur de la rénovation du temple de Louqsor est également 
un militaire, certes moins titré, mais tout de même lié au préfet. L’armée semble, grâce à l’im-
plantation régulière de garnisons, constituer un instrument de diffusion efficace, notamment 
de la vénération de Zeus Hélios Sarapis sous les règnes de Trajan et d’Hadrien 110. Un autre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 367

	 111	 G. Wagner, « Nouvelles inscrip-
tions d’Akôris », Hommages à la mémoire 
de Serge Sauneron II, BdE 82, 1979, 
p. 51-56. Le temple fut pour sa part re-
péré à la même époque (P. Grossmann lui 
consacra un article : « Ein kaiserzeitliches 
Sarapis-Heiligtum in Akoris », MDAIK 
37, 1981, p. 199-202), mais ne fut fouillé 
que plus récemment par la mission japo-
naise de Tehneh (H. Kawanishi (dir.), 
Report of the Excavations at Akoris in 
Middle Egypt (1981-1992), Kyoto, 1995, 
p. 130-143). La première interprétation, 
désavantagée par l’absence de travaux 
archéologiques, proposait de reconnaître 

dans les vestiges alors visibles un propy-
lone ; il s’agit en fait du pronaos d’un 
temple tétrastyle sur podium qui est 
précédé d’un escalier en briques. En de-
hors des deux inscriptions mentionnées 
ci-dessus, découvertes le long de la voie 
menant au temple et qui semble avoir 
servi de voie processionnelle, aucun élé-
ment isiaque n’a été mis au jour lors des 
campagnes japonaises. Aussi, l’équipe 
japonaise doute-t-elle de l’identification 
proposée en 1979 et n’attribue pas ce 
monument au culte de Sarapis. La da-
tation proposée à partir du module des 
briques employées dans la construction 

de l’escalier axial est très avancée, assi-
gnée au ive siècle apr.  J.-C., date qui 
semble très tardive. 
	 112	 Pour le P. Cair. 59 034, les commen
tateurs ont généralement compris qu’il 
était question d’un site non égyptien 
et que ce texte montrait comment 
les cultes isiaques s’étaient implantés 
à l’extérieur, à la suite des initiatives 
individuelles. Pour sa part, K. Rigsby 
(« Founding a Sarapeum », GRBS 42, 
2001, p. 117-124) estime que l’objet de 
la demande concerne le quartier grec de 
Memphis.

sanctuaire romain, celui d’Achôris, témoigne, lui aussi, de la présence de militaires parmi les 
dévots des cultes isiaques ; une garnison romaine chargée de la surveillance des carrières et de 
la navigation y stationne. L’emplacement du temple a été localisé à la suite de prospections 
épigraphiques qui ont livré deux stèles dédiées à Zeus Hélios Mégas Sarapis par des centurions 
de la XXe légion 111.

Dans trois cas au moins, ces Romains sont d’ailleurs les commanditaires des édifices ou 
de leur réfection. Ces initiatives privées nous interrogent sur le rapport entretenu entre les 
dédicants et les divinités honorées ; faut-il comprendre que les militaires ont souhaité retrouver 
en Égypte des dieux d’autant plus familiers qu’ils étaient également vénérés par l’entourage 
impérial ? Les circonstances de l’édification du temple de Médamoud restent pour leur part 
méconnues en l’absence de toute donnée épigraphique et seules celles de la dédicace par un 
pérégrin du pied votif sont connues au temple de Ras es-Sôda. En dehors du milieu militaire, des 
constructions isiaques ont été commanditées par de hauts dignitaires lagides 112. Pour l’époque 
hellénistique, deux textes des archives de Zénon, conservés au musée égyptien du Caire, évo-
quent la construction de sanctuaires pour Sarapis. Le premier, le plus ancien (P. Cair. 59 034), 
reprend une thématique fréquente dans l’historiographie du culte de Sarapis, celle de l’onirisme. 
Cette lettre est envoyée à Apollônios par un dénommé Zoïlos d’Aspendos, « recommandé par 
les amis du Roi ». Celui-ci y dévoile que le dieu lui est apparu en songe afin de lui ordonner de 
traverser la mer et de révéler l’oracle divin à Apollônios. Le dieu souhaite, en effet, que lui soit 
élevé un temple. Le second (P. Cair. 59 168), daté de l’année suivante, 256 av. J.-C., découvert 
à Philadelphia, dans le nome Arsinoïte, consigne l’ordre du diocète Apollônios à Zénon de 
faire édifier un Sarapieion, « à côté du temple d’Isis, non loin du temple des Dioscures ».

Au terme de cette étude, il apparaît que si les divinités isiaques sont attestées en Égypte, 
leur implantation dans le champ cultuel n’est pas uniforme. D’un point de vue formel, deux 
catégories architecturales semblent se dégager. La première réunit les temples qui, par leur 
équipement statuaire, s’apparentent fortement, sous réserve des retenues rappelées ci-dessus, à 
la définition de la notion « isiaque » telle qu’attestée hors d’Égypte. C’est notamment le cas de 
Ras es-Sôda, de Louqsor ou de Médamoud. La seconde catégorie se compose de temples qui 
ont accueilli au sein de leur panthéon des divinités du cercle isiaque, comme ceux de Dendéra, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 368	 florence saragoza

	 113	 W. Van Andringa, Fr. Van 
Haeperen, « Le Romain et l’étranger : 
formes d’intégration des cultes étran-
gers dans les cités de l’Empire romain », 
dans Ch. Bonnet, V. Pirenne-Delforge, 
D. Praet (éd.), Les religions orientales dans 
le monde grec et romain : Cent ans après 

Cumont (1906-2006), Études de philologie, 
d’archéologie et d’histoire anciennes XLV, 
Bruxelles-Rome, 2009, p. 30-33. 
	 114	 Voir supra.
	 115	 Ch. Bonnet « Repenser les re-
ligions orientales : un chantier inter-
disciplinaire et international », dans 

Ch. Bonnet, J. Rüpke, P. Scarpi (éd.), 
Religions orientales - culti misterici. Neue 
Perspektiven, Postdamer Altertumswissen-
schaftliche Beiträge 16, Stuttgart, 2006, 
p. 7-10.

de Douch ou de Tebtynis. Toutefois, si cette distinction apparaît pertinente sur le plan formel, 
elle ne l’est pas sur le plan religieux. En effet, les exemples de Louqsor et de Médamoud dé-
montrent que la construction d’un édifice particulier, affecté à ce cercle divin, ne les distingue 
pas pour autant de la seconde catégorie architecturale, puisque ces deux monuments sont 
élevés au sein du téménos d’un temple majeur de tradition pharaonique. L’architecture ne 
constitue donc pas un critère d’évaluation pertinent. Ce sont les circonstances d’édification 
qui les singularisent notamment par leur rattachement au culte impérial ainsi que l’indiquent 
les dédicaces de Louqsor ou du désert Oriental. Ce contexte implique sans aucun doute un 
financement particulier des édifices qui doit s’apparenter à une évergésie. De même, l’insertion 
des Sarapieia dans le schéma urbanistique des villes du Fayoum témoigne également de cette 
assimilation de temples qui par leur architecture se démarquent des canons pharaoniques. 
Ainsi, les membres de la famille isiaque, plus ou moins transformés par de multiples contacts, 
ont naturellement trouvé des adorateurs dans la vallée du Nil d’autant plus facilement que le 
polythéisme égyptien n’a jamais été exclusif. La présence « isiaque » est d’ailleurs perceptible dans 
les différentes sphères du champ religieux. Toutefois, on ne peut parler de « religion isiaque » 
comme s’il s’agissait d’un courant extérieur à la religion égyptienne, puisqu’on ne peut pas 
mettre en évidence de nouvelles conceptions rituelles ou cosmologiques ni l’apparition d’une 
nouvelle identité religieuse et cela même si ce courant peut présenter certaines particularités.

Ce panorama démarque cependant de celui que l’on peut dresser pour les sanctuaires isiaques 
élevés hors d’Égypte qui se distinguent notamment par l’organisation de leurs espaces rituels 
et liturgiques 113. Il semble donc que le syntagme « isiaque » lui-même doive être nuancé en 
soulignant son caractère non exclusif 114. Les documents ici réunis dressent, par leur mise en 
perspective, le constat de contextes spécifiques différenciés qui témoignent à des degrés divers 
non seulement d’une présence isiaque en plusieurs lieux et périodes de l’Égypte gréco-romaine, 
mais surtout de son appropriation par différents milieux socioculturels et religieux extérieurs 115. 
Au final, ils attestent que le culte isiaque et la religion égyptienne isiaque sont les deux facettes 
de l’émergence de la gens rassemblée autour d’Isis, avec de nombreux points de convergence 
et une ouverture commune.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la « maison à double-carré » de médamoud et les sanctuaires isiaques d’égypte	 369

fig. 1 a-b.  Fragments de statues drapées découverts à Médamoud. 
a. Figure au « nœud isiaque » ; b. Personnage féminin.

Ar
ch

iv
es

 If
ao

Ar
ch

iv
es

 If
ao

Ar
ch

iv
es

 If
ao

Ar
ch

iv
es

 If
ao

fig. 2.  Tête de Sarapis au calathos.

fig. 3 a-b.  Bustes fragmentaires découverts. 
a. Personnage féminin ; b. Sarapis.

fig. 4.  La maison à double carré 
de F. Bisson de La Roque vue depuis 
le sud-est.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 370	 florence saragoza

0 10 m

N

fig. 5.  Plan du Sarapieion.

fig. 6.  Les installations du « groupe XII » dégagées en 1929.

A.
 B

au
et

Ar
ch

iv
es

 If
ao

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 349-370    Florence Saragoza
La « maison à double-carré » de Médamoud et les sanctuaires isiaques d’Égypte.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



