
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 112 (2013), p. 215-224

Elka Koleva-Ivanov

Osiris et les briques sacrées.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711707      ????? ?????????? ??????? ???? ?? ???????
??? ???? ?? ??????? ??????? ?? ???????? ???????? ????????????
?????????? ????????? ?????? ?????? ?? ??? ??????? ?????:

   Omar Jamal Mohamed Ali, Ali al-Sayyid Abdelatif

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 112 - 2012

L’auteur remercie Emmanuel Jambon 
pour son aide et ses précieux conseils.
	 1	 Pour une première édition des 
textes, cf. J.-Cl. Goyon, « Textes mytho-
logiques II. “Les révélations du mystère 

des quatre boules” », BIFAO 75, 1975, 
p. 349-399. Le rituel a été revu et repu-
blié par id., Le papyrus d’Imouthes : Fils 
de Psintaês : Au Metropolitan Museum of 
Art de New York (Papyrus MMA 35.9.21), 

New York, 1999, p. 63-73, pl. XXV-XXXI. 
Voir aussi M. Étienne, Heka, magie et 
envoûtement dans l’Égypte ancienne, Paris, 
2000, p. 36-39.

elka koleva-ivanov

En Égypte� ancienne, la brique en tant qu’objet sacré se trouve au cœur de plusieurs 
	 pratiques religieuses. C’est le cas des briques dites « magiques » qui font partie des rituels  
	 funéraires du Nouvel Empire et dont la fonction est décrite dans le Livre des Morts. 

Il en va de même des briques de naissance qui sont personnifiées par plusieurs déesses et qui 
occupent une place importante dans les rites funéraires et dans les pratiques apotropaïques.

Plusieurs documents témoignent des liens étroits qui existent entre ces briques sacrées et le 
dieu Osiris. Liens, qui se sont progressivement mis en place probablement dès la fin du Moyen 
Empire et qui ont continué à subsister jusqu’aux époques tardives.

Osiris et les quatre briques d’Héliopolis

Parmi les briques sacrées, les quatre briques d’Héliopolis mentionnées dans le rituel « Les 
révélations du mystère des quatre boules 1 » sont les plus mal connues.

Ce rituel est attesté, en l’état actuel de la recherche, sur huit documents datant du Nouvel 
Empire jusqu’à l’époque gréco-romaine et relevant de contextes différents : magique, liturgique 

Osiris et les briques sacrées

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 216	 elka koleva-ivanov

	 2	 La conception religieuse du ri-
tuel remonte très probablement au 
Moyen Empire, comme en témoi-
gnent certains fragments de la chapelle 
érigée par Kha-ânkh-Rê-Sebekhetep à 
Abydos représentant l’association des 
quatre déesses léonines identifiées aux 
quatre boules. Cependant, la présence 
de boules en argile dans certaines tombes 
de l’Ancien Empire nous conduit à pen-
ser qu’il peut être encore plus ancien, 
cf. M. Baud, M. Étienne, « Le vanneau 
et le couteau. À propos d’une scène de 

“sacrifice” sur deux étiquettes thinites », 
dans J.-P. Albert, B. Midant-Reynes 
(éd.), Le sacrifice humain en Égypte an-
cienne et ailleurs, Paris, 2005, p. 111-112 
et Chr. Ziegler, « À propos du rite 
des quatre boules », BIFAO 79, 1979, 
p. 437-439 avec bibliographie.
	Le texte le plus complet du rituel figure 
sur le P. MMA 35.9.21, col. 26-32. Il 
s’agit d’un recueil de plusieurs rituels 
concernant Osiris et datant de l’époque 
grecque. De cette époque datent éga-
lement deux autres versions du rituel : 
les papyrus inédits Brooklyn 47.218.138 
(XII, x+15 à x+25 et XIII, 1 à 16) qui est 
un recueil de formules magiques contre 
les animaux venimeux et Berlin 3037 
(ro col. 1-3). Le rituel est également at-
testé sur deux phylactères du Nouvel 

Empire, les papyrus Louvre E 3237 et 
E 3239 (cf. É. Chassinat, « Les papyrus 
magiques 3237 et 3239 du Louvre », RT 
14, 1893, p. 10-17). Ces deux phylactères 
qui ont pour but de protéger leur pro-
priétaire du venin sont les plus anciennes 
attestations du rituel connues à ce jour. 
Les trois autres documents se présentent 
sous une forme monumentale : il s’agit, 
d’une part, de deux inscriptions sur 
les murs du temple d’Hibis à Khargeh 
(salle XV, nos 143-144, cf. PM VII, 288 ; 
N.G. Davies, The Temple of Hibis in 
el Khargeh Oasis. Part III, The Decora-
tion, New York, 1953, p. 20, pl. 20 et 75), 
d’autre part, du fragment de porte B8 du 
musée Guimet (inv. 14730, cf. A. Moret, 
Catalogue du musée Guimet : galerie égyp-
tienne : stèles, bas-reliefs, monuments di-
vers, Annales du musée Guimet 32, 1909, 
p. 126-127) qui date de la XXXe dynastie 
et qui appartenait à un particulier. Enfin, 
le troisième document est un bloc du 
musée Pouchkine (123/1022) qui pour-
rait appartenir au montant de la porte 
B8 (cf. S. Hodjash, O.  Berlev, The 
Egyptian Reliefs and Stelae in the Pushkin 
Museum of Fine Arts Moscow, Léningrad, 
1982, p. 181, no 123/1022, planche p. 179). 
	 3	 La mention des quatre briques se 
trouve sur cinq documents : P. MMA 
35.9.21, col.  26, 9-10 et col.  31, 6-7 ; 

P. Louvre E 3239, l. 10-11 ; Hibis, salle 
XV, no 143-144, registre 3 ; P. Berlin 3037 
et P. Brooklyn 47.218.138.
	D’après J.F. Borghouts, (The Magical 
Texts of Papyrus Leiden I 348, OMRO 
51, 1971, p.  95), le mot ḏb.t dans le 
P. Louvre E 3239 serait plutôt le terme 
dbȝt « coffre » qu’il met en relation avec 
les mentions bien connues du coffre 
(ʿfdt) d’Héliopolis. Cependant, ici, il 
s’agit bien du terme « brique » déter-
miné par le signe . De même, le texte 
précise qu’il y en a quatre et que deux 
d’entre elles sont brisées. Les textes ma-
giques et religieux mentionnant le coffre 
d’Héliopolis rapportent que celui-ci a 
été ouvert, et non brisé. Le rituel des 
quatre boules indique également que 
les briques sont faites de faïence (ṯḥn.t) 
et le coffre d’Héliopolis est représenté 
le plus souvent comme étant fabriqué 
en bois d’acacia. 
	Il ne faut pas, non plus, faire la confusion 
avec le terme ḏb.t écrit parfois avec le 
déterminatif  dans le P. Jumilhac, XXI 
(XIII, 15-XIV, 21) et que J. Vandier tra-
duit par « boîte ». Celles-ci, au nombre 
de deux, contenaient les yeux d’Horus. 
Elles ont été dérobées par Seth et fi-
nalement reconstituées par Anubis 
(cf.  J. Vandier, Le Papyrus Jumilhac, 
Paris, 1962, p. 73-74).

et privé 2. Il contient les instructions pour la fabrication et l’utilisation de quatre boules en 
argile qui ont pour rôle de protéger Osiris contre Seth et ses compagnons. Le texte se compose 
de quatre formules magiques correspondant chacune à une boule protectrice. Ces formules 
sont suivies de plusieurs autres conjurations plus générales.

La mention des quatre briques d’Héliopolis apparaît dans le texte relatif à la deuxième 
boule, ainsi que dans une des récitations finales 3. Dans ces deux passages, Seth est accusé 
d’avoir commis un sacrilège, celui d’avoir « parlé au sujet des quatre briques de faïence qui 
sont à Héliopolis » :

1.	 jmj=k tkn r ḥʿ.w nṯr šps ntk j.jrj ḏd r tȝ 4 ḏb.wt n ṯḥn.t nty m Jwnw sn.ty jm sḏ m pȝ hrw
	 Ne t’approche pas du noble a corps divin ! C’est toi qui as parlé des quatre briques de faïence qui 

sont à Héliopolis b ! Deux d’entre elles sont brisées en ce jour !	 (P. MMA 35.9.21, col. 26, 9)

2.	 j Stẖ ntk j.jrj ḏd r tȝ 4 ḏb.wt n ṯḥn.t nty m Jwnw sn.ty jm ḫr ḥr tȝ
	 Ô Seth, c’est toi qui as parlé des quatre briques de faïence qui sont à Héliopolis ! Deux d’entre 

elles sont tombées à terre !	 (P. MMA 35.9.21, col. 31, 6-7)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


osiris et les briques sacrées	 217

	 4	 Voir aussi D. Meeks, Mythes et 
légendes du Delta, d’après le papyrus 
Brooklyn 47.218.84, MIFAO 125, 2006, 
p. 8 et p. 188-189. D’après ce papyrus, 
Seth a endommagé quatre reliques 
divines appartenant à quatre divini-
tés différentes qui se trouvent dans la 
« Place-de-l’œil-oudjat » à Héliopolis.
	 5	 Cf. J.-Cl. Goyon, op. cit., p. 362 et 
p. 394. Le paragraphe (P. MMA 35.9.21, 
col. 26, 13-14) ḏd rn{n} tȝ 4 tj.wt nty m 
ḥwt-bnbn m Jwnw doit être compris 
plutôt : ḏd=k rn{n} …, comme on le 
trouve plus loin à la col. 32, 1-2.

	 6	 Sur les fils d’Horus et leur fonc-
tion protectrice, voir, entre autres, 
M.  Heerma Van Voss, LÄ III, 1980, 
col. 52-54, s. v. « Horuskinder ».
	 7	 Cf. Ph. Derchain, ElKab I : les 
monuments religieux à l’entrée de l’Ouady 
Hellal, Turnhout, 1971, p. 17, doc. 7 et 
p.  31, doc. 38 ; N.G. Davies, op.  cit., 
pl.  20, mur est, col.  17. Voir aussi 
Dendara X, 201.
	 8	 Cf. Chr. Ziegler, op. cit. Sur l’iden-
tification des déesses léonines aux quatre 
boules, cf. Edfou, Mammisi, 112, l. 9-10.
	 9	 Il s’agit des P. Chester Beatty VIII, 
vo 4, 1-7, 5 (cf. A. H. Gardiner, Chester 

Beatty Gift, HPBM III, vol. 1, Londres, 
1935, p. 72-74), P. CGT 54055 (= P. Turin 
1942, cf.  A. Roccati, « Nuovi paral-
leli torinesi di testi magici ramessidi », 
Aegyptus 49, 1969, p. 7-11) et P. DM 44 
(cf. Y. Koenig, « Le contre-envoûtement 
de Ta-i.di-Imen, Pap. Deir el-Médineh 
44 », BIFAO 99, 1999, p. 259-281).
	 10	 Sur les différents coffres osiriens, 
cf.  J.F. Borghouts, « The Enigmatic 
Chests », JEOL 23, 1973-74, p. 358-364 et 
aussi É. Chassinat, Le mystère d’Osiris 
au mois de Khoiak, Le Caire, 1966-1968, 
p. 60-62.

Notes de lecture
a.	 Le terme šps « noble » ne figure que dans la version du P. MMA 35.9.21.
b.	La traduction suit les textes des P. Louvre E 3239, P. Berlin 3037 et P. MMA 35.9.21. D’après 

le texte du temple d’Hibis, les briques se trouvent dans le ḥwt-ʿȝt m Jwnw « le temple à 
Héliopolis » et, selon le P. Brooklyn 47.218.138, dans le ḥwt-bnbn m Jwnw « le temple du 
pyramidion à Héliopolis ».

Les quatre briques d’Héliopolis sont ainsi présentées comme des objets sacrés qui ne doi-
vent pas être profanés. Le lien direct que le rituel établit entre ces objets et Osiris leur confère 
une importance particulière : parler à leur sujet signifie agir contre le dieu. Le rituel ne dit pas 
explicitement que deux des briques ont été cassées à cause de la parole de Seth. Cependant, 
il présente les nombreux sacrilèges que le dieu a effectués dans le temple d’Héliopolis où les 
briques se trouvent (col. 32, 1-9). On peut donc supposer que les briques faisaient partie des 
objets endommagés.

Les textes relatifs aux mystères et à la protection d’Osiris contiennent d’autres exemples de 
sacrilèges du même type 4. Le rituel des quatre boules comporte également l’interdiction de 
dire le nom des quatre effigies (tj.wt) qui sont à Héliopolis. Comme pour les briques, cette 
proscription apparaît dans une des incantations concernant les boules protectrices et dans 
une des formules finales 5. Les quatre effigies sont probablement celles des quatre divinités 
protectrices du corps d’Osiris, identifiées, le plus souvent, aux quatre fils d’Horus 6. Toutefois, 
il pourrait aussi bien s’agir des quatre déesses léonines qui veillent sur Osiris 7, d’autant plus 
que ces dernières sont associées aux quatre boules bnn.t qui protègent le dieu 8.

Hormis les textes « osiriens », d’autres écrits se réfèrent aussi à ces sacrilèges. Certains textes 
magiques du Nouvel Empire interdisent de parler au sujet du coffre (ʿfdt) d’Osiris 9. Il s’agit 
d’un coffre en bois d’acacia contenant différentes reliques du corps divin 10. Le mal, qui peut 
se présenter sous diverses formes en fonction des contextes (ḥkȝ, ḫfty…), est, dans tous les cas, 
assimilé à Seth. Il est conjuré et repoussé, puisqu’il a commis plusieurs profanations, parmi 
lesquelles celle d’avoir parlé contre Osiris, ainsi que de son coffre (ʿfdt) et de ce qui s’y trouve.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 218	 elka koleva-ivanov

	 11	 Cf. CT, sp. 335 et 336.
	 12	 P. Brooklyn 47.218.84, VII, 9-10 
dans D. Meeks, op.  cit., p.  17 et 
p. 225-226.
	 13	 Sur les différentes significations 
de la ṯḥn.t, cf. S. Aufrère, L’univers 
minéral dans la pensée égyptienne, vol. 2, 
BdE 105, 1991, p.  522-537. Voir égale-
ment le rite de répandre de l’or et de 
la faïence associés à l’orge et au blé vert 
dans J.-Cl. Goyon, « Répandre l’or et 
éparpiller la verdure : les fêtes de Mout 
et d’Hathor à la néoménie d’Epiphi et 
les prémices des moissons », dans J. Van 
Dijk (éd.), Essays on Ancient Egypt in 
Honour of Herman Te Velde, Groningen, 
1998, p. 85-99.

	 14	 Cf. Wsjr-m-tȝ-ṯḥn.t (LGG II, 567b). 
D’après le texte des mystères du mois de 
Khoïak, à Saïs, les rites osiriens prenaient 
place dans le Pr-ṯḥn où résidait le dieu 
(É. Chassinat, op. cit., p. 92, p. 267 et 
p. 269). Osiris est aussi celui qui se nour-
rit de l’or et de la ṯḥn.t (Cf. M. Broze, 
Mythe et roman en Égypte ancienne : les 
aventures d’Horus et Seth dans le papyrus 
Chester Beatty I, OLA 76, 1996, p. 107-
108). Voir également LdM, ch.17.
	 15	 Sur cette analyse, voir R.K. Ritner, 
The Mechanics of Ancient Egyptian 
Magical Practice, SAOC 54, 1993, p. 150 
et n. 678.
	 16	 Cf. J.-Cl. Goyon, « Textes mytho-
logiques II. “Les révélations du mystère 

des quatre boules” », BIFAO 75, 1975, 
p. 360 et p. 390. L’auteur traduit le pas-
sage par « on te frappe la tête, on brise tes 
os, on anéantit ton ba et on ne te laisse 
pas approcher pour voir le dieu grand ». 
Cependant, le texte précise bien que 
ce sont les briques qui agissent : ḥw=w 
tp=k sȝw=w ṯs.wt=k sḥm=w bȝ=k nn 
rd=w ẖn=k r mȝȝ nṯr ʿȝ. Le scribe y a 
clairement utilisé le pronom récent néo-
égyptien de la 3e personne du pluriel : .
	 17	 Cf. É. Chassinat, « Les papyrus 
magiques 3237 et 3239 du Louvre », RT 14, 
1893, p. 14-15 : P. Louvre E 3239, l. 13-15 : 
šr=w jr(.t)=k ḫtm=w r(ȝ)=k smȝ=w tw=k 
m(w)t=k m s.t n(.t) bȝbȝ=k.

Le matériau dans lequel les briques d’Héliopolis sont fabriquées, la faïence ṯḥn.t, n’a pas été 
choisi au hasard. La faïence possède, d’une part, d’importants pouvoirs apotropaïques. D’après 
les Coffin Texts, elle est utilisée pour vaincre le mal. Elle constitue un repas pour le défunt qui, 
en la mangeant, se retrouve sous sa protection 11.

D’après le rituel, les briques d’Héliopolis peuvent également être perçues comme des entités 
à caractère solaire. L’utilisation de la faïence dans ce cas peut être expliquée par ses liens avec 
le soleil levant. La faïence est associée à l’apparition de l’œil solaire et au commencement du 
cycle solaire. D’après le papyrus du Delta, elle est apparue à la suite de la guérison de l’œil 
sain dans la « montagne mystérieuse (ḏw štȝ) 12 ».

Enfin, de par sa couleur bleu-vert, la faïence est aussi mise en relation avec la lumière lunaire 
et avec sa bienfaisance sur les récoltes 13. Elle est ainsi un matériau associé à Osiris-régénérateur, 
comme en témoignent certaines épithètes osiriennes 14. Le chapitre 125 du Livre des Morts fait 
de l’amulette papyriforme en faïence (wȝḏ n ṯḥn.t) un symbole du corps d’Osiris. D’après ce 
texte, le défunt, après avoir rendu hommage aux différentes reliques osiriennes, reçoit une 
torche allumée et une amulette en faïence du « pays des Phéniciens ». Il doit mettre ces deux 
objets dans un cercueil, les enterrer auprès du lac sacré et se lamenter sur la tombe. Puis, il est 
censé les déterrer, éteindre la torche et casser l’amulette avant de les jeter dans l’eau. Tout ce 
rituel représente le meurtre d’Osiris et son enterrement 15. L’amulette papyriforme en faïence 
et la torche symbolisent ainsi le corps du dieu et subissent son sort. Par ses gestes, le défunt 
montre qu’il est initié aux mystères d’Osiris et qu’il peut, dès lors, faire partie des bienheureux.

Il n’est donc pas exclu que le choix de la faïence pour la fabrication des briques d’Héliopolis 
soit motivé tant par ses propriétés apotropaïques et son caractère solaire, que par la mise en 
scène des objets en faïence en tant que simulacres du corps osirien lors de pratiques rituelles, 
comme celles décrites dans le Livre des Morts.

D’après le rituel des quatre boules, les briques jouent un rôle direct dans la protection du 
corps divin. Leurs facultés protectrices rappellent fortement les pouvoirs des quatre déesses 
léonines et des quatre boules du rituel. Les briques peuvent frapper la tête de Seth, briser ses os, 
anéantir son âme-bȝ et ne pas le laisser approcher « le grand dieu 16 ». Le P. Louvre E 3239 rapporte 
également qu’elles sont capables de bloquer l’œil de Seth, de sceller sa bouche et de le tuer 17.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


osiris et les briques sacrées	 219

	 18	 Tkȝw-fdw (LGG VII, 444b-c). 
Cf. LdM, ch. 137 A et B. Pour le Rituel des 
quatre flambeaux, voir S. Schott, « Das 
Löschen von Fackeln in Milch », ZÄS 73, 
1937, p. 1-25; H. Altenmüller, LÄ III, 
1980, col. 1078-1079, s. v. « Löschen der 
Fackeln in Milch »; A. Gutbub, « Un 
emprunt aux textes des Pyramides 
dans l’hymne à Hathor, Dame de 
l’ivresse », dans Mélanges Maspero 1/4, 
MIFAO 66, 1961 et Fr. Labrique, « Du 
lait pour éteindre les torches à l’aube, 
à Deir el-Médineh », dans D. Mendel, 
U.  Claudi (éd.), Ägypteen in afro-
orientalisch Context gedenkschrift Peter 
Behrens, Cologne, 1991, p. 205-212.
	 19	 Jḫmw-sk (LGG V, 736 a-738 a). 
Cf. Y. Koenig, « Le papyrus de Mou-
temheb », BIFAO 104, 2004, p. 305-307.
	 20	 Špswt-fdwt (LGG VII, 66b). Voir 
J. Berlandini, « Ptah-Démiurge », RdE 
46, 1995, p. 17-19 et Y. Koenig, op. cit., 
p. 304-305 avec bibliographie. Voir aussi 
Špswt-fdwt-nt-pr-Ptḥ (LGG VII, 66b). 

	 21	 Sur les briques magiques en gé-
néral, voir J. Monnet, « Les briques 
magiques du musée du Louvre », RdE 8, 
1951, p. 150-162 ; A. Roth, C. Roehrig, 
« Magical Bricks and the Bricks of Birth », 
JEA 88, 2002, p.  121-139 ; É. Naville, 
« Les quatre stèles orientées du musée 
de Marseille », dans Comptes rendus 
du Congrès provincial des orientalistes, 
3e session, Lyon, 1878, p.  275-293 ; 
E. Thomas, « The Four Niches and 
Amuletic Figures in Theban Royal 
Tombs », JARCE 3, 1964, p. 71-78. Sur 
les publications de certaines briques en 
particulier, voir M. Heerma Van Voss, 
« An Egyptian Magical Brick », JEOL 
18, 1965, p.  314-318 ; D.P. Silverman, 
« Magical Bricks of Hanuro », dans 
P.  Der Manuelien (éd.), Studies in 
Honor of William Kelly Simpson, vol. II, 
Boston, 1996, p.  725-741 ; I. Regen, 
« Les “briques magiques” du vizir Ouser 
(ép. Thoutmosis III). Reconstitution de 
l’ensemble (Caire JE 37621, Avignon 

A 59) », Egyptian Museum Collections 
around the World, vol. II, Le Caire, 2002, 
p. 991-1002 ; id., « Une brique magique 
royale. Birmingham 1969 W 478 », 
ENIM  3, 2008, p. 23-42 ; L. Kákosy, 
« Magical Bricks from TT 32 », Funer-
ary Symbols and Religion, Kampen, 1988, 
p. 60-72.
	 22	 Pour l’étude du chapitre 151, cf. B. 
Lüscher, Untersuchungen zu Totenbuch 
Spruch 151, SAT 2, 1998.
	 23	 Selon le Livre des Morts, à l’ouest 
doit se trouver la brique portant le 
pilier-djed ; à l’est – celle qui est ornée 
de la figurine d’Anubis ; au sud – celle 
avec la torche et au nord – la brique 
portant la figurine momiforme. Ce-
pendant, les briques trouvées dans les 
tombes ne respectaient pas toujours cette 
configuration. Sur les différents place-
ments des briques magiques trouvées in 
situ, cf. A. Roth, C. Roehrig, op. cit., 
p. 122-125.

Les quatre briques du rituel se présentent donc comme des entités sacrées se trouvant, d’après 
certaines versions, dans le temple de Rê à Héliopolis, tout comme le « bélier » mentionné dans 
le texte concernant la première boule (col. 26, l. 3) et les « quatre grandes effigies » du texte 
relatif à la troisième boule (col. 26, l. 13-14). Elles peuvent ainsi être perçues comme des objets 
à caractère solaire préposés à la protection du corps d’Osiris contre les attaques de Seth. De 
par cette fonction, elles se trouvent en lien étroit avec les quatre boules bnn.t et les quatre 
déesses léonines. Il existe également plusieurs autres groupes de quatre entités présentes lors de 
la veillée d’Osiris et destinées à sa protection, comme les quatre torches 18, les quatre « Étoiles 
Impérissables 19 » ou les quatre Chepeset 20. Les quatre briques d’Héliopolis sont probablement 
une création locale, une adaptation par les prêtres de ces différents symboles apotropaïques. 
Elles peuvent aussi être rapprochées des briques de fondation dont un des rôles est de protéger 
le temple des dangers venant des quatre points cardinaux, ainsi que des briques de naissance 
et des briques magiques.

Les briques d’Héliopolis et les quatre briques magiques

Les briques dites « magiques » apparaissent à la XVIIIe dynastie dans les tombes royales 
et celles de hauts fonctionnaires 21. Elles sont en terre crue, au nombre de quatre et portent 
chacune une amulette et un texte magique. Ces briques sont fabriquées selon les instructions 
des chapitres 137A et 151A du Livre des Morts et ont pour fonction de protéger le défunt des 
dangers provenant des quatre points cardinaux 22, ce qui explique que chacune d’elles était 
placée auprès d’un des quatre murs de la chambre funéraire 23.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 220	 elka koleva-ivanov

	 24	 Ibid., p. 129-133.
	 25	 Il est également probable que 
le texte se réfère à sjn wȝḏ pour son 
efficacité en tant qu’argile « neuve ». 
L’utilisation de matériaux neufs dans 
les rituels magiques a une grande 

importance. Plusieurs textes magiques 
précisent que les incantations doivent 
être écrites avec de l’encre fraîche sur 
une ḏmʿ n mȝwt « feuille de papyrus 
vierge » pour que les traces des textes 
écrits antérieurement n’interfèrent pas 

avec la conjuration et n’affaiblissent son 
efficacité. Cf. S. Sauneron, « Le rhume 
d’Anynakhté (Pap. Deir el-Médineh 
36) », Kêmi 20, 1970, p. 12 et p. 17, n. (r).

Certaines études démontrent que les briques magiques sont liées aux briques de naissance 24. 
En effet, les quatre briques magiques, qui appartiennent à un contexte funéraire, peuvent 
aussi symboliser la renaissance et être, de ce fait, assimilées aux quatre briques de naissance. 
Par ailleurs, on constate qu’elles présentent également des similitudes avec les quatre briques 
d’Héliopolis.

D’une part, elles relèvent, les unes comme les autres, d’un contexte à la fois apotropaïque 
et funéraire. Les briques magiques sont destinées à la protection du défunt, entièrement assi-
milé à Osiris mort, tout comme les briques d’Héliopolis qui ont des pouvoirs prophylactiques 
importants et dont la mission principale est de protéger le corps divin.

D’autre part, on peut présumer que la protection effectuée par les briques d’Héliopolis est 
orientée vers les quatre directions cardinales, tout comme celle réalisée par les briques magiques. 
Les briques d’Héliopolis, par leur nombre et par leur présence dans le rituel des quatre boules, 
peuvent être rapprochées dans leurs fonctions apotropaïques des quatre boules bnn.t auxquelles 
le rituel est consacré et qui protègent Osiris des dangers venant des quatre points cardinaux.

Enfin, les briques magiques, à l’instar des briques d’Héliopolis, sont étroitement associées à 
Osiris, non seulement par le biais du défunt-Osiris, mais également par la nature de certaines 
amulettes présentes sur elles. Selon le chapitre 137A du Livre des Morts, sur la brique occiden-
tale doit être placé un pilier-djed qui est un objet osirien et sur la brique orientale, la figurine 
d’Anubis qui est étroitement associée à la protection du dieu mort. De même, d’après ce texte, 
la brique magique doit être faite en sjn wȝḏ, qui désigne l’argile crue, mais aussi l’argile verte 25, 
couleur osirienne par excellence.

Il existe, indiscutablement, des dissemblances entre les briques d’Héliopolis et les briques 
magiques. Les premières sont présentes uniquement dans des textes et n’apparaissent que 
dans un cadre mythologique. Elles appartiennent aux temps primordiaux et sont associées 
aux agressions de Seth envers Osiris. Les briques magiques, quant à elles, apparaissent dans 
les écrits sacrés, tels que le Livre des Morts, mais sont aussi matériellement représentées dans 
plusieurs tombes du Nouvel Empire. Leur fonction principale, celle de protéger le défunt dès 
son enterrement, est au service des hommes.

Cependant, malgré ces différences, nous avons vu que les deux types d’objets partagent 
plusieurs caractéristiques essentielles. Actuellement, il n’est pas possible d’établir la chronologie 
de leurs apparitions respectives puisque la version écrite la plus ancienne du rituel des quatre 
boules date probablement du Nouvel Empire. On peut, toutefois, se demander si les briques 
d’Héliopolis ne constituent pas un prototype mythologique pour les quatre briques magiques. 
En effet, même à supposer que les briques d’Héliopolis soient historiquement postérieures, 
elles précèdent les briques magiques dans la chronologie mythologique. Elles donneraient 
ainsi un fondement sacré à l’existence des briques magiques et renforceraient leurs pouvoirs 
apotropaïques.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


osiris et les briques sacrées	 221

	 26	 La première attestation remonte à 
la VIe dynastie, cf. N. Kanawati, Mer-
eruka and his Family. Part II, the Tomb 
of Waatetkhethor, ACE Reports 26, 2008, 
p. 26, pl. 60 (a) ; voir aussi A. Roth, 
C.  Roehrig, op.  cit., p.  131. Sur les 
msḫn.t en général, voir LGG III, 437b-
438b ; M.-Th. Derchain-Utrel, LÄ 
IV, 1982, col. 107, s. v. « Mesechenet » et 
A. Roth, C. Roehrig, op. cit., p. 129-138 
(avec bibliographie).
	 27	 Voir le grand hymne à Khnoum 
(Esna III 250, 19) : « Ils ont placé leurs 
quatre Meskhenet à leurs côtés, pour  
repousser les formes du mal par des in-
cantations » dans M. Lichtheim, An-
cient Egyptian Litterature, III, The Late 
Period, Berkeley, 1980, p. 114.
	 28	 Cette scène figure sur de nom-
breuses vignettes du Livre des Morts, 
voir, entre autres, le P. BM 10470.

	 29	 Elle est représentée en tant que 
femme dans la pyramide de Pépi Ier et en 
tant que faucon dans celles de Mérenrê 
et Pépi II, cf. Pyr. 1183b et 1185b. Sur 
l’emblème qui la coiffe, cf. A. Roth, 
« The psš-kf and the Opening of the 
Mouth Ceremony : A Ritual of Birth 
and Rebirth », JEA 78, 1992, p. 144-146.
	 30	 Cf.  le P. BM 10472. Le nom de 
Renenet est souvent remplacé par celui 
de Reret, cf.  J. Quaegebeur, Le dieu 
égyptien Shaï dans la religion et l’ono-
mastique, OLA 2, 1975, p. 152-154.
	 31	 Les quatre Meskhenet sont : 
Msḫn.t-wrt qui est identifiée à Tefnout 
(LGG III, 439 a-b), Msḫn.t-ʿȝt identifiée à 
Nout (LGG III, 438b-439 a), Msḫn.t-nfrt 
identifiée à Isis (LGG III, 440 a-b) et 
Msḫn.t-mnḫt identifiée à Nephthys 
(LGG III, 439c-440 a). 

	 32	 Ces briques de fondations sont 
parfois nommées par le terme ḏb.t. 
Plusieurs textes précisent, cependant, 
qu’il s’agit des briques de naissance – 
msḫn.t. Cf. Edfou II 60, 16-61, 7 ; III 114 
et VII 47, 7-48, 9. Sur ce rituel, voir S. 
Abd el-Azim el-Adly, Das Gründungs 
und Weitheritual des ägyptischen Tempels 
von der frühgeschichtlichen Zeit bis zum 
Ende des Neuen Reiches, Tübingen, 1981 
et les comptes-rendus de cet ouvrage 
par J.-Cl. Goyon dans BiOr 40, 1983, 
p. 351-354. Voir aussi P. Barguet, « Les 
dimensions du temple d’Edfou et leur 
signification », BSFE 72, 1975, p. 23 et 
P. Montet, « Le rituel de fondation 
des temples égyptiens », Kêmi 17, 1964, 
p. 74-100.
	 33	 Cf.  Edfou II 32, 7. Voir aussi 
S. Aufrère, op. cit., p. 191-195.

Les briques de naissance et Osiris

Les quatre briques de naissance-msḫn.t, utilisées lors de l’accouchement, sont attestées dès 
l’Ancien Empire 26. Elles jouent un rôle important dans la protection du nouveau-né et de sa 
mère contre les dangers survenant des quatre points cardinaux 27. Ces briques sont également 
présentes à la mort de chaque personne, en tant que témoins de sa vie lors de la pesée du cœur 28.

Plusieurs déesses peuvent personnifier les briques de naissance. Le plus souvent, il s’agit 
de la déesse Meskhenet qui apparaît sous l’aspect d’une femme ou d’un faucon portant 
l’emblème  sur sa tête 29. Dans le Livre des Morts, les msḫn.t sont également représentées par 
les divinités Shaï et Renenet, sous la forme de briques à tête humaine 30. À l’époque ptolémaïque, 
elles sont, le plus souvent, identifiées à Isis, Nephthys, Nout et Tefnout 31.

Les quatre briques-msḫn.t sont utilisées non seulement pour la protection d’une personne, 
mais également pour celle des temples. Un rite leur est consacré, celui de « mouler (sḫt) la brique 
aux quatre coins du temple 32 », accompli par le pharaon lors de la fondation du sanctuaire. Les 
briques de fondation peuvent être mises en relation avec les quatre briques d’Héliopolis. Les 
unes comme les autres sont des objets sacrés chargés d’une mission de protection et placés dans 
un temple. Outre les quatre briques de fondation, le souverain apporte également des briques 
de matériaux précieux qu’il dépose dans les quatre extrémités de l’édifice. Ce dépôt consiste le 
plus souvent en dix-sept briquettes faites en or, bronze, lapis-lazuli, turquoise et autres pierres 33.

Plusieurs attestations démontrent que les briques de naissance maintiennent des rapports 
étroits avec le dieu Osiris, et cela, très probablement, dès le tout début du Nouvel Empire.

Osiris est mis en relation, d’une part, avec la brique elle-même en tant qu’objet apotro-
païque. Selon le P. Berlin 3027 (Mutter und Kind), les briques utilisées dans les incantations 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 222	 elka koleva-ivanov

	 34	 Cf. P. Berlin 3027, ro II, 6-7 : Jššyw 
sȝ.t Jttyw tȝ wrš ḥr sḫt ḏb.t n jt=s Wsjr 
dans A. Erman, Zaubersprüche für Mut-
ter und Kind : aus dem Papyrus 3027 des 
berliner Museums, Berlin, 1901, p. 14 et 
N. Yamazaki, Zaubersprüche für Mutter 
und Kind : Papyrus Berlin 3027, Berlin, 
2003, p. 10. Voir aussi ro V, 8-VI, 8 qui est 
une incantation de la déesse Meskhenet. 
Selon le rite manuel, la conjuration doit 
être récitée sur deux briques (ro VI, 5). 
	 35	 Cf.  Y. Koenig, Magie et magi-
ciens dans l’Égypte ancienne, Paris, 1994, 
p. 57-60.
	 36	 Cf. R. David, A Guide to Religious 
Ritual at Abydos, Warminster, 1981, p. 131. 
Voir aussi Chr. Favard-Meeks, Le temple 
de Behbeit el-Hagara : essai de reconstitu-
tion et d’interprétation, Hambourg, 1991, 
p. 453-458.

	 37	 Cf. A. Mariette, Dendérah : des-
cription générale du grand temple de cette 
ville, t. IV, Paris, 1873, pl. 89.
	 38	 Dendara X, 425, 10. Sur les liens 
entre Osiris, Shaï, Reret et Meskhenet, 
cf. J. Quaegebeur, op. cit., p. 92-94 et 
p. 97-99.
	 39	 Dendara X, 32, 206, 269, 325. 
	 40	 Cf. É. Chassinat, Le temple de 
Dendara, t. 2, Le Caire, 1934, p. 142.
	 41	 Cf.  Pyr. 848 a-b et 1291 a. Voir 
J.G. Griffiths, The Origins of Osiris 
and his Cult, Leyde, 1980, p. 151-163 avec 
bibliographie.
	 42	 Sur les pratiques mettant en scène 
les mystères d’Osiris au Moyen Em-
pire, voir M.-Chr. Lavier, « Les mystères 
d’Osiris à Abydos d’après les stèles du 
Moyen Empire et du Nouvel Empire », 
BSAK 3, 1988, p.  289-295. Voir aussi 

H. Schäfer, Die Mysterien des Osiris in 
Abydos unter König Sesostris III, Leipzig, 
1904, p. 9-42.
	 43	 L. 29-33. Cf. K. Sethe, Dramatische 
Texte zu altaegyptischen Mysterienspie-
len, vol. II, Leipzig, 1928, p. 134-138 et 
J.G. Griffiths, op. cit., p. 163-164. 
	 44	 Sur ces lits, cf. ibid., p. 167-170 avec 
bibliographie, id., The Origins of Osiris, 
MÄS 9, 1966, p. 109-112 et M.J. Raven, 
« Corn-Mummies », OMRO 63, 1982, 
p.  12-15. Le prototype de ces lits date 
de la fin du Moyen Empire, cf. A. Leahy, 
« The Osiris “Bed” Reconsidered », 
Orientalia 46, 1977, p. 424-434.

pour la protection de l’enfant doivent être moulées spécialement pour Osiris 34. Ces briques 
sont censées protéger l’enfant des attaques des femmes asiatiques et nubiennes qui symbolisent 
les dangers venant de l’est et du sud de l’Égypte. Le fait de fabriquer ces briques pour Osiris 
charge ces amulettes d’un pouvoir magique important. Il s’agit là du procédé de transfert 
d’événements ou de protections depuis le monde divin vers le monde des humains qui est 
fréquent dans les textes magiques 35.

D’autre part, Osiris est associé aux différentes divinités incarnant les briques de nais-
sance. Il peut être représenté avec des traits iconographiques propres aux Meskhenet. Dès 
la XIXe dynastie, on voit Osiris-ʿnḏtj, une forme particulière d’Osiris du Delta, coiffé du 
signe  36, iconographie qui perdure jusqu’à l’époque ptolémaïque 37. Il partage aussi avec les 
Meskhenet certaines de leurs fonctions. Il a ainsi des pouvoirs sur les divinités Shaï et Reret 
qui sont « comme il décide 38 ». Enfin, à l’époque tardive, Osiris se trouve sous la protection des 
déesses Meskhenet. À Dendara, celles-ci font partie des dieux-gardiens du corps divin. Elles 
sont représentées entourant le dieu et veillant sur lui 39. Les Meskhenet sont également celles 
qui rendent saine sa dépouille 40.

Les raisons du rapprochement entre les briques de naissance et Osiris reposent très proba-
blement sur la nature du dieu qui n’est pas seulement le dieu des morts, mais également celui 
qui incarne la renaissance.

Dès les Textes des Pyramides, Osiris est mis en relation avec l’eau et le Nil qui sont à l’ori-
gine de la vie 41. Au Moyen Empire apparaissent les premiers témoignages d’un culte envers 
Osiris en tant que régénérateur 42. De cette époque date notamment le Papyrus dramatique du 
Ramesseum qui établit un lien clair entre le dieu et les graines, symboles de la renaissance 43. 
Cet aspect du caractère d’Osiris continue à se développer tout au long du Nouvel Empire 
avec l’apparition des premières manifestations matérielles de l’aspect régénérateur du dieu qui 
sortent du cadre strictement rituel. Ce sont les lits funéraires trouvés dans plusieurs tombes 
royales sur lesquels reposaient des silhouettes momiformes faites de terre et de graines 44.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


osiris et les briques sacrées	 223

	 45	 LdM, ch. 69. Cf. aussi Dendara X, 
324 où Osiris est « venu à la vie sur ses 
briques de naissance ».

	 46	 Dendara X, 400. Cf.  aussi 
S. Cauville, Le temple de Dendara : les 
chapelles osiriennes, vol. II, BdE 118, 1997, 
p. 187-191.

Ainsi, au Nouvel Empire, Osiris s’affirme de plus en plus comme symbole de la renaissance 
et, par conséquent, de la vie qui commence et se termine en présence des briques-msḫn.t. Dans 
le Livre des Morts, le lit mortuaire osirien se transforme en son lit d’accouchement. Le défunt 
est « allongé sur la msḫn.t d’Osiris » afin qu’il puisse renaître et rajeunir 45.

Conclusion

Cette association entre les différentes briques sacrées et Osiris exprime une évolution gé-
nérale de la pensée religieuse et de la nature du dieu, notamment de son aspect régénérateur. 
Elle s’est produite très probablement à la fin du Moyen Empire et a continué à exister aux 
époques tardives, comme en témoignent la plupart des versions du rituel des quatre boules, 
mais aussi le tableau qui figure dans la chapelle osirienne ouest no 3 à Dendara exposant les cent 
quatre amulettes protectrices d’Osiris « lors de la belle fête de l’enterrement de sa momie 46 ». 
On y voit Ptah, en tant que maître de l’atelier des orfèvres, présentant à Osiris les amulettes 
destinées à son corps, une fois celui-ci momifié. Parmi ces amulettes, on trouve à plusieurs 
reprises la mention de ḏb.wt « briques », ou « plaquettes », écrites simplement avec le signe . 
Elles sont exposées soit par unité, soit par groupe de trois et sont faites en différentes matières 
précieuses : lapis-lazuli, turquoise, porphyre vert, schiste noir, ou encore, serpentinite. Comme 
les briques d’Héliopolis, les ḏb.wt de Dendara sont destinées à la protection du corps d’Osiris 
et sont faites de matériaux précieux, la plupart de couleur bleu-vert.

On remarque ainsi qu’il existe un lien non seulement entre les briques sacrées et Osiris, mais 
également entre les différents types de briques elles-mêmes. Celles-ci se caractérisent toutes 
par des pouvoirs apotropaïques importants et sont chargées de la symbolique du nombre 4 
qui revient souvent dans les scènes de protection d’Osiris.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 215-224    Elka Koleva-Ivanov
Osiris et les briques sacrées.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



