
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 112 (2013), p. 171-190

Thomas Gamelin

Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de
Méhyt à Edfou.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 112 - 2012

Je remercie Didier Devauchelle, Annie 
Forgeau, René Preys et Ghislaine 
Widmer, ainsi que le relecteur anonyme, 
pour l’aide qu’ils m’ont apportée dans 
l’élaboration de ce travail.

	 1	 La chapelle a déjà été étudiée à plu-
sieurs reprises : S. Cauville, « L’hymne 
à Méhyt d’Edfou », BIFAO 82, 1982, 
p. 105-125 ; ead., Essai sur la théologie du 
temple d’Horus à Edfou, BdE 102, 1987, 

p.  69-71 ; R. Preys, « Nekhbet, l’œil 
droit du dieu solaire », RdE 61, 2010, 
p. 168-170, texte (12).
	 2	 Edfou IX, pl. XXIIIa.

thomas gamelin

Depuis� un demi-siècle, les études concernant la « grammaire du temple » se sont 
multipliées afin de mieux comprendre – étape par étape – les relations que les 
théologiens ont tracées entre les scènes rituelles représentées sur les parois des édifices 

religieux en Égypte. Registre par registre, les schémas – implicites et invisibles – sont alors 
reconstitués et permettent une meilleure compréhension de la théologie du temple. L’étude 
proposée ici porte sur une partie des relations dessinées par les prêtres dans la chapelle de 
Méhyt à Edfou, l’une des chapelles rayonnantes de la partie est du temple 1. Selon les textes 
des inscriptions dédicatoires, cette « Behedet de Rê » se trouve au sud du Trône de Rê et abrite 
l’image de la déesse Méhyt. La représentation d’une barque appartenant à celle-ci, inhabituelle 
dans une chapelle rayonnante, révèle l’importance de la pièce au sein du temple, mais le pro-
gramme décoratif des parois reste encore obscur. Dans les scènes rituelles, le roi effectue de 
nombreuses offrandes à plusieurs divinités en se rendant, au fur et à mesure de la « lecture », 
vers la paroi du fond de la chapelle. À Edfou, ces dernières sont parfois relativement explicites, 
à l’image de celle se trouvant dans le Sanctuaire de la Chétyt 2. Les décorateurs y ont souhaité 
relier grâce au jeu de symétrie des offrandes se complétant parfaitement : au premier registre, 
deux tableaux associent la libation en tant qu’« image » de l’inondation et la libation funéraire 
purificatrice ; au deuxième registre, les étoffes-mnḫt répondent à l’onguent-mḏt ; enfin les sistres 
se retrouvent sur le même registre que l’offrande de la menât. Dans la chapelle de Méhyt, le 

Un assemblage décoratif pour une construction théologique 	
dans la chapelle de Méhyt à Edfou

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 172	 thomas gamelin

schéma de la paroi du fond est organisé selon des règles décoratives différentes de celles du 
Sanctuaire de la Chétyt basées principalement sur une forte horizontalité. Cette étude traite 
donc de cette paroi qui se compose de trois registres présentant chacun deux scènes, comme 
toutes les parois du fond des chapelles dans le temple (fig. 1).

Au premier registre, l’installation du brasier effectuée au sud par le roi devant Méhyt et 
Nephthys répond à l’offrande des sistres à Nekhbet accompagnée d’Horus de Nekhen au nord, 
ces actions visant à apaiser la déesse bénéficiaire. Au registre médian sont figurés deux rites de 
mise à mort de l’ennemi ; la présentation des morceaux-stpw à Méhyt et à Isis est alors mise en 
relation avec le sacrifice de l’oryx devant Nekhbet et Ouadjet. Au registre supérieur, les deux 
courses rituelles font référence à la recherche des membres dispersés d’Osiris ; au sud, le roi, 
coiffé de la couronne de Haute Égypte, court en face de Satis et d’Anoukis, tandis qu’au nord 
il porte la couronne de Basse Égypte et court devant Tjenenet et Iounyt.

Edfou I, 317, 14 – 318, 5 

Edfou  I, 315, 8 – 315, 16 

Edfou I, 313, 10 – 313, 19 Edfou I, 307, 17 – 308, 8  

Edfou I, 309, 16 – 310, 5 

Edfou  I, 311, 19 – 312, 8 

Côté nord Côté sud 

fig. 1.  La paroi est de la chapelle de Méhyt (Edfou IX, pl. XXX b).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de méhyt à edfou	 173

	 3	 Étude citée supra, n. 1.
	 4	 Pour un exemple à Dendéra, voir 
Chr. Leitz, Die Aussenwand des Sank-

tuars in Dendara. Untersuchungen zur 
Dekorationssystematik, MÄS 50, 2001, 
p. 230-248.

Le schéma reconstitué par S. Cauville 3 établit des liens entre les premier et deuxième re-
gistres (complémentarité des fonctions de Nekhbet d’une part, complémentarité des déesses et 
des offrandes d’autre part) et connecte entre elles les deux scènes du troisième registre (fig. 2).

Seul le registre supérieur montre une correspondance claire entre les rites, soulignée par 
l’utilisation des couronnes blanche d’un côté, rouge de l’autre, et par la complémentarité entre 
les déesses d’Éléphantine et celles d’Ermant. En dessous, les représentations répétées de Nekhbet 
et de Méhyt mettent la verticalité des deux registres inférieurs en valeur. Au nord, la présence 
de Ouadjet de Pê et de Dep – déesse de la Basse Égypte – indique que Nekhbet est bien ici 
la « déesse tutélaire de la Haute Égypte ». Mais au registre inférieur, le contexte est strictement 
local puisque c’est Horus de Nekhen qui accompagne Nekhbet d’Elkab. Au sud, en raison de 
la complémentarité d’Isis et de Nephthys, les deux représentations de Méhyt semblent ren-
voyer à deux aspects de la déesse. La relation avérée entre les deux sœurs divines du côté sud 
n’en impliquerait-elle pas aussi une autre, analogue, entre Ouadjet et Horus du côté nord ?

Est ainsi posée la question de la correspondance verticale au sein de la « grammaire du 
temple 4 », un phénomène moins étudié que l’horizontalité symétrique, que l’on peut supposer 
résulter d’une volonté particulière des théologiens. Nous commencerons notre analyse par la 
moitié sud de la paroi, car, à notre sens, la correspondance des scènes s’impose plus facilement.

Tjenenet et Iounyt 

  HERMONTHIS 

 p 

Satis et Anoukis 

ÉLÉPHANTINE 

  np b  

 Nekhbet et
Ouadjet 

mȝ-  

Nekhbet et
Horus 

s t 

Méhyt et
Isis  

        stpw 

Méhyt et 
Nephthys  

     wȝ   

Complémentarité 
des déesses et 
des offrandes 
 
 

Complémentarité
des fonctions

de Nekhbet
 

 

Complémentarité des rites

côté nord   côté sud   

fig. 2.  Principaux axes de lecture proposés par S. Cauville 
(d’après S. Cauville, Essai sur la théologie du temple d’Horus à Edfou, BdE 102, 1987, p. 71, fig. 23).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 174	 thomas gamelin

Le rôle de Satis
Au troisième registre se trouve la déesse de la Cataracte, Satis 5. Qualifiée de « grande » et de 

« maîtresse d’Éléphantine », elle est ensuite décrite comme étant « Isis, celle qui lance la crue 
en son temps 6 ». Isis est d’ailleurs présente sur le même côté de la paroi, sur le registre médian 
derrière Méhyt (fig. 4).

La divinité figurée au deuxième registre est une « Isis, Hededet dans Behedet », épithète qui 
est directement mise en relation avec la venue de la crue et avec Satis/Sothis dans un texte de 
Dendéra 7 ; Isis-Hededet est d’ailleurs présente dans les chapelles de Khonsou à Edfou (chapelle 
et arrière-chapelle de la Jambe) dans lesquelles était célébrée la venue de l’inondation, faisant 
alors écho à l’épithète « celle qui lance la crue en son temps ». De surcroît, Isis-Hededet est une 
déesse-scorpion 8, à l’instar de Serket 9 à laquelle est assimilée la déesse d’Éléphantine dont le 
rôle défensif est ainsi mis en exergue 10, ce que renforce l’épithète « la maîtresse de l’arc et la 

	 5	 Le texte mentionne la déesse Sothis, 
mais nous évoquerons directement Satis 
pour clarifier notre étude puisqu’elles 
sont toutes les deux associées. À pro-
pos des déesses d’Éléphantine, voir 
G.  Roeder, « Sothis und Satis », ZÄS 
45, 1908, p. 22-30 ; D. Valbelle, Satis et 
Anoukis, SDAIK 8, 1981. Le rapproche-
ment entre Sothis et Satis s’explique par 
référence à l’inondation. L’étoile Sothis 
apparaît dans le ciel au moment de la 
crue qui est provoquée par Satis. La nuit, 
l’étoile Sothis suit Orion assimilé à Osiris 
et elle est donc naturellement identifiée 
à Isis ; voir H. Behlmer, LÄ IV, 1982, 
col. 609-611, s. v. « Orion » ; L. Kakosy, 
LÄ V, 1984, col. 1110-1117, s. v. « Sothis ».
	 6	 À l’époque tardive, les deux déesses 
sont en effet régulièrement associées, 
cf., à titre d’exemple, l’appellation 
de Satis/Sothis dite « maîtresse d’Élé-

phantine, Isis dans Senmout » dans le 
couloir mystérieux (Edfou I, 115, 4), ou 
encore le nom double Satis-Isis dans le 
sanctuaire du temple d’Isis à Assouan 
(E. Bresciani, S. Pernigotti, Assuan, 
Pise, 1978, p. 117).
	 7	 Dendara IV, 6, 7-8 ; traduction 
dans S. Cauville, Dendara IV. Traduc-
tion, OLA 101, 2001, p. 43 : « Tant que la 
Maîtresse des Deux Terres, installée dans 
sa chapelle en tant que déesse-scorpion 
(ḥḏḏyt) dans son reliquaire, fait venir la 
crue, fait surgir le flot, inonde l’Égypte 
de bienfaits, elle est Sothis la Grande, 
qui fait s’écouler l’eau de l’inondation, 
qui satisfait son cœur avec la libation.»
	 8	 Pour cette épithète, voir J.-Cl. 
Goyon, « Hededyt : Isis-scorpion et 
Isis au scorpion », BIFAO 78, 1978, 
p. 439-458. Sur le troisième registre de 
la paroi sud de la chapelle (Edfou I, 317, 

4-5), Isis-dans-Behedet est « Serket la 
Grande » accompagnée d’épithètes en 
rapport avec sa fonction destructrice.
	 9	 La déesse d’Éléphantine peut par-
fois porter une couronne ornée d’un 
scorpion : voir les statuettes de Satis 
CGC 38988 (G. Daressy, Catalogue 
général des antiquités égyptiennes du mu-
sée du Caire (nos 38001-39384) : statues 
de divinités I, 1906, p. 250 et II, 1905, 
pl.  XLIX)  et d’Isis-Satis, musée du 
Louvre N 5031 (D. Valbelle, Satis et 
Anoukis, 1981, p. 54, doc. no 393, pl. VIII 
haut).
	 10	 Sur le rôle protecteur de Serket et 
ses liens avec la naissance et la renais-
sance, voir C. Spieser, « Serket, protec-
trice des enfants à naître et des défunts 
à renaître », RdE 52, 2001, p. 251-264.

Le côté sud de la paroi

Notre étude porte tout d’abord sur la déesse Satis au troisième registre et sur les liens qu’elle 
peut avoir avec les divinités du registre médian. Ensuite, nous verrons que la personnalité 
d’Anoukis fait écho à celles de Méhyt et de Nephthys au premier registre (fig. 3).

Côté sud

3e registre Satis et Anoukis
2e registre Méhyt et Isis
1er registre Méhyt et Nephthys

fig. 3.  Clé de lecture pour l’étude des divinités du côté sud de la paroi est.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de méhyt à edfou	 175

	 11	 Le rôle protecteur de la déesse est 
d’ailleurs son premier rôle dès l’Ancien 
Empire bien avant ses liens avec l’inon-
dation : D. Valbelle, Satis et Anoukis, 
1981, p. 87.
	 12	 Sṯnt šsp.n[=s] ỉnt : restitution pro-
posée par G. Zaki dans Le premier nome 
de Haute-Égypte du iii e siècle avant J.-C. 
au vii e siècle après J.-C. d’après les sources 
hiéroglyphiques des temples ptolémaïques 
et romains, MRE 13, 2009, p. 9, note 12.

	 13	 C’est le cas à l’entrée de la cha-
pelle dans le couloir mystérieux (Edfou I, 
108, 9-10 ; Edfou IX, pl. XIX, côté sud, 
deuxième registre. La scène du registre 
du haut rappelle par ailleurs les scènes 
de couronnement du Trône de Rê). Ici, 
la déesse « fixe les couronnes de Rê » sur 
la tête du roi et elle est suivie du dieu 
Thot, présent pour apporter les cinq 
noms divins gravés le long des frondes 
de palmier.
	 14	 Thème renvoyant à la naissance 
d’Osiris : N. Baum, Le temple d’Edfou. 

À  la découverte du Grand Siège de 
Rê-Horakhty, Monaco, 2007, p. 393 sq. 
et 434.
	 15	 Voir, en premier lieu, A. Gutbub, 
« Hathor ḫnt Ỉwn.t, Rê Hor ḫnt Bḥd.t, 
Amon ḫnt Wȝs.t », Mélanges Mariette, 
BdE 32, 1961, p. 314 sq., puis Fr. Labrique, 
Stylistique et théologie à Edfou. Le rituel 
de l’offrande de la campagne : étude de la 
composition, OLA 51, 1992, p. 119, 228, 
270, 285 sq.
	 16	 Ibid., p. 289.
	 17	 LGG V, 419 a-b.

dame de la flèche » (nbt ỉnnt ḥnwt šsr) 11. Satis est également mise en rapport avec la royauté. 
Dite « celle à la couronne blanche » – c’est-à-dire sa propre coiffe, mais aussi celle d’Osiris –, 
elle prend ensuite possession de la « vallée » et donc de la Haute Égypte 12 dont elle est la 
représentante. Quant à « Isis, Hededet dans Behedet », outre ses fonctions protectrices déjà 
mentionnées, elle est à Edfou souvent invoquée dans un contexte royal 13, comme l’illustrent 
ici les épithètes « fille de Chou, née de Tefnout » et « épouse royale du roi de Haute et de Basse 
Égypte », faisant référence au rôle de reine de la déesse, garante de la légitimité dynastique 14.

Dans la scène du deuxième registre, Isis accompagne Méhyt « celle qui réside à Outjeset-Hor ». 
Le choix de cette appellation pour Edfou n’est certainement pas anodin, puisqu’il s’agit là de 
la seule fois où elle est attribuée à Méhyt et que la déesse Isis qui l’accompagne porte la même 
épithète. Bien qu’il soit délicat de vouloir distinguer et comprendre les utilisations des différents 
noms désignant une même localité, il semble néanmoins que le terme Outjeset-Hor véhicule 
une idée bien spécifique. Si l’Horus solaire est associé à Set-Ouret, c’est Horus « fils d’Osiris 
et fils d’Isis » qui, lui, est mentionné en liaison avec Outjeset-Hor 15. De plus, la personnifica-
tion de la ville Outjeset-Hor est une forme d’Isis qui joue un rôle dans le statut de souverain 
d’Horus 16. Appliquée à Isis, cette épithète 17 accompagne toujours une forme de la déesse dite 
« épouse royale du roi de Haute et Basse Égypte » ou encore « fille de Geb et de Nout » (ou de 
Chou et Tefnout). Dans ce contexte, Méhyt est donc une déesse protectrice de la royauté qui 
anéantit les ennemis des différents acteurs liés à celle-ci : elle est « celle qui brûle les opposants 

Côté sud (←)

3e registre

Satis
la grande, la maîtresse d’Éléphantine, Isis, celle qui lance la crue en son temps, celle à la couronne 
blanche quand elle a pris possession de la vallée, Serket, la maîtresse de l’arc et la dame de la flèche.

2e registre

Isis Méhyt
Hededet dans Behedet, l’auguste et puissante, celle 
qui réside à Outjeset-Hor, la fille de Chou, née 
de Tefnout, l’épouse royale du roi de Haute et de 
Basse Égypte.

l’excellente, celle qui réside à Outjeset-Hor, la 
grande de flamme dans la Behedet du Sud, celle 
qui brûle les opposants de Rê, celle qui embrase 
les adversaires d’Horus et celle qui consume les 
ennemis d’Osiris.

fig. 4.  Tableau des épithètes de Satis au troisième registre et des déesses du deuxième registre.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 176	 thomas gamelin

	 18	 Il s’agit là des épithètes spéci-
fiques de la Méhyt de cette chapelle, 
puisqu’elles apparaissent sur le montant 
gauche de la porte : Edfou I, 302, 3-4.
	 19	 Esna III, 312 ; Esna VI, 516.
	 20	 Sur ce temple : M. Es-Saghir, 
« Komir I. The Discovery of Komir 
Temple : Preliminary Report », BIFAO 
83, 1983, p.  149-158 ; M. Es-Saghir, 
D. Valbelle, « Per-Merou (Kommir) et le 
district de la gazelle dans le IIIe nome de 

Haute Égypte », BSFE 91, 1981, p. 22-31. 
Sur les hymnes à Anoukis et à Nephthys 
en particulier : D. Valbelle, « Komir II. 
Deux hymnes aux divinités de Komir, 
Anoukis et Nephthys », BIFAO 83, 1983, 
p. 159-170.
	 21	 Voir quelques exemples dans 
D. Valbelle, Satis et Anoukis, 1981, p. 135 
(Kherseket, la sœur excellente).
	 22	 Nous retrouvons ainsi Anoukis 
qualifiée de Nephthys (ou de Kherseket) 

dans les mêmes scènes que celles citées 
dans la note 6.
	 23	 La déesse accompagne Horus sur 
le montant est de la porte de la seconde 
salle hypostyle (Edfou II, 136, 6-7). Sur 
le montant ouest, c’est Méhyt (Edfou II, 
134, 10-11) qui accompagne cette fois-ci 
Horus et qui bénéficie du brasier, rap-
pelant alors la scène étudiée.
	 24	 Edfou I, 315, 3-5 ; Edfou IX, 
pl. XXXa.

de Rê » (wbdt sbỉw n Rʿ), « celle qui embrase les adversaires d’Horus » (ḏȝf(t) ḫftyw n Ḥr) et 
« celle qui consume les ennemis d’Osiris » (rḳḥ(t) ḫrww n Wsir) 18. Par la mention de ces trois 
divinités, le texte souligne la succession légitime de la royauté divine. Les autres épithètes sont 
plus classiques, jouant sur le même registre.

Plusieurs éléments doivent être retenus. En haut de la paroi, Satis intervient dans un contexte 
osirien, mais également royal, tout comme les déesses du registre médian. L’association de ces 
trois déesses renvoie donc au thème de la royauté osirienne.

Anoukis et les divinités du premier registre
Au troisième registre derrière Satis est représentée la seconde déesse d’Éléphantine, Anoukis. 

Elle apparaît ici dans un rôle très particulier, puisqu’elle est une déesse guerrière, fonction 
habituellement dévolue à Satis. Nous venons de voir que Satis, au troisième registre, est liée 
par bien des aspects à Méhyt et surtout à Isis, au deuxième registre. Or, les théologiens ont 
représenté au premier registre la déesse Nephthys, déesse proche d’Anoukis. Toutes deux sont 
figurées ensemble sur deux reliefs du temple d’Esna 19, inspirés sans doute du système théo-
logique d’un temple voisin situé à Komir qui a la particularité d’être double : un côté dédié à 
Nephthys, un autre à Anoukis 20. Les deux déesses peuvent également partager plusieurs épi-
thètes 21 et l’une peut contenir le nom de l’autre dans sa légende 22. Si Anoukis est une déesse 
dangereuse, puisqu’elle fait reculer ses ennemis grâce à sa flèche (sṯt šsr ḫtt ḫftyw m ỉwt=f ), 
Nephthys l’est aussi en émettant sa flamme contre ses propres ennemis, puis contre ceux qui 
violent la place d’Osiris 23 (fig. 5).

Ainsi, elle est ici « celle qui protège son frère et préserve ses chairs » (sȝ(t) sn=s mk(t) ḥʿw=f ). 
Sur le mur sud de la chapelle, la déesse, figurée avec une tête de serpent, assume cette même 
fonction protectrice derrière les grandes divinités léontocéphales 24. Anoukis n’étant pas 
habituellement une déesse violente, on peut penser que cet aspect, souligné par l’épithète 
ḥḏḏdnt, « celle qui est en colère », est dû à la présence de Nephthys sur le premier registre, une 
des divinités dangereuses par excellence. Les théologiens ont donc adapté les épithètes de la 
déesse afin de souligner son appariement avec la déesse du premier registre. Il est ensuite dit 
qu’Anoukis fait refluer les eaux du Nil réparties sur les champs afin de les fertiliser (ỉnḳ(t) ḥʿpy 
r srd sḫt snk sw Spdt n <t>r rnpt). Ici, le texte joue sur le rôle traditionnel de la déesse dans le 
processus de la crue du Nil qui, par cette action, participe également à la protection et à la 
régénération du corps d’Osiris. Il s’agit en effet de cette eau du Nil qui devait « mettre en état 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de méhyt à edfou	 177

	 25	 Edfou II, 252, 12-13.
	 26	 S’agit-il alors du même genre de 
place d’exécution située à côté d’un autel 
à cornes à Karnak ? Voir J. Quaegebeur, 
« L’autel-à-feu et l’abattoir en Égypte 
tardive », dans J. Quaegebeur, Ritual and 
Sacrifice in Ancient Near East, OLA 55, 
1993, p. 332. Un de ces autels est repré-
senté au premier registre dans la scène 
avec laquelle Anoukis est associée.
	 27	 Esna IV/1, p. 70 et illustration entre 
les pages 74 et 75.
	 28	 G. Roeder, Der Tempel von Dakke, 
Le Caire, 1930, p. 169, § 395, pl. 69 a.

	 29	 Ibid., p. 166-167, §388, pl. 69b.
	 30	 Soulignons tout de même que 
des liens entre Anoukis, Nephthys (les 
déesses ici en relation avec cette Méhyt) 
et l’œuf existent. En effet, Nephthys re-
vêt la personnalité d’Anoukis lorsqu’elle 
doit protéger un œuf. Edfou IV, 110, 17 : 
« Nephthys, l’excellente dans Outjeset-
Hor, Anoukis qui maintient l’œuf en 
bonne santé » ; Dendara Mammisi, 126, 
15 : Nephthys est « Anoukis quand elle 
protège l’œuf ». Geb peut porter l’épi-
thète « celui qui crée l’œuf au moyen 
du vent du nord » (ḳmȝ swḥt m mḥyt : 

Dendara X, 300, 14), traduction de S. Au-
frère dans L’univers minéral dans la pensée 
égyptienne I, BdE 105/1, 1991, p. 246-247. 
Sylvie Cauville la traduit par celui « qui 
crée l’œuf dans le nid », dans Le temple 
de Dendara. Les chapelles osiriennes I, BdE 
117, 1997, p. 162. Cette qualification ré-
vèle certainement un jeu de mots entre 
le vent/l’œuf-swḥ (S. Aufrère, op. cit., 
p. 247-248, note [h]) et le vent du nord-
mḥ. Le terme mḥyt pourrait-il alors faire 
référence à la déesse Méhyt ?

la place où l’on abat les ennemis 25 » : l’eau du fleuve nettoie et purifie le lieu d’exécution 26. Il 
se peut que la déesse ait entretenu des liens plus forts avec l’eau purificatrice que sa compagne 
d’Éléphantine. Dans certaines scènes situées sur les plafonds des temples, l’iconographie est 
simplifiée afin d’être la plus explicite possible. Ainsi, dans une scène d’Esna 27, Anoukis tient 
les vases-ḥs, tout comme sur le zodiaque de Dendéra où Satis est représentée en qualité d’ar-
chère. À Dakké, alors que Satis lance sa flèche contre les ennemis du roi 28, Anoukis lui donne 
les champs purifiés de tous les maux 29. Si Satis agit en amont, puisqu’elle lance les eaux (d’où 
sa représentation en archère), Anoukis participe plus volontiers à la conséquence bénéfique 
de la crue du fleuve.

Méhyt, quant à elle, garde son aspect dangereux dans la scène du premier registre. Dans la 
colonne divine, une description précise de ses qualités met en relief son caractère enragé qui 
la rapproche d’Anoukis-ḥḏḏdnt. Le sens de l’épithète « œuf divin qu’a façonné Ptah » (swḥt 
nṯr(yt) ḳmȝ(t).n Ptḥ) 30 demeure toutefois obscur : Ptah est bien le démiurge qui crée l’œuf de 
l’humanité, mais son rôle à Edfou est difficile à déterminer. Sans doute faut-il comprendre que 
Méhyt est une fille du démiurge, implicitement assimilée à Tefnout, autre déesse dangereuse.

Côté sud (←)

3e registre
Anoukis

dans Éléphantine, ḥḏḏdnt, celle qui lance la flèche, celle qui fait reculer les ennemis par sa venue, celle 
qui reprend la crue pour faire pousser les champs après que Sothis l’a lancée au début de l’année.

1er registre

Nephthys Méhyt
celle qui lance la flamme, celle qui réside dans 
Behedet, celle qui consume les opposants au moyen 
de son haleine brûlante, celle qui protège son frère 
et préserve ses chairs, celle qui émet sa flamme 
contre celui qui viole sa place.

la Grande, celle qui réside dans la Behedet du 
Sud, l’œuf divin qu’a façonné Ptah, la grande 
de flamme à son moment (d’attaque), celle qui 
consume ses ennemis au moyen de sa flamme-hh.

Colonne divine :
La guerrière, l’exaltée, celle au visage terrible, celle 
aux yeux perçants, celle au cœur enragé en consu-
mant les opposants : (c’est) Méhyt, la Grande, celle 
qui réside dans la Behedet du Sud !

fig. 5.  Tableau des épithètes d’Anoukis au troisième registre et des déesses du registre inférieur.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 178	 thomas gamelin

	 31	 Néanmoins, les rites des premier 
et second registres semblent solaires 
puisque l’un vise à apaiser la déesse, 
l’autre à détruire les ennemis du soleil ; 
pour les morceaux-stpw, voir R. Preys, 
Les complexes de la Demeure du Sistre et 

du Trône de Rê. Théologie et décoration 
dans le temple d’Hathor à Dendera, OLA 
106, 2002, p. 368-372 et C. Bouanich, 
« Mise à mort rituelle de l’animal, of-
frande carnée dans le temple égyptien », 
dans St. Georgoudi, R. Koch Piettre, 

Fr. Schmidt (éd.), La cuisine et l’autel. 
Les sacrifices en questions dans les sociétés 
de la Méditerranée ancienne, BiEPHE – 
Sciences religieuses 124, 2005, p. 149-162.

Les trois déesses ont donc un fort caractère guerrier. Plus précisément, les liens qu’Anoukis 
et Nephthys entretiennent avec Osiris dans la littérature religieuse nous incitent à penser 
qu’elles sont présentes dans la chapelle pour protéger le corps du dieu défunt et qu’elles sont 
aidées par Méhyt qui a besoin de déployer toute sa force dans cette tâche.

La fonction osirienne des déesses
De l’étude des épithètes des divinités du côté sud de la paroi émergent deux thématiques 

fortes. D’une part, les textes se rapportant à Satis ont pour thème la royauté d’Osiris, tout 
comme les légendes des deux déesses du registre médian. De l’autre, Anoukis est reliée par 
divers procédés aux déesses du premier registre afin de suggérer qu’ensemble elles protègent 
le dieu d’Abydos. Deux motifs osiriens sont alors développés sur ce côté de la paroi (fig. 6) 
qui sont renforcés par le rituel du troisième registre. En effet, il s’agit d’une course qui vise à 
réunir les différents membres du dieu défunt, éparpillés dans toute l’Égypte 31.

Thème de la
protection d’Osiris  

Thème de la
royauté osirienne   

fig. 6.  Schéma de lecture des thèmes abordés sur les registres du côté sud.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de méhyt à edfou	 179

La déesse Tjenenet du troisième registre
Les épithètes de Tjenenet, au troisième registre, sont relativement claires. Qualifiée de 

« Hathor dans Héliopolis du Sud », elle revêt également la personnalité de la déesse dangereuse 
en sa qualité de « Tefnout la grande, la fille de Rê ». Ses épithètes la rapprochent de Nekhbet 
qui est, notamment, qualifiée de Sekhmet dans la colonne divine du deuxième registre (fig. 8).

Tefnout, dans la légende de Tjenenet, fait alors écho à Sekhmet dans la légende de Nekhbet. 
La suite des épithètes de Tjenenet correspond également à celles de Nekhbet. En effet, alors 
que la déesse hermontite « purifie ses chairs dans le lac de natron et y rafraîchit sa chaleur » 
(ʿb(t) ḥʿw=s m š n nṯry sḳb(t) tȝw=s ỉm=f ), Nekhbet « est apaisée en buvant leur (= des ennemis) 
sang » (ḥtp=s ḥr sẖb snfw=f ). Le lac de natron de Tjenenet fait penser aux lacs Icherou des 

Le côté nord de la paroi

Le côté sud de la paroi présente donc tout un jeu de correspondance entre les trois registres. 
En suivant le même schéma que pour le côté sud, il s’agit désormais de vérifier si le côté nord 
répond à la même règle et de comprendre le sens des scènes et le rôle des acteurs divins (fig. 7).

Côté nord (→)

Tjenenet
3e registre Hathor dans Héliopolis du Sud, Tefnout la grande, la fille de Rê, celle qui purifie ses chairs dans le lac de 

natron et y rafraîchit sa chaleur.

Colonne divine :
L’auguste, celle qui est sortie de Rê, Mehenyt, l’uraeus du maître universel, celle qui fait grande sa flamme 
dans l’entourage de son disque : (c’est) Tjenenet, Hathor, la fille de Rê !

Nekhbet Ouadjet
2e registre la Blanche de Nekhen, l’œil de Rê, celle qui réside 

à Behedet, Chetat à la violence funeste, celle au 
visage terrible pour les opposants de son père ; elle 
est apaisée en buvant leur sang.

Colonne divine :
L’œil de Rê, la grande de flamme, la protectrice 
derrière son créateur, Sekhmet, celle qui domine 
ses opposants : (c’est) Nekhbet, Ỉḳḥt, la maîtresse 
de Fâg !

de Pê et de Dep, l’œil gauche d’Atoum, la flamme 
qui brûle les adversaires avec sa flamme-hh, la 
grande Bouclée de Dep, celle qui lance son souffle 
contre les Asiatiques.

Côté nord

3e registre Tjenenet et Iounyt
2e registre Nekhbet et Ouadjet
1er registre Nekhbet et Horus de Nekhen
fig. 7.  Clé de lecture pour l’étude des divinités du côté nord de la paroi est.

fig. 8.  Tableau des épithètes de Tjenenet au troisième registre et des déesses du deuxième registre.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 180	 thomas gamelin

	 32	 Voir H. Gauthier, Dictionnaire 
des noms géographiques contenus dans 
les textes hiéroglyphiques I, 1925, p. 108 ; 
J. Yoyotte, « Études géographiques II. 
Les localités méridionales de la région 
memphite et le “pehou d’Héracléopolis” », 
RdE 14, 1962, p.  101-110, § 7 et, plus 
récemment, A. Tillier, « Notes sur 
l’icherou », ENIM 3, 2010, p. 167-176 
	 33	 À  ce propos, voir H. Junker, 
Der Auszug der Hathor-Tefnut aus Nu-
bien, APAW 3, 1911, p. 86-87 et, plus 

récemment, B.A. Richter, « On the 
Heels of the Wandering Goddess : The 
Myth and the Festival at the Temples of 
the Wadi el-Hallel and Dendera », dans 
M. Dolinska, H. Beinlich (éd.), 8. Ägyp-
tologische Tempeltagung : Interconnections 
between Temples, KSG 3,3, Wiesbaden, 
2010, p. 162-167.
	 34	 J.-Cl. Goyon, Le rituel du sḥtp 
Sḫmt au changement de cycle annuel, BdE 
141, 2006, p. 98-100.

	 35	 Cette épithète lui est souvent at-
tribuée (LGG V, 223c – 224b) et une 
catégorie de prêtresse connue sous ce 
nom exerçait dans les temples.
	 36	 Fr. Daumas, « Les propylées du 
temple d’Hathor à Philae et le culte 
de la déesse », ZÄS 95, 1968, p. 14-17 ; 
S.  Cauville, « La Chapelle de la 
Barque à Dendera », BIFAO 93, 1993, 
p. 120, note c.

déesses-lionnes 32 et le sang de l’oryx versé au cours du rituel permet de satisfaire la déesse. En 
outre, des liens entre Nekhbet et la Lointaine sont connus à Elkab 33 alors que la déesse y revêt 
l’aspect du vautour dangereux Chetat 34.

Présentée comme une déesse-serpent dans la colonne divine, Tjenenet porte parmi d’autres 
les épithètes « Mehenyt » et « uraeus » rappelant la personnalité de Ouadjet, la seconde déesse 
du registre médian. Cette dernière occupe une place de choix dans le mythe et est présente 
pour renforcer ce second aspect de Tjenenet. La déesse de Bouto « brûle les adversaires (de 
Rê) avec sa flamme-hh » et elle « lance son souffle contre les Asiatiques » (wbd(t) sbỉw m hh=s 
ḥnsktyt wrt m Dp wd(t) nf=s m Sṯtyw). L’épithète « Bouclée » de la déesse pourrait également 
être un rappel de la déesse Hathor 35. Les « Bouclées » accueillaient en effet, lors de la fête de 
la navigation, la Lointaine revenue apaisée de Nubie 36.

Ainsi, un thème commun se dégage pour la première déesse du troisième registre, Tjenenet, 
et les déesses du deuxième registre : la protection de Rê par la Lointaine, de retour de Nubie, 
qui prend place sur sa tête en qualité d’uraeus.

Nekhbet et Horus de Nekhen
Compte tenu de ce qui a été observé du côté sud, nous nous attendons à retrouver un 

lien (fig. 9) entre les divinités du premier registre et la déesse Iounyt représentée en seconde 
position sur le troisième registre.

Côté nord (→)
Iounyt

3e registre
Bʿt dans Héliopolis du Sud, semblable à sa mère qui l’a créée, la grande épouse royale de Kahotep, celle 
qui fait de son héritier le gouverneur-heqa des Deux Terres.

1er registre

Nekhbet Horus
la Blanche de Nekhen, l’œil droit de Rê, celui-ci se 
lève avec elle le jour quand elle entoure son (= Rê) 
disque des rayons de son œil afin d’écarter celui 
qui est sur son chemin.

Colonne divine :
L’uraeus de son père, la grande de flamme, celle 
qui sanctifie sa (= Rê) crainte respectueuse, Temet 
la grande, la maîtresse de l’Horizon : (c’est) 
Nekhbet, Chetat, celle qui protège son Horus !

le maître de Nekhen, celui qui est à la tête de 
Djeba, l’auguste faucon (de celle qui est) douce 
d’amour, celui à la grande faveur parmi les dieux, 
grand de crainte respectueuse, celui qui est à la 
tête de l’Ennéade.

fig. 9.  Tableau des épithètes d’Iounyt au troisième registre et des divinités du premier registre.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de méhyt à edfou	 181

	 37	 Voir Ph. Derchain, Hathor Qua-
drifrons. Recherches sur la syntaxe d’un 
mythe égyptien, Istanbul, 1972, p.  31, 
doc. no 30.
	 38	 Horus de Nekhen est « celui qui 
est à la tête de Djeba, celui à la grande 
faveur parmi les dieux, Chou, le grand, 
l’aîné, le fils de Rê, celui au cœur ami-
cal, celui qui est à la tête de l’Ennéade » 
(Edfou I, 147, 7) ; « Chou, celui qui ré-
side à Behedet, celui à la grande faveur 
parmi les dieux, Heh, le grand, l’aîné, 
celui qui soulève le ciel, le vent au nez 
des dieux » (Edfou I, 497, 8-9) ; « celui 
qui réside à Outjeset-Hor, le fils de Rê 

(= Chou), vivant de Maât, celui à la 
grande faveur parmi les dieux, grand 
de crainte respectueuse, celui qui est à 
la tête de l’Ennéade » (Edfou II, 75, 15).
	 39	 À propos des yeux wnmt et ỉȝbt, 
voir R. Preys, RdE 61, 2010, p. 159-177.
	 40	 Le mot 

1

 précède m Ỉwnw 
šmʿ ; une seconde attestation rencontrée 
dans le Sanctuaire de la Chétyt (Edfou 
I, 174, 16) – sans le déterminatif de la 
déesse – écarte une éventuelle erreur. 
N. Baum lit le terme bʿt (N. Baum, Le 
temple d’Edfou, Monaco, 2007, p. 457 et 
481), alors que le LGG I, 189 a suggère 
d’autres lectures.

	 41	 Edfou I, 174, 18. Cette épithète se 
trouve dans la colonne divine et vaut à 
la fois pour Tjenenet et pour Iounyt.
	 42	 Et par ce biais, également à Isis, voir 
infra. Nout est par ailleurs présente au 
troisième registre de la paroi nord de la 
chapelle (Edfou I, 311, 15-16). Elle porte 
également cette épithète à Coptos, voir 
Cl. Traunecker, Coptos. Hommes et 
dieux sur le parvis de Geb, OLA 43, 1992, 
p. 277.

Sur le registre inférieur, Nekhbet est désignée dans la colonne divine comme « Temet la 
grande, la maîtresse de l’Horizon » faisant d’elle une déesse associée au pouvoir universel. En 
tant qu’« œil droit de Rê », elle accompagne Rê et participe à la distribution des rayons du soleil 
sur l’Égypte, écartant tout mal de son chemin (wbn=f ỉm=s m hrw pẖr ỉtn=f m styw n ỉrt=s r 
stnm ḥr-r mṯn=f ) 37. Grâce à ses rayons, elle protège le roi et Horus de Nekhen également re-
présenté dans ce tableau. Coiffé du pschent royal, ce dernier offre, dans son discours à Pharaon, 
les couronnes du maître universel en tant que souverain « à la tête de l’Ennéade » et originaire 
d’Hiérakonpolis. À Edfou, Horus de Nekhen porte l’épithète « celui à la grande faveur parmi 
les dieux » (wr ḥswt m-m nṯrw) lorsqu’il est qualifié de Chou 38. Le roi officiant est également 
associé, dans la colonne royale, au pouvoir universel en sa qualité de « fils de dmȝt-pḏwt » et, 
en élevant les couronnes devant le maître universel, il affiche sa propre royauté. Or, le pouvoir 
universel a un fort caractère héliopolitain. Temet, contrepartie féminine d’Atoum, est une 
divinité solaire, un uraeus qui se dresse au front du démiurge et accorde au roi de « voir le jour 
grâce à l’œil droit et la nuit grâce à l’œil gauche 39 ».

Sur cette paroi, seule Nekhbet possède deux discours et l’un d’eux permet un parallélisme 
qui illustre les liens que la déesse entretient avec Iounyt du troisième registre :

– Iounyt : « Je te donne la force de Rê-Horakhty et la crainte inspirée de Montou dans 
Héliopolis.» ;

– Nekhbet : « Je te donne le temps de vie de Rê dans le ciel et la royauté d’Atoum dans le ciel. »

Le nom de Rê, dieu récurrent sur ce côté de la paroi, est associé à ceux d’Atoum d’Héliopolis 
du Nord et de Montou d’Héliopolis du Sud. Iounyt ne présente cependant que peu d’éléments 
solaires ; les théologiens ont simplement mentionné qu’elle était bʿt originaire de l’Héliopolis 
du Sud 40, le reste de la légende étant moins marqué. Iounyt fait que son héritier soit le gou-
verneur-heqa de l’Égypte, fonction qui rappelle alors le tableau du Sanctuaire de la Chétyt sur 
lequel Iounyt est « celle qui met au monde les dieux, celle qui fonde les Deux Terres avec ce 
qui est sorti d’elle » (ms(t) nṯrw grg(t) tȝwy m pr(t) ỉm=s) 41, désignation qu’elle partage avec la 
déesse Nout 42. En outre, la déesse est qualifiée de « semblable à sa mère qui l’a créée » (twt r 
mwt=s ḳmȝ(t) s(y)), ce qui l’inscrit dans une continuité filiale qui conforte la légitimité qu’elle 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 182	 thomas gamelin

	 43	 Dans la scène du Sanctuaire de la 
Chétyt déjà citée (Edfou I, 174, 17), la 
mère de la déesse est encore mentionnée, 
puisque Iounyt est « celle qui ne divise 
pas ce qu’a fait sa mère » (nn tš.n=s ỉr.n 
mwt=s).

	 44	 Il est possible qu’elle soit également 
associée à Isis, puisque nous avons vu 
que celle-ci est « fille de Chou, née de 
Tefnout » (tout comme Nout dans la 
cosmogonie héliopolitaine) sur la paroi 
est de la chapelle.

	 45	 Nous reviendrons au caractère 
osirien de ces épithètes à la fin de notre 
étude.
	 46	 Ph. Derchain, Le sacrifice de l’oryx, 
RitesEg 1, 1962, p. 28 sq.

offre à son fils en qualité d’épouse royale 43. Si Iounyt est présente dans la scène comme une 
« image » de sa mère – donc de la mère de Nout 44 de qui elle est rapprochée ici –, il est possible 
que le texte renvoie alors à la déesse Tefnout, sœur et compagne de Chou ; Chou est aussi 
évoqué implicitement au premier registre par le biais d’Horus de Nekhen. Iounyt serait donc 
parfaitement intégrée dans ce contexte héliopolitain : elle est à la fois l’épouse de l’aspect Chou 
d’Horus au premier registre et la mère d’Horus de Nekhen, « auguste faucon (de celle qui est) 
douce d’amour » (ḏrty šps nḏmt mr(wt)). Toutes ces épithètes évoquent la fonction royale de 
la déesse en tant que « grande épouse royale de Kahotep 45 ».

Iounyt s’inscrit donc ici dans un contexte dynastique en s’identifiant à Tefnout et à Nout, 
les deux premières déesses de la cosmogonie. Chou et Tefnout, qui forment le premier couple 
royal et solaire, sont présents pour apporter leur parrainage au thème développé ici, celui de 
la royauté solaire.

Une empreinte solaire en commun
Tjenenet, déesse dangereuse, est très proche des déesses du deuxième registre, car elle par-

ticipe à la protection de Rê notamment en qualité d’uraeus. Iounyt et les divinités du premier 
registre possèdent quant à elles des épithètes qui les relient au thème de la royauté solaire (fig. 10).

Si le caractère solaire d’Iounyt n’est pas évident au premier abord, il est toutefois présent dans 
la personnalité même d’Iounyt – divinité mal connue –, de la même manière que la royauté 
d’Osiris n’est pas explicitement exprimée dans le passage consacré à Anoukis sur l’autre côté de 
la paroi. Au troisième registre, les premières déesses dans le sens de la lecture sont clairement 
marquées au moyen d’une épiclèse : Satis est « Isis » et Tjenenet est « Hathor ». Il n’était donc 
plus nécessaire pour les théologiens de revenir sur ces caractères dans les légendes des deux 
déesses « accompagnatrices » que sont Anoukis et Iounyt. Ils pouvaient faire varier de chaque 
côté les fonctions de ces deux divinités, ce qui expliquerait qu’Anoukis et Iounyt portent des 
qualificatifs uniques et justifierait aussi la fonction particulière d’Anoukis sur le côté sud. Enfin, 
notons que les rites de ce côté de la paroi sont bel et bien solaires : la course à l’oiseau-akhet 
permet d’ouvrir le chemin à la Lointaine (voir infra), sacrifier l’oryx vise à détruire celui qui 
a avalé l’œil 46 et jouer du sistre permet d’apaiser la déesse dangereuse.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de méhyt à edfou	 183

	 47	 P. Salt 825, XVIII, 2 = Ph. Derchain, 
Le Papyrus Salt 825 (B.M. 10051). Rituel 

pour la conservation de la vie en Égypte, 
I-II, MAB 58, Fasc. 1 a-b, 1965, p. 144.

« C’est Rê et c’est Osiris 47 »

La symbolique des courses rituelles
Le quatuor de déesses au troisième registre semble expliquer la présence des autres divini-

tés sur les premier et second registres, toutes liées par des thématiques proches. Le choix des 
scènes de ce troisième registre montre une fois encore que les registres du haut des parois des 
temples ptolémaïques semblent être les plus importants eu égard aux divinités et également 
aux rituels effectués par le roi. À la course à l’aiguière sur le côté sud répond une course à 
l’oiseau-akhet sur le côté nord, disposition unique à Edfou. Habituellement, lorsque deux 
courses sont représentées en symétrie, celle à l’aiguière fait généralement face à celle dans 
laquelle le souverain porte des accessoires royaux. Seules les scènes de la Chambre du Nil font 
exception, ce qui s’explique par la fonction particulière de la pièce (fig. 11). Les courses sont 
donc orientées à Edfou.

Thème de la
protection de Rê 

Thème de la
royauté solaire  

fig. 10.  Schéma de lecture des thèmes abordés sur les registres du côté nord.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 184	 thomas gamelin

	 48	 Ou alors devant Khonsou dans 
la chapelle de la Jambe, mais il faut 
voir également Horus à travers ce dieu, 
S. Cauville, Essai sur la théologie du 
temple d’Horus à Edfou, 1987, p. 58-60.
	 49	 Ce flagellum est peut-être une 
réinterprétation du signe-hepet, voir 
L. Postel, « “Rame” ou “course” ? En-
quête lexicographique sur le terme ḥpt », 
BIFAO 103, 2003, p. 388-389. 

	 50	 Au sujet de la course au mekes pour 
laquelle les études font encore défaut 
aujourd’hui, voir J. Kinnaer, « Le Mekes 
et l’Imit-per dans les scènes des temples 
ptolémaïques et romains », OLP 22, 1991, 
p. 73-99.
	 51	 Le territoire d’Horus à Edfou 
est composé d’Edfou, d’Éléphantine, 
d’Hiérakonpolis et de Thèbes (les 
villes sont présentes sur la paroi), voir 

S. Cauville, op. cit., p. 229 sq. Comme 
Edfou se trouve à égale distance d’Élé-
phantine et de la région thébaine, on en 
relève l’impression que les quatre déesses 
encadrent le temple.
	 52	 Sur ces rites, voir A. Egberts, In 
Quest of Meaning. A Study of the Ancient 
Egyptian Rites of Consecrating the Meret-
Chests and Driving the Calves, EgUit 8, 
1995.

Du côté sud, le roi, coiffé de la couronne blanche, court vers le Sud à destination des sources 
du Nil où il pourra libérer les eaux du fleuve. Si les courses royales s’apparentent à la recherche 
des membres d’Osiris, la course à l’aiguière est plus axée sur celle de la jambe du dieu, source 
de l’inondation dans la théologie d’Edfou. La scène a donc une symbolique osirienne, tout 
comme l’ensemble de la partie sud de la paroi. Cette course est généralement effectuée devant 
Horus 48, le maître des lieux, sauf dans la chapelle de Méhyt, où elle est réalisée devant Satis 
et Anoukis, choix explicable par le caractère méridional de ces déesses. En symétrie de cette 
course figure généralement une course à la rame et au hepet ou une course au flagellum 49 et au 
mekes 50. Empoignant ces objets royaux, le souverain coiffé de la couronne rouge se dirige vers 
le Nord, peut-être vers la région thébaine d’où il pourra diriger l’Égypte paré de ces attributs 
spécifiques 51. Deux thématiques importantes sont évoquées à travers ces courses symétriques : 
le renouvellement de la vie et la légitimité du pouvoir. Le tableau de la seconde salle hypostyle 
d’Edfou nous semble bien illustrer ce propos. Dans la scène de course avec le mekes, Horus 
est décrit comme le « parfait héritier sorti d’Isis, le fils aîné d’Osiris ». Dans son discours, il 
permet à Pharaon de régner sur le Sud comme sur le Nord, tandis que le texte de la colonne 
divine énumère les peuples qui lui sont soumis. Dans la scène symétrique, Horus offre le Nil 
et tous ses bienfaits dans cette course à l’aiguière. Ces courses symboliques sont d’ailleurs 
parfois mises en relation avec deux autres rites : le rituel des quatre veaux et la présentation 
des coffres-meret. Le lien qu’entretiennent ces deux rites 52 avec le chiffre « quatre » – les quatre 

Sud
Couronne blanche

Nord
Couronne rouge

Pourtour du sanctuaire
Edfou IX, pl. XVI-XVII Aiguière Rame et hepet

Couloir mystérieux
Edfou IX, pl. XX Aiguière Rame et hepet

Chapelle de la Jambe
Edfou IX, pl. XXVII b Aiguière Flagellum et mekes

2e salle hypostyle
Edfou IX, pl. XLf-XLg Aiguière Hepet et mekes

Chambre du Nil
Edfou IX, pl. XLIV a et b Aiguière Aiguière

1re salle hypostyle
Edfou IX, pl. LXII-LXIV Aiguière Rame et mekes

Chapelle de Méhyt Aiguière Akhet
fig. 11.  Tableau de correspondance des courses rituelles à Edfou.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de méhyt à edfou	 185

	 53	 A. Egberts, « Consecrating the 
meret-Chests. Some Reflections on an 
Egyptian Rite », dans S. Schoske (éd), 
Akten des Vierten Internationalen Ägyp-
tologen Kongresses München 1985, BSAK 
3, 1988, p. 241-247.
	 54	 Dans le couloir mystérieux, la 
course à la rame est représentée devant 
le rituel des quatre veaux, mais l’offrande 
des coffres-meret n’y est pas représentée 
en symétrie (il s’agit d’une offrande-ʿȝbt 
à Khonsou). Nous ne pouvons donc pas 
prendre en compte ce document, même 
si l’association course à la rame et rituel 
des quatre veaux rappelle les parois que 
nous étudions. Concernant l’absence 
des coffres-meret sur cette paroi, voir 
A. Egberts, In Quest of Meaning, EgUit 
8, 1995, p. 396.

	 55	 Les tiges et l’oiseau-akhet que 
tient le roi – comparé à Oupouaout – 
servent à écarter tout mal du chemin de 
retour pour la déesse qui est désormais 
apaisée, voir R. Preys, Les complexes 
de la Demeure du Sistre et du Trône de 
Rê, OLA 106, 2002, p.  161. Voir éga-
lement N. Baum, op.  cit., p. 424-427. 
L’oiseau-akhet faisant également réfé-
rence à l’œil-akhet, P. Wilson, A Ptol-
emaic Lexikon. A Lexicographical Study 
of the Texts in the Temple of Edfu, OLA 
78, 1997, p. 16-17.
	 56	 Dans la Demeure du Sistre (Denda-
ra III, 4, 11 – 5, 5 ; 5, 8 – 6, 8, pl. CLXIX) 
ou encore sur les parois extérieures du 
temple (paroi est : Dendara XII, 153, 
6 – 154, 5, pl. 92 ; paroi ouest : Dendara 
XII, 271, 6 – 272, 2, pl. 162).

	 57	 Quelques éléments semblent nous 
faire penser qu’à Edfou, la royauté est 
fortement empreinte d’un caractère so-
laire. Ainsi, directement au nord de la 
chapelle de Méhyt se trouve le Trône 
de Rê, lieu où le roi est couronné sous 
le patronage de Rê par le biais de la 
construction théologique Rê-Horus. 
Voir notamment S. Cauville, op. cit., 
p.  36. Pour l’ensemble de la chapelle, 
voir M.E.A. Ibrahim, The Chapel of the 
Throne of Re of Edfu, BiAe 16, 1975. À pro-
pos de Rê-Horus, voir A. Gutbub, Mé-
langes Mariette, BdE 32, 1961, p. 303-332.
	 58	 Edfou I, 53, nos 19 et 20 ; 66, nos 19 
et 20 ; 80, nos 19 et 20 (à deux reprises).

points cardinaux – peut parfaitement annoncer la course qu’effectue le roi dans toute l’Égypte. 
Ainsi, les quatre veaux qui recouvrent de terre le corps d’Osiris font penser aux cérémonies des 
fêtes de Khoiak au cours desquelles une figurine d’Osiris végétant était enterrée dans une cuve-
jardin. De l’autre côté, les coffres-meret suggèrent le maintien de l’unité de l’Égypte 53, faisant 
alors un rappel de la course royale qui conduit le roi vers le Nord. Le rituel des quatre veaux 
se trouve au-dessus de la course à l’aiguière et l’offrande des coffres-meret est au-dessus de la 
course au mekes. La disposition sud/nord et la répartition, course à l’aiguière et quatre veaux 
d’une part/course « royale » et présentation des coffres-meret d’autre part, est ici respectée 54, 
liant ainsi les tableaux les uns aux autres.

Les courses à la rame et au hepet – ou au flagellum et au mekes – rappellent les courses rituelles 
effectuées lors du couronnement. La colonne divine de la course effectuée devant les déesses 
hermontites dans la chapelle de Méhyt présente le roi de la même manière que dans les courses 
à la rame : il est « celui qui fait le tour des régions, celui qui court sans qu’il ne soit gêné » (pẖr 
m rww mfd nn wn ỉntnt). Pourtant, l’iconographie est celle d’une course à l’oiseau-akhet, course 
solaire 55 que nous trouvons à Dendéra 56. Deux éléments de deux courses à l’origine différentes 
sont alors réunis ici : un caractère royal comme dans les inscriptions d’Edfou et une couleur 
solaire comme dans les représentations de Dendéra. Le premier est un rappel du parallélisme 
traditionnel établi entre les thèmes de l’inondation et de la royauté (entre Éléphantine et 
Thèbes). Le second aspect correspond à la thématique présente dans les trois tableaux de ce côté 
de la paroi. La royauté à connotation solaire 57 est liée à la crue à connotation osirienne. Ainsi, 
dans cette scène précisément, la ville mentionnée n’est pas Thèbes mais Ermant, l’Héliopolis 
du Sud qui rappelle sa jumelle au Nord, ville à la fois royale et solaire.

La présence de Tjenenet et de Iounyt s’explique donc dans ce contexte royal et solaire. Les 
deux déesses sont intimement liées et nous les retrouvons à Edfou dans les listes de divinités 
où elles sont mentionnées après le dieu Montou 58. Dans la chapelle de Méhyt, elles créent 
une symétrie avec Satis et Anoukis. Ce quatuor de déesses est encore associé dans deux scènes 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 186	 thomas gamelin

	 59	 Paroi ouest (Tjenenet et Iounyt) : 
Edfou IV, 121, 6 – 122, 2 ; paroi est (Satis/
Sothis et Anoukis) : Edfou IV, 277, 12 – 
278, 9.
	 60	 Voir le schéma des symétries de 
l’extérieur du naos dans S. Cauville, 
op. cit., fig. no 44 (entre les p. 142 et 143). 
Il s’agit de la travée no 14.
	 61	 Voir D. Inconnu-Bocquillon, 
Le mythe de la Déesse Lointaine à Philae, 
BdE 132, 2001, p. 239, 281-289.
	 62	 M.-Th. Derchain-Urtel, Syn-
kretismus in ägyptischer Ikonographie. 
Die Göttin Tjenenet, GOF IV/8, 1979, 
p. 43 sq.

	 63	 Même si le groupe divin composé 
de Montou/Tjenenet/Iounyt n’est pas 
réellement attesté (nous n’en avons au-
cune représentation iconographique) 
et disparaît à l’époque ptolémaïque au 
profit de la triade familiale Montou-Rê/
Râttaouy/Harprê, les deux déesses ont 
toujours été très proches et nous les 
retrouvons, par exemple, au sein de 
la grande Ennéade ou encore dans les 
scènes de croissance du disque lunaire.
	 64	 La triade de la Cataracte possède 
une connotation géographique forte 
(voir J. Gw. Griffiths, Triads and Trin-
ity, Cardiff, 1996, p. 81-83) et nous la 

retrouvons, notamment, en symétrie de 
la triade thébaine ; voir, par exemple, sur 
la paroi ouest de la Cour du temple d’Isis 
(Philae, p. 23, tableaux III et IV, pl. VIII), 
mais aussi sur la paroi nord de la chambre 
VII (Philae, p. 47, tableau I et p. 48, ta-
bleau I’, pl. XVII-XVIII), ou encore sur 
un linteau du temple d’Amenhotep III 
à Éléphantine (D. Valbelle, « Témoi-
gnages du Nouvel Empire sur les cultes 
de Satis et d’Anoukis à Éléphantine et 
à Deir el-Médineh », BIFAO 75, 1975, 
p. 130-132, doc. no 5, fig. 4).
	 65	 Edfou I, 174, 14-18.

parallèles situées sur le pourtour extérieur du sanctuaire 59. Tjenenet et Iounyt y sont figurées 
comme une seule divinité et se trouvent alors face 60 à Satis et Anoukis, représentées également 
sous la forme d’une seule déesse. Les déesses hermontites portent sur la tête un grand cobra, 
iconographie particulière qui rappelle celle de la déesse – au caractère très solaire – Oupeset, 
déesse-flamme attestée à Philae 61. La scène des déesses thébaines est également mise en relation 
avec une représentation d’Ouadjet leur offrant ainsi un caractère septentrional, tandis que 
le tableau avec les déesses d’Éléphantine est rapproché d’une scène d’offrande à Nekhbet 62, 
confirmant son aspect méridional.

Les décorateurs ont ainsi exploité l’aspect double des déesses de la Cataracte et d’Ermant 63 : 
pour la Cataracte, le choix était aisé 64 ; pour évoquer le Nord, les déesses hermontites possé-
daient des qualités que d’autres n’avaient pas. Probablement pour une raison similaire, nous 
les retrouvons en symétrie avec Isis et Nephthys sur la paroi ouest du Sanctuaire de la Chétyt ; 
Tjenenet et Iounyt y ont des épithètes singulières 65. Dans ces deux chapelles, les déesses – 
désignées par des expressions similaires au début de leur légende – ont été « adaptées » par les 
théologiens pour correspondre au programme recherché.

Une dynamique verticale
Le troisième registre présente deux scènes de course royale bien connues dans les temples 

égyptiens qui permettent une lecture horizontale du sommet de la paroi : d’un point de vue 
iconographique, la symétrie des deux courses apparaît clairement. Pour équilibrer la force du 
troisième registre, les théologiens ont donné un autre souffle à la composition par les doubles 
représentations de Nekhbet et de Méhyt – qui offrent un élément visuel fort – afin de ne pas 
laisser ces deux registres dans l’ombre du troisième. Ce que nous remarquons dans les images, 
nous le retrouvons dans l’analyse des inscriptions. Les épithètes divines des premier et deuxième 
registres semblent « découler » des épithètes des tableaux supérieurs. En observant, puis en 
étudiant les scènes du haut de la paroi du fond qui sont les plus importantes, la compréhen-
sion des scènes des deux autres registres est alors possible. En effet, dans cette analyse verticale, 
nous observons deux éléments. Dans un premier temps, les scènes de course dynamisent la 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de méhyt à edfou	 187

	 66	 H. Frankfort, Kingship and the 
Gods. A Study of Ancient Near Eastern 
Religion as the Integration of Society 
& Nature, Chicago, 1948, p.  93-95 ; 
Chr.  Karlshausen, L’iconographie 
de la barque processionnelle divine en 
Égypte au Nouvel Empire, OLA 182, 
2009, p. 219-223 ; C. Spieser, Les noms 
du Pharaon comme êtres autonomes au 
Nouvel Empire, OBO 174, 2000, p. 76 ; 
M. Werbrouck, « L’Esprit de Pe », CdE 
27, fasc.  no  53, 1952, p.  43-50. Nous 

retrouvons ces « génies » à différents en-
droits à Edfou comme, par exemple, sur 
la face interne du mur d’enceinte (Edfou 
VI, 93, 2 – 99, 16 ; Edfou X, pl. 149) où 
Horus est porté en procession par ces 
Baou.
	 67	 H. Schäfer, « Altägyptische Bilder 
der auf- und untergehenden Sonne », 
ZÄS 71, 1935, p. 31, fig. 20. Dans cette 
dernière, Isis est représentée sous les 
trois Baou de Pê et Nephthys sous les 
Baou de Nekhen, gardant alors l’ordre 

traditionnel d’Isis suivie de Nephthys, 
des Baou de Pê suivis de ceux de Nekhen, 
exactement comme nous l’avons sur 
la paroi ici. Nous trouvons un autre 
exemple, mais avec cette fois-ci un seul 
Ba représenté pour Pê et un autre pour 
Nekhen, dans N. de Garis Davies, Seven 
Private Tombs at Kurnah, Londres, 1948, 
pl. IX.
	 68	 D. Inconnu-Bocquillon, Le 
mythe de la Déesse Lointaine à Philae, 
BdE 132, 2001, p. 335-336.

composition et les textes fournissent les thématiques de la paroi. Dans un second temps, les 
deux premiers registres, qui jouent sur la verticalité de Nekhbet et de Méhyt, relient par là 
même les différents caractères de ces deux déesses qui encadrent (iconographiquement d’abord, 
théologiquement ensuite) les quatre premières scènes. La présence d’Isis et de Nephthys sur 
le côté sud renforce cette verticalité. De l’autre côté sont figurés Ouadjet de Pê et Horus de 
Nekhen derrière les deux représentations de Nekhbet. Les liens entre ces deux divinités bien 
situées géographiquement ne sont pas explicites, mais l’axe Isis/Nephthys pourrait témoigner 
de relations entre Ouadjet de Pê et Horus de Nekhen. L’association de ces deux villes fait songer 
aux Baou de Pê et de Nekhen : Isis et Nephthys – les deux sœurs qui gardent le corps d’Osiris – 
et les Baou de Pê et de Nekhen – représentés le plus souvent dans un contexte solaire 66 – sont 
présents pour signifier à nouveau la double thématique de la paroi. Certes, nous n’avons pas 
trouvé de parallèle qui nous montrerait que Ouadjet évoquait à elle seule les Baou de Pê et 
Horus les Baou de Nekhen. Cependant, le fait qu’Isis et Nephthys soient parfois représentées 
en correspondance avec ces Baou invite à opérer cette association 67.

Au sein des deux courses du troisième registre, le thème de l’inondation est intimement 
lié à celui de la Lointaine. À la course à l’aiguière répond la course à l’oiseau-akhet, au retour 
de la crue du fleuve correspond le retour de la déesse dangereuse ; le thème cyclique du troi-
sième registre est alors complet. Nous pouvons également établir un dernier lien entre ces 
deux courses, probablement spécifique à la chapelle de Méhyt. Au sud, les scènes évoquent 
le cycle osirien ; au nord, les scènes se révèlent être solaires ; nous savons par ailleurs que des 
liens existent entre le mythe de la Lointaine et le pouvoir 68.

Une illustration visible du papyrus Salt 825
Osirienne au sud, solaire au nord, telle paraît être la partition de la paroi du fond de la 

chapelle de Méhyt. Cette paroi, vers laquelle tendent toutes les offrandes et se dirige le roi, 
était le lieu idéal pour illustrer le rituel particulier effectué dans cette chapelle. Le troisième 
registre annonce véritablement le programme de la paroi. Des quatre déesses découlent quatre 
axes qui offrent une double thématique. Cette séparation au sein de la décoration correspond 
parfaitement aux deux dieux qui occupaient un rôle prépondérant dans la pièce (fig. 12).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 188	 thomas gamelin

	 69	 Ph. Derchain, Le Papyrus Salt 825 
(B.M. 10051), MAB 58, Fasc. 1 a-b, 1965, 
p. 35 sq.
	 70	 A. Gutbub, Mélanges Mariette, 
BdE 32, 1961, p. 303-332.
	 71	 Sur cette épithète, voir R. Preys, 
« Isis et Hathor nbtyt-rḫyt », BIFAO 102, 
2002, p. 327-351. Isis nbtyt-rḫyt est pré-

sente sur le 3e registre de la paroi nord 
de la chapelle (Edfou I, 311, 7-8).
	 72	 Les translittérations diffèrent se-
lon les auteurs : ḥḏḏdnt pour LGG V, 
612 a, D. Valbelle, Satis et Anoukis, 1981, 
p. 135 et Wb III, 215 (22) ; ḥḏḏn.t selon 
P. Wilson, op. cit., p. 698 et ḥḏȝ ḏdnw, 
cf. G. Zaki, op. cit., p. 9, note 14. Le 

terme pourrait dériver de ḥḏn ou de 
ḥḏnḥḏn désignant tous deux la colère et 
le mécontentement : Wb III, 214 (4-6) 
et (9). Traduit par « s’irriter, d’indigner » 
pour le premier et par « grondement, 
fureur » pour le second terme dans 
D.  Meeks, Année lexicographique II, 
1981, p. 269-270, nos 78.2910 et 78.2911.

En effet, Ph. Derchain a montré qu’un rituel – originaire d’Abydos – y était effectué afin 
d’unir Rê à Osiris 69, tout comme Rê et Horus l’étaient dans la pièce contiguë à la chapelle 
de Méhyt, le Trône de Rê 70.

Au troisième registre, alors que Tjenenet est fortement solaire, Iounyt possède des éléments 
osiriens. D’une part, elle est la « grande épouse royale de Kahotep », dieu qui permet à la fois 
d’évoquer Osiris, mais aussi la ville d’Ermant ; d’autre part, elle fait que son fils soit le gou-
verneur-heqa des Deux Terres, assumant ainsi la fonction de mère d’Horus et se rapprochant 
d’Isis nbtyt-rḫyt, garante de la passation de pouvoir d’Osiris à Horus 71. De l’autre côté de la 
paroi, Satis présente une connotation fortement osirienne. Selon le principe de la symétrie, il 
se pourrait alors qu’Anoukis ait, par certains côtés, des éléments solaires dans sa personnalité. 
En plus de sa fonction habituelle, la déesse est ici une guerrière. Aucun parallèle ne permet de 
préciser le sens de l’épithète ḥḏḏdnt, habituellement traduite par « celle qui est en colère 72 ». 
Il est possible que ces termes aient également une connotation solaire par jeu sonore avec le 
mot ḥḏ, « brillant » et ses dérivés, en particulier ḥḏḏwt, « les rayons ». Anoukis, comme toutes 
les déesses à l’époque tardive, peut être qualifiée d’« œil de Rê », mais ses liens avec la déesse 

       Tjenenet        Iounyt 

Nekhbet et 
Ouadjet       

Nekhbet et
Horus !

   Anoukis          Satis 

Méhyt et
Isis                         

Méhyt et
Nephthys  

ro
ya

ut
é 

so
la

ire
 

pr
ot

ec
tio

n 
de

 R
ê 

ro
ya

ut
é 

os
iri

en
ne

 

pr
ot

ec
tio

n 
d’

O
si

ris
 

Rê                -             Osiris 

fig. 12.  Les quatre axes développant les thèmes solaire et osirien.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de méhyt à edfou	 189

	 73	 D. Valbelle, op.  cit., p.  120. 
Anoukis figure sur ce qui pourrait être 
un sistre à Deir el-Médineh, voir mu-
sée du Louvre N 3534 = D. Valbelle, 
BIFAO 75, 1975, p. 141-145, doc. no 10, 
pls. XXI à XXIII ; D. Valbelle, Satis et 
Anoukis, 1981, p. 32, doc. no 268. Ce lien 
entre la déesse et le sistre rapprocherait 
la déesse d’Hathor de Diospolis Parva. 
Or, notons que Nephthys y est connue 
en particulier en tant que Kherseket, voir 
Ph. Collombert, « Hout-Sekhem et le 

septième nome de Haute-Égypte II : les 
stèles tardives », RdE 48, 1997, en par-
ticulier p. 61-64. Nephthys, « maîtresse 
de Hout-Sekhem » est d’ailleurs présente 
sur le 3e registre de la paroi nord de la 
chapelle (Edfou I, 311, 13-14).
	 74	 J. Quaegebeur, La naine et le 
bouquetin ou l’énigme de la barque en 
albâtre de Toutankhamon, Louvain, 1999, 
p. 20-25.
	 75	 D. Valbelle, op. cit., p. 124. L’ico-
nographie de la vache Hathor sortant de 

la montagne thébaine a, par exemple, 
été reprise au profit d’Anoukis dans une 
scène où une gazelle sort de la mon-
tagne, voir musée du Caire JdE 43660 : 
B. Bruyère, Rapport sur les fouilles de 
Deir el Médineh (1935-1940), Fasc.  2, 
FIFAO 20/2, 1952, p. 7-8, pl. 40. Voir 
également D. Valbelle, op. cit., p. 33, 
doc. no 276 et p. 118.

Hathor ont pu être particulièrement développés par les théologiens 73. Les deux déesses sont 
également proches par le biais du bouquetin et de la gazelle, deux animaux liés respectivement 
à Hathor 74 et à Anoukis 75. Il est donc difficile de savoir si Anoukis a une part solaire dans 
la scène qui nous occupe ; ses épithètes guerrières la rapprochent en tous les cas des déesses 
dangereuses. De chaque côté, les déesses Anoukis et Iounyt – jouant sur les deux tableaux du 
solaire et de l’osirien – possèdent des épithètes uniques et particulières qui singularisent leurs 
personnalités respectives, caractéristique stylistique qui accentue leur parallélisme.

Le registre du haut renferme ainsi, par la nature même des personnalités exprimées par 
les déesses, un jeu qui met au premier plan la réunion de Rê avec Osiris réalisée dans cette 
chapelle particulière. Cette alternance entre solaire et osirien (Tjenenet-solaire, Iounyt-osirien, 
Anoukis-solaire, Satis-osirien) offre au lecteur l’image précise de la fusion entre Rê et Osiris ; la 
même alternance entre les thèmes de la protection de Rê et d’Osiris d’une part, de la royauté de 
Rê et d’Osiris d’autre part complètent ce tableau (fig. 13). Du côté sud (osirien), une part solaire 
existe ; du côté nord (solaire), une part osirienne subsiste encore, le tout pour mieux exprimer 

Tjenenet
solaire  

course vers le Nord 

Iounyt
osirien 

course vers le Sud 

Satis
osirien 

Anoukis
solaire 

Dominance solaire Dominance osirienne 

Thème de la protection 

Thème de la royauté 

fig. 13.  Jeux d’alternance et de complémentarité au troisième registre.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 190	 thomas gamelin

la construction théologique de la chapelle. Cet enchevêtrement se retrouve par ailleurs dans 
la représentation du roi et de son action. Les couronnes blanche et rouge s’emboîtent l’une 
dans l’autre ; la course est complète en évoquant une fois le Sud, une fois le Nord ; enfin les 
deux couples de déesses s’associent pour former un quatuor unifié. Les épithètes particulières 
des déesses accompagnatrices du registre supérieur – solaires pour Anoukis, osiriennes pour 
Iounyt – se détachent de la thématique générale et permettent d’innover en représentant sur 
la paroi la finalité d’un rite effectué dans cette chapelle.

Conclusion

Cette étude de la paroi est de la chapelle de Méhyt expose de nombreux indices qui relient 
les registres entre eux au sein d’une même paroi. L’organisation décorative implique que nous 
devons utiliser successivement plusieurs filtres afin de pouvoir distinguer toutes les subtilités 
de la théologie exprimée. Ces filtres, sur lesquels sont inscrits les schémas dont nous avons 
parlé, se superposent sans jamais recouvrir et cacher le précédent, à l’image de plusieurs voiles 
transparents que nous retirerions au fur et à mesure de notre compréhension. Chacun peut 
alors utiliser celui ou ceux dont il a besoin en fonction de l’approche souhaitée. L’ensemble 
offre un outil, propre à chaque paroi, qui nous révèle encore une fois toute la richesse des textes 
théologiques insérés au cœur des programmes décoratifs des temples ptolémaïques. Sur la paroi 
est de la chapelle de Méhyt, les côtés s’influencent grâce au principe de symétrie, principe qui 
éclaire autant que possible les différentes phases des thématiques de ces six scènes. Les prêtres 
ont adapté les personnalités afin de mettre en valeur les éléments constitutifs de leur pensée. 
Les niveaux de lecture sont à la source même de la « grammaire du temple ». L’enchevêtrement 
des composants de la paroi, la superposition des personnalités des divinités et l’ensemble des 
jeux créés ont pour but la représentation presque visible du rituel du papyrus Salt 825. Des axes 
verticaux se dessinent alors pour articuler tous les points de vue. Partant du haut, la force du 
troisième registre coule, goutte après goutte, le long de la paroi pour en recouvrir l’ensemble ; 
partant du bas, différents acteurs guident le regard, marche après marche, vers le troisième 
niveau supporté par deux piliers verticaux que sont les deux premiers registres. Sur ce registre 
supérieur apparaissent Rê d’un côté et Osiris de l’autre. Au sommet, se dévoile la fusion de 
ces deux dieux en une entité unique, chacun apportant une partie de son originalité à l’autre, 
sans jamais perdre pour autant son propre caractère.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 112 (2013), p. 171-190    Thomas Gamelin
Un assemblage décoratif pour une construction théologique dans la chapelle de Méhyt à Edfou.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



