
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 111 (2011), p. 243-256

Yvan Koenig

Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 111 - 2011

	 1	 S. Sauneron, « Les travaux 
de l’Institut français d’archéologie 
orientale en 1969-1970 », BIFAO 69, 
1971, p. 295-296, § 26 et pl. LXI avec 
la mention : « Papyrus IFAO no  37, 
portant des dessins magiques (cliché 
Costa Alifranghi) ». J’ai par ailleurs 

moi-même présenté ce document, 
voir Y. Koenig, « Le papyrus de Mou-
temheb », BIFAO 104, 2004, p. 310-311, 
avec les références.
	 2	 En particulier : Y. Koenig, Magie 
et magiciens dans l’Égypte ancienne, Paris, 
1995, cahier de photographies entre les 

pages 108 et 109 ; T. Duquesne, « Seth 
and the Jackals », dans W. Clarysse, 
A. Schoors, H. Willems (éd.), Egyptian 
Religion. The Last Thousand Years. Studies 
dedicated to the Memory of Jan Quaege-
beur, I, OLA 84, 1998, I, p. 628, pl. 1.2.

yvan koenig

i.  p.deir al-medîna 45	 [fig. 1]

Le document se présente actuellement comme un petit papyrus de 17, 5 cm de large sur 
10 cm de haut, soit un quart de page selon le standard ramesside. Il est signalé par S. Sauneron 1 
et, sans avoir jamais été publié en tant que tel, il a cependant été reproduit dans plusieurs 
ouvrages 2.

On distingue de gauche à droite :
1. Un gros œil-oudjat droit de 3 cm × 3 cm. Le dessin est noir, mais l’iris de l’œil est rouge ;
2. Un dieu de 6 cm de haut, que j’identifie à Seth et qui prend au lasso un personnage. 

Plusieurs éléments sont en rouge : des détails du costume comme des traits à l’intérieur de la 
perruque, sur le pagne et sur le lasso qui est entièrement rouge ;

3. Un personnage entièrement rouge debout, la tête tournée vers la droite ; il a le crâne rasé, 
semble être nu et porter un vêtement sur l’épaule ;

4. Une série de crocodiles disposés à droite et à gauche du personnage debout ; à droite, ils 
sont au nombre de six et à gauche, ils sont six ou sept, le papyrus étant en partie en lacune.

Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 244	 yvan koenig

	 3	 J. Gw. Griffiths, « The Symbolism 
of Red in Egyptian Religion », dans Ex 
orbe religionum : Studia Geo Widengren : 
XXIV mense apr. MCMLXXII quo die 
lustra tredecim feliciter explevit oblata ab 
collegis, discipulis, amicis, collegae magis-
tro amico congratulantibus, I, Leyde, 1972, 
p. 81-90, repris dans id., Atlantis and 
Egypt. With others selected Essays, Cardiff, 
1991, p. 208-216.

	 4	 Voir P. Germond, Sekhmet et la 
protection du monde, AegHelv 9, 1981, 
p. 317.
	 5	 Voir Y. Koenig, « Le papyrus 
de Moutemheb », BIFAO 104, 2004, 
p. 310-311, avec les références.
	 6	 M. Cuypers, Y. Koenig, 
L.  Coilliot, « La composition rhé-
torique de trois textes pharaoniques », 
BIFAO 109, 2009, p. 34-35

	 7	 Voir Y. Koenig, BIFAO 104, 2004, 
p. 292 (ligne 5).
	 8	 Sur le rôle du filet dans la littérature 
funéraire et magique, voir J.-Cl. Goyon, 
Le rituel du sḥtp Sḫmt au changement de 
cycle annuel, BdE 141, 2008, p. 82-84.
	 9	 Voir J. Zandee, Death as an 
Ennemy, New York , 1977, p.  126-127, 
avec les références.

Interprétation

1.  L’emploi de la couleur rouge 
La couleur rouge dans la culture égyptienne, loin d’être uniquement « maléfique », peut 

être aussi protectrice, car, faisant allusion au caractère violent et destructeur de l’astre solaire, 
elle est susceptible du même coup d’éloigner les ennemis ou d’annihiler les influences néfastes. 
Ceci expliquerait aussi pourquoi les huisseries de Deir al-Medîna étaient recouvertes de couleur 
rouge. Comme l’a remarqué J. Gwyn Griffiths 3, le rouge peut être utilisé pour représenter le 
soleil et certaines amulettes dont l’œil-oudjat. L’œil- oudjat était considéré comme « l’amulette 
de l’apaisement 4 » et donc de pacification des puissances néfastes.

2.  Le personnage séthien
Il faut sans doute replacer cette présence dans le contexte du Nouvel Empire. On sait 

qu’à l’époque ramesside le dieu Seth accède à une place prépondérante. Sur une stèle ex-voto 
dédiée par un particulier, provenant peut-être de Deir al-Medîna, Seth transperce un serpent 
de sa lance. Le dieu est appelé « Seth d’Ombos, dont la puissance est grande, seigneur du 
ciel ». Traditionnellement Seth est aussi celui qui terrasse Apophis de sa lance à la proue de 
la barque solaire et une scène comparable se trouve également à la sixième heure du Livre du 
Jour. Enfin, on peut se demander si, plutôt qu’un lasso, ce n’est pas le contour d’un filet que le 
dessinateur a voulu représenter comme dans la vignette du chapitre 153 A du Livre des morts 5. 
Cela toutefois ne s’impose pas.

De plus, dans certains phylactères de Deir al-Medîna, Seth joue un rôle considérable.
– Dans P.Louvre E 32308 (Moutemheb), l’analyse rhétorique met en valeur la place centrale 

occupée par Seth, qui agit comme parèdre du magicien 6. 
Le cœur du texte contient deux images qui se font écho l’une à l’autre, les paroles adressées 

par le magicien à l’ennemi étant les suivantes : « On placera un filet contre toi dans le ciel, et 
Seth sera contre toi sur terre 7 ». On peut donc mettre en relation cette formule avec la repré-
sentation étudiée ici.

On notera toutefois que, si le sens de « filet 8 » s’impose pour P.Louvre E 32308, il pourrait 
s’agir dans P.Deir al-Medîna 45 d’une simple corde, et donc d’une sorte de lasso. Ce sens de 
ỉḥ est connu et, dans le Livre des Portes, le serpent dangereux est lié avec une corde. De plus, 
cette notion n’est pas étrangère aux punitions subies par les pêcheurs dans l’au-delà 9.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


histoires sans paroles (p.deir al-medîna 45, 46, 47)	 245

	 10	 Voir Y. Koenig, « Le contre-en-
voûtement de Ta-i.di-imen », BIFAO 
99, 1999, p. 259-281.
	 11	 Voir sur ce thème, ibid., p. 266, 
note r.
	 12	 A. Massart, The Leiden Magi-
cal Papyrus I 343 + I 345, OMRO 
Suppl. XXXIV, Leyde 1954, p. 80 ; voir 
aussi Y. Koenig, op.  cit., p.  272-273, 
note hh. On peut y ajouter la mention 
conjointe d’Horus et de Seth magiciens 
sur la statue guérisseuse de Basse Époque 
Naples 1065, V, ligne X+9 (inscriptions 
sur le bras gauche et l’épaule) voir 
L. Kákosy, Egyptian Healing Statues in 
Three Museums in Italy, CMT 9, 1999, 
p.  130 ; le fait est très inhabituel pour 
cette période et il s’agit probablement 
d’un texte formulaire recopié automa-
tiquement.

	 13	 Voir Y. Koenig, op.  cit., p. 273, 
notes ii et jj.
	 14	 Voir J. Fr. Borghouts, The Ma-
gical Papyrus Leiden I 348  , OMRO 
51, 1971, p.  138-139, note 325, avec les 
références. Cette association est très an-
cienne puisqu’elle remonte aux Textes 
des pyramides où elle exprime la dualité 
royale, voir W. Barta, « Zum schein-
baren Bedeutungswandel des Seth in 
den Pyramidentexte », JEOL 20, 1968, 
p. 43-49.
	 15	 Bandelette décrite par S. Sauneron, 
« Le rhume d’Anynakhté (Pap. Deir 
el-Médineh 36) », Kêmi 20, 1970, p. 7, 
reproduite dans Y. Koenig, Magie et 
magiciens dans l’Égypte ancienne, Paris, 
1994, p. 80 ; P. Eschweiler, Bildzauber 
im alten Ägypten, Die Verwendung von 
Bildern und Gegenständen in magischen 

Handlungen nach den Texten des Mittle-
ren und Neuen Reiches OBO 137, 1994, 
pl. II, fig. 4.
	 16	 Voir B. Bruyère, Rapport sur 
les fouilles de Deir el-Médineh (années 
1948 à 1951), FIFAO 26, 1953, p. 72 (2) ; 
P. Eschweiler, ibid..
	 17	 Comme les papyrus Chester 
Beatty, par ex. P.Chester Beatty VII, 
verso 8, P.Chester Beatty VI, verso 2, 
voir A.H. Gardiner, Chester Beatty Gift, 
HPBM 3rd Series, 1935, 2, pl.32 A, pl. 38 
A ; P. Eschweiler, op.  cit., pl.  IV (8), 
pl. V (9).
	 18	 Voir Y. Koenig, « Le papyrus 
de Moutemheb », BIFAO 104, 2004, 
p. 291-326, fig. 1.

– Dans P.Deir al-Médîna 46 10, Seth joue un rôle important à plusieurs niveaux. D’une part, 
l’acte néfaste mentionné dans le texte est mis sur le compte du patient (ligne 8), ce qui l’identifie 
d’une certaine façon avec Seth et, d’autre part, le magicien lui-même n’hésite pas à s’identifier 
à Seth « grand de puissance » (ligne 15 11). Le caractère violent de Seth est utilisé par le magicien, 
non sans prendre des précautions, pour lutter contre l’envoûtement dont souffre la patiente.

Ces exemples suffisent à démontrer l’importance de Seth magicien ou plutôt parèdre du 
magicien à Deir al-Medîna à l’époque ramesside. Ce procédé est aussi attesté dans d’autres 
documents provenant de Deir al-Medîna. Ainsi dans P.Leyde I 343 + 345, comme le note 
A. Massart : « Le magicien…presque toujours souligne le caractère divin de son action et de 
sa mission d’une manière ou d’une autre : il est le serviteur d’Horus, en son nom et en celui 
de Seth, il fait fuir l’esprit maléfique 12 ». Il n’est pas inintéressant de constater que dans P.Deir 
al-Médîna 46, Seth et Horus sont cités ensemble : [15]… « Je suis Seth grand de puissance, je 
suis Horus grand de frayeur 13 ». Finalement le dieu « aux deux visages » sera identifié avec une 
divinité qui a la double nature d’Horus et de Seth 14.

Le contexte général est bien sûr antérieur à la proscription de Seth qui sera sensible surtout 
dans la région thébaine. Par conséquent ce document, contemporain des phylactères cités, date 
vraisemblablement de l’époque ramesside.

3.  Le personnage entouré de crocodiles 
Ce type de représentation, fréquent à l’époque ramesside, se rencontre sur différents supports :
– sur une bandelette de lin qui servait de collier à un phylactère 15 ;
– sur le phylactère lui-même sans texte 16 ;
– dans un recueil de formules magiques 17 ;
– sur un phylactère avec texte, comme le P.Louvre E 32308 18.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 246	 yvan koenig

	 19	 Il pourrait s’agir d’un défunt 
membre de la famille ?
	 20	 On trouvera une photo de ce do-
cument dans S. Sauneron, BIFAO 69, 

1971, p. 295-296, § 26, pl. LXII (cliché 
très médiocre).
	 21	 Pour une bonne description et ana-
lyse de cette couronne, voir J. Yoyotte, 

P. Chuvin, « Le Zeus Casios de Péluse à 
Tivoli : une hypothèse », BIFAO 88, 1988, 
p. 169-180 et fig.1.

Il y a cependant une différence sensible entre ces représentations et celle de P.Deir al-Medîna 45 ; 
dans tous les autres exemples cités, les crocodiles, qui agressent nettement l’être néfaste, sont 
à son contact, alors que dans P.Deir al-Medîna 45, ils ne font que l’entourer : tout se passe 
comme si l’être néfaste, peut-être un revenant, était tenu en respect et immobilisé pour le 
rendre inoffensif. La couleur rouge contribue à cet envoûtement par la force et la violence 
qu’elle exprime. On veut l’empêcher de nuire, plutôt que le détruire directement 19, l’œil-oudjat 
renforçant de son côté cet envoûtement.

Il est certain qu’il était plus complexe de dessiner une telle représentation que d’écrire 
quelques lignes sur un simple phylactère. De plus deux caractéristiques des représentations 
sont mises en jeu : d’une part leur caractère performatif dans la culture égyptienne, et d’autre 
part leur sacralisation accentuée. Par conséquent, l’efficacité magique d’une telle représentation 
était sans doute considérée comme plus grande qu’une simple formule.

ii.  p.deir al-medîna 46	 [fig. 2]

Le document se présente comme une bande de 21 cm de long sur 10 cm de large et corres-
pond à un quart de page ramesside. À l’heure actuelle, il est divisé dans le sens de la longueur 
par une coupure qui le parcourt de part en part, et une petite partie de la figuration du côté 
droit est, elle aussi, coupée du reste 20. 

Il comprend trois représentations, soit en allant de droite à gauche :
1. Une divinité panthée debout sur un ouroboros qui entoure des animaux dangereux, la 

représentation étant entourée par une série de signes de la flamme ;
2. Une déesse Sekhmet portant un disque solaire, debout et jouant du sistre devant une 

divinité. Une inscription accompagne cette représentation : 
ỉr sšš.t n ḥr⸗k ⟨nfr⟩ : « faire seshesh pour ton (beau) visage » ;
3. Une divinité assise sur ce qui semble être une petite butte, à corps de faucon et à quatre 

têtes de bélier, ithyphallique et ailée, les deux ailes étant déployées. Son bras droit levé brandit un 
flabellum, tandis que le gauche paraît tenir ce qui pourrait être un disque entourant l’ensemble 
constitué par les têtes et par la couronne-hemhem qui les surmonte. Une couronne-hemhem 
type est en fait composée de trois couronnes « formées d’un faisceau de tiges végétales, bulbeux 
et étranglé par un lien à son sommet. Chaque couronne est ornée, à la base et au sommet, 
d’un disque solaire 21 », l’ensemble étant flanqué de deux uræus et peut-être de deux plumes 
d’autruche. Malheureusement, une partie de la couronne qui repose sur les cornes horizontales 
torsadées du bélier ovis longipes palaeoaegyptiacus est effacée.

Les deux représentations de droite (panthée) et de gauche (bélier à quatre têtes) vont visi-
blement ensemble et se complètent.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


histoires sans paroles (p.deir al-medîna 45, 46, 47)	 247

	 22	 W. Golenischeff, Die Metternich-
stele, Leipzig, 1877, pl. I.
	 23	 H. Sternberg-el Hotabi, « Die 
Götterdarstellungen der Metternichstele. 
Ein Neuansatz zur ihrer Interpretation 
als Elemente eines Kontinuitätsmo-
dells », GM 97, 1987, p. 35-39, fig. 2 a.
	 24	 Ibid., pl. III. Pour de bonnes pho-
tographies de la stèle Metternich, voir 
N.E. Scott, « The Metternich Stela », 

BMMA, New Series, 9, no 8, 1951) p. 201 
(recto), 208 (verso).
	 25	 H. Sternberg-el Hotabi, loc. cit.
	 26	 Que l’on peut traduire par « La 
venue en majesté ».
	 27	 J. Yoyotte, « Religion de l’Égypte 
ancienne », AEPHE V, 29, 1968-1969, 
p. 114-115, avec les références.
	 28	 Selon Hérodote (II 42), Khonsou 
voulant à tout prix voir Amon, « ce 

dernier, pour ne pas se révéler entière-
ment, écorcha un bélier, se revêtit de sa 
toison et plaça la tête de l’animal devant 
son visage », voir D. Meeks, « Dieu mas-
qué, dieu sans tête », Archéo-Nil 1, 1991, 
p. 5, avec les références.
	 29	 Près d’une vingtaine, voir la liste 
fournie par H. Sternberg-el Hotabi, 
op. cit., p. 38-39.

La première remarque que l’on peut faire est que ces deux représentations correspondent 
aux deux représentations que l’on trouve au centre du recto 22 (bélier ailé à quatre têtes) et du 
verso (panthée) du premier registre de la stèle Metternich. 

Interprétation

1.  Le bélier ailé à quatre têtes 
La représentation du recto de la stèle Metternich a été bien étudiée 23. La légende identifie 

le dieu comme : « Rê-Horakhty, le grand dieu seigneur du ciel, au plumage bigarré, sortant 
de l’horizon… ». Dans le détail, l’image de P.Deir al-Medîna 46 est plus proche de la variante 
figurée sur le registre XI du verso de ladite stèle 24, dans laquelle le dieu ithyphallique est repré-
senté le bras dressé dans la position de Min et tenant son phallus de l’autre. La représentation 
s’inscrit dans un disque solaire entre les deux bras levés, au recto comme au verso. Dans ce 
registre, le dieu Min-Amon est représenté à plusieurs reprises.

Selon H. Sternberg-el Hotabi 25, la représentation du recto de la stèle Metternich s’apparente 
à une « Herrshaftsantritt 26 » ; il ne fait effectivement aucun doute que c’est une représentation 
en majesté du soleil à son lever. Traditionnellement le bélier est connu pour être : « une forme 
terrifiante prise par le soleil pour assurer sa victoire aux premiers moments du monde 27 », et 
la tête de bélier révèle autant qu’elle cache la véritable nature du dieu 28, la totalité de son être 
étant symbolisée par le dieu humain assis.

Plus complète que celle de P.Deir al-Medîna 46, la représentation de la stèle Metternich est 
aussi connue par de nombreuses représentations parallèles citées par H. Sternberg-el Hotabi 29, 
qui permettent de donner tout son sens à la scène. Le jeune dieu solaire est assis dans un disque, 
dans la posture de l’enfant, et le bras gauche de la représentation qui semble tenir le disque 
est à interpréter comme le bras du signe de l’enfant qui porte le doigt à la bouche, geste ici 
inachevé en raison de la présence du disque solaire. 

Il est dommage que les détails de la couronne-hemhem soient effacés. La signification 
de cette couronne est maintenant claire grâce à l’article de J. Yoyotte et P. Chuvin : « Cette 
couronne, qui était à l’origine un attribut expressif du dieu solaire Rê-Harakhté, sert d’em-
blème, dans le décor des temples tardifs, comme sur les bronzes égyptiens et les terres cuites 
hellénistiques, aux différents dieux-fils, sous leurs deux aspects de “roi solaire” (Horus figuré 
adulte), et d’“enfant royal” perpétuellement renaissant (Harpocrate figuré nu, avec la tresse 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 248	 yvan koenig

	 30	 J. Yoyotte, P. Chuvin, op.  cit., 
p. 171-172.
	 31	 Ibid., p. 172.

	 32	 J. Yoyotte, dans  P. Vernus, 
J. Yoyotte, Bestiaire des pharaons, Paris 
2005, p. 486, s.v. « bélier ».
	 33	 Voir en particulier P.Deir al-Medîna 
38, Y. Koenig, « Un revenant inconve-

nant ? (Papyrus Deir el-Médineh 37) », 
BIFAO 79, 1979, p. 118-119.
	 34	 Voir H. Sternberg-el Hotabi, 
op. cit., p. 36-37.

temporale et le doigt sur la bouche), les autres représentations étant toutes des “figures solaires 
et triomphantes 30” ». Comme le soulignent les auteurs, si, aux périodes anciennes, un seul dieu 
Ihy fils d’Hathor était représenté sous une forme enfantine, par la suite d’anciens démiurges 
se dédoublèrent en Sonderformen enfantines, sous l’effet conjugué, au cours de la Troisième 
Période intermédiaire, de plusieurs facteurs : la« théologie mammisiaque, la légende consolatrice 
des enfances du prince Horus, l’enfant du miracle, fils d’Osiris et d’Isis, et le prestige corollaire 
de la théophanie montrant le soleil comme un bébé naissant du lotus primordial. À Thèbes, 
à Hermonthis et à Coptos, les démiurges majeurs, Amon-Rê, Montou-Rê, et Min-Amon, se 
voient associer deux fils supplémentaires : “Harprê l’Enfant” et un Harpocrate amonien, tous 
deux dénommés “premier grand d’Amon” et aussi pour le premier, “de Montou 31” ».

Récapitulons ces données : il s’agit donc d’une représentation de Min-Amon enfant, peut-être 
de l’un des deux fils associés à ce démiurge. Cette représentation ne peut pas être antérieure à la 
Troisième Période intermédiaire. Sachant qu’outre sa grande période d’occupation à l’époque 
ramesside, le site de Deir al-Medîna fut réutilisé comme nécropole à l’époque saïte, comme 
en témoigne le sarcophage de Ankhenesneferibrê, il est fort probable que P.Deir al-Medîna 46 
date aussi de cette époque, comme d’ailleurs d’autres phylactères du même genre et de même 
provenance. Toutefois, on peut se demander si celui-ci, comme d’ailleurs P.Deir al-Medîna 45 
ne pourraient pas être plus anciens et dater de la XXVe dynastie. Deux éléments pourraient 
militer en faveur de cette date :

– l’importance bien connue du bélier d’Amon à la XXVe dynastie, en raison de son lien avec 
la culture nubienne et le culte du gebel Barkal. Bien qu’il s’agisse du mouton palaeoatlanticus 
aux cornes enroulées, ce dernier pouvait néanmoins au besoin connoter la notion de ba 32 ;

– le fait que l’on ait retrouvé sur le site de Deir al-Medîna des phylactères magiques datant 
de la XXVe dynastie 33.

L’analyse de la représentation par H. Sternberg-el Hotabi montre que, dans la théologie 
d’Amon-Rê du Nouvel Empire, le bélier à quatre têtes est souvent lié aux quatre éléments qui 
constituent le monde. Les quatre baou, avec le jeu de mots sur ba, représentant :

1. Le ba d’Osiris pour l’eau ;
2. Le ba de Geb, pour la terre ;
3. Le ba de Chou pour l’air et 
4. Le ba de Khepri pour la lumière. Son approche est peut-être un peu trop systématique. 

H. Wild a montré que les quatre baou ne sont pas que des incarnations de Rê, mais aussi 
d’autres divinités (Banebded, Herichef, Khnoum) qui sont finalement toutes des formes du 
dieu solaire, cette représentation étant décrite comme une image d’« Amon-Rê avec quatre 
têtes sur un seul cou ». Elle est d’ailleurs assez répandue ; à l’époque saïte, le bélier de Mendès 
se présente comme une manifestation des quatre baou 34 et on trouve aussi une figuration 
humaine à quadruple tête de bélier. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


histoires sans paroles (p.deir al-medîna 45, 46, 47)	 249

	 35	 J. Quaegebeur, « Les quatre dieux 
Min », dans U. Verhoeven, E. Graefe 
(éd.), Religion und Philosophie im Alten 
Ägypten. Festgabe für Philippe Derchain 
zu seinem 65. Geburtstag am 24. Juli 1991, 
OLA 39, 1991, p. 260-261, avec les réfé-
rences.
	 36	 L. Kákosy, Egyptian Healing 
Statues, p.  13-14 ; voir aussi le « bélier 
quadrifons » des stèles magiques du 
Louvre, A. Gasse, Les stèles d’Horus sur 

les crocodiles, catalogue du musé du Louvre, 
Paris, 2004, p. 21.
	 37	 J. Quaegebeur, op. cit., p. 253-268.
	 38	 Ibid., p. 264 et note 95.
	 39	 Voir H. Sternberg-el Hotabi, 
GM 87, 1987, p.  55-56 ; pour le combat 
mené par le soleil à son lever, voir 
D. Meeks, Mythes et légendes du Delta, 
MIFAO 125, 2006, p. 200-202 ; égale-
ment P. Meyrat, « Mỉw ʿȝ : grand chat 
ou serval ? », GM 224, 2010, p. 87-96.

	 40	 Voir en dernier lieu Chr. Leitz, 
Magical and Medical Payri of the New 
Kingdom, HPBM 7, 1999, p. 38-39, avec 
les références et les parallèles. La réfé-
rence à P.Chester Beatty VIII, verso 6,1 
concerne le bélier de Mendès ; voir aussi 
la traduction et le commentaire de ce 
passage par P. Eschweiler, OBO 137, 1994, 
p. 63-64.

Toutefois « les Égyptiens peuvent attribuer à Rê également sept baou, à Amon dix, au dieu 
de Horbeit soixante-dix-sept. Tous ces nombres s’expliquent comme des symboles contenant 
en eux l’unité et la pluralité…Quant au nombre quatre, il est bien connu qu’il a trait aux 
quatre points cardinaux, c’est-à-dire à l’universalité cosmique 35 ».

L. Kákosy, quant à lui, reprend dans son catalogue l’analyse de H. Sternberg-el Hotabi : 
« We can agree with Dr. Sternberg-El Hotabi that solar elements predominate in the decoration 
program of the front side of the Metternich stela 36. » Ce fait est important, comme on le verra 
par la suite, pour situer la représentation du recto par rapport à celle du verso.

La représentation des quatre Min-Amon à têtes de bélier a, pour sa part, été bien étudiée 
et identifiée par J. Quaegebeur 37, mais les représentations qu’il analyse, essentiellement des 
bronzes, sont des images d’adultes, qui d’ailleurs ne portent pas la couronne-hemhem et sont 
le plus souvent figurés debout. La représentation de P.Deir al-Medîna 46 étant celle d’un 
enfant, cela en fait une variante de la représentation du soleil à son lever au recto de la stèle 
Metternich. Étant entendu que, dans la théologie thébaine tardive, les quatre Min comme les 
quatre Montou ou les quatre Rê ne sont que des aspects d’un même dieu primordial, universel 
et générateur 38, elle constituerait donc une des plus anciennes représentations de ce dieu sous 
sa forme de Min-Amon, enfant solaire en majesté.

2.  Le monticule sur lequel est assis le dieu 
Ce monticule fait allusion à la butte primordiale sur laquelle se lève le soleil. On sait que, 

dans plusieurs traditions, le dieu eut à combattre ses ennemis à son lever et que c’est sous la 
forme d’un chat qu’il anéantit le serpent hostile sur la butte d’Héliopolis 39. C’est ce combat 
victorieux du soleil, qui se répète chaque matin, que le magicien utilise comme protection 
contre les « agresseurs » réels ou potentiels du porteur du phylactère.

3.  L’utilisation dans la magie de la représentation d’Amon-Rê
	 sous la forme d’un bélier à quatre têtes 

 •	 P.British Museum EA 10042 ( papyrus magique Harris) : Section I = VI, 4-9 40

Le rite oral commence par une invocation générique contre les animaux dangereux, avant de 
se concentrer plus spécifiquement sur le crocodile Maga. Le rite manuel commence en VI, 8 :

… Paroles à dire (sur) une image d’Amon [9], avec quatre têtes (sur) un seul cou.o
Dessinée sur le sol avec un crocodile sous ses piedso et l’Ogdoade (à) sa droite et à sa gaucheo, 

en train de l’adorer.o

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 250	 yvan koenig

	 41	 Sur ce texte et la représentation qui 
l’accompagne, voir aussi : P. Eschweiler, 
op. cit., p. 64-65. 
	 42	 C.E. Sander Hansen, Die 
religiösen Texte auf dem Sarg der Anche-
nesneferibre, Copenhague, 1937, p. 128.
	 43	 Voir L. Kákosy, « Fragmente eines 
unpublizierten magischen Textes in 
Budapest », ZÄS 117, 1990, p.  156-157, 
avec les références. Le même texte se 
trouve dans P.British Museum EA 10042 
(papyrus magique Harris), section M, VII, 
4, voir Chr. Leitz, op. cit., p. 41, et pl. 18, 

mais il s’agit plutôt d’un dieu universel, 
« dont on ne connaît pas le nom ».
	 44	 É. Naville, The Shrine of Saft el 
Henneh and the Land of Goshen (1885), 
MEEF 5, 1887, pl. 2.
	 45	  L. Kákosy, « Prophecies of Ram 
Gods », AcOr (B) 19, 1966, p. 351 et fig. ; 
id., Selected Papers, StuAeg 7, 1981, p. 149 
et pl. (cartonnage de bélier)
	 46	 Voir E. Varga, « Les travaux 
préliminaires de la monographie sur 
les hypocéphales », AcOr (B) 12, 1961, 
p. 245- 247, fig. 4-7.

	 47	 Sur le rôle de cette scène dans les 
hypocéphales, voir L. Miatello, « The 
Hypocephalus of Takerheb in Firenze », 
SAK 37, 2008, p.  286-287. À noter 
que la plus ancienne représentation 
des quatre ba de Rê criocéphales ne 
date pas de Ramsès IX, comme l’in-
dique L. Miatello, mais de Ramsès III, 
puisqu’on la rencontre à Médinet Habou, 
voir PM II2, 509 (143) ; Medinet Habu 
VI, pl. 423 A - 424 A ; J. Quaegebeur, 
op. cit., p. 261 et note 70.

Ainsi l’on constate qu’une telle représentation d’Amon remonte au moins à l’époque ra-
messide. Toutefois, P.Deir al-Medina 46 ne porte pas exactement cette image, mais celle de 
Min-Amon en enfant solaire triomphant 41. 

 •	 Le sarcophage de Ankhenesneferibrê, lignes 416-417 42.
« C’est elle [417] qui est cet enfant auguste, qui a été conçu hier et mis au monde aujourd’hui. 

Les têtes [418] des ennemis sont coupées lorsqu’on prononce son nom !
C’est elle qui est ces quatre visages [419] sur un seul cou, le seigneur de la flamme contre 

ses ennemis. »
Ce texte est particulièrement intéressant. Contemporain de notre papyrus, il provient du 

même lieu et, de plus, parle d’un enfant « auguste », le jeune dieu solaire sans aucun doute. Il 
montre aussi comment cette représentation était utilisée contre des « ennemis ».

On connaît également un dieu universel décrit comme ayant « quatre visages sur un seul 
cou, 777 yeux et 777 oreilles », différent cependant de celui que nous étudions, qui renvoie 
plus spécifiquement à Min-Amon enfant 43.

 •	 Le naos de Saft el-Henna 
Le dieu, représenté assis sur un socle, a un buste de faucon et quatre têtes de béliers, mais 

aucun des attributs de Min-Amon 44. Il s’agit donc plutôt du jeune dieu solaire. Légende : 
« quatre visages sur un seul cou ».

 •	 Les hypocéphales 45

La scène centrale des hypocéphales représente le dieu Amon-Rê sous forme de bélier à quatre 
têtes, avec les cornes horizontales, tenant deux sceptres-ouas et portant la couronne-hemhem 
ou le disque solaire. De part et d’autre se trouvent des singes en adoration 46.

Le thème en est la renaissance solaire à l’horizon. Sur quelques hypocéphales, cette scène est 
renversée sans doute en raison du caractère liminaire de l’horizon situé entre la nuit et le jour 47.

 •	 Les petites amulettes représentant un bélier à quatre têtes
On en connaît plusieurs exemplaires, avec souvent les cornes recourbées comme le bélier 

d’Amon, une certaine confusion existant à la Basse Époque entre les deux types de cornes. Ces 
amulettes, souvent de petite taille et en lapis-lazuli, sont cependant assez rares 48.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


histoires sans paroles (p.deir al-medîna 45, 46, 47)	 251

	 48	 Voir G.A. Wainwright, « Antiqui-
ties from Middle Egypt and the Fayûm », 
ASAE 25, 1925, p. 145-147.
	 49	 Berlin 16122, verso, H. Philipp, 
Mira et magica : Gemmen im ägyptischen 
Museum der Staatlichen Museen, Preussi-
scher Kulturbesitz, Berlin-Charlottenburg, 
Mayence, 1986, p. 79, no 106. Comparer 
A. Delatte, P. Derchain, Les intailles 
magiques gréco-égyptiennes (Bibliothèque 
Nationale), Paris, 1964, p.  172-173 
(six têtes de bélier). 

	 50	 S. Gabra, « Un chaton de bague à 
thème solaire », ASAE 44, 1944, pl. XV.
	 51	 Voir M.Reynders, « Sšš.t and sḫm. 
Names and types of the Egyptian sis-
trum », dans W. Clarysse, A. Schoors, 
H. Willems (éd.), Egyptian Religion. The 
Last Thousand Years. Studies dedicated 
to the Memory of Jan Quaegebeur, II, 
OLA 85, 1998, p. 1015.
	 52	 Ibid., p. 1020.
	 53	 Ibid., p. 1020.

	 54	 Le sistre avait aussi le pouvoir 
d’éloigner Seth-Typhon. Voir Plutarque, 
De Is., 63 et le commentaire de J. Gwyn 
Griffiths (Plutarch. De Iside et Osiride, 
Cambridge, 1970, p.  527-528). Même 
rapprochement fait par P. Germond, 
op. cit., p. 262 : « Il est tout à fait plausible 
que le sistre-sekhem ait été à l’origine 
l’instrument spécifique de l’apaisement 
d’Hathor-Œil de Rê ».
	 55	 J. Yoyotte, « Religion de l’Égypte 
ancienne », AEPHE V, 88, 1979-1980, 
p. 195.

 •	 Les intailles magiques 
Sur une intaille magique de Berlin 49, le dieu, assis sur une petite barque, a quatre têtes de 

bélier aux cornes allongées avec, entre elles, un disque solaire et, de part et d’autre, un uræus.
La représentation la plus spectaculaire est publiée par S. Gabra 50, dont l’interprétation doit 

cependant être probablement corrigée sur un point : l’image centrale avec les quatre têtes de 
bélier se rapporte aussi au jeune dieu solaire, comme le suggère la présence de la couronne-
hemhem, si bien que les trois scènes qui décorent cette intaille font allusion au même thème : 
l’apparition en gloire de l’enfant solaire. On peut noter que cette petite intaille (1, 5 cm × 2 cm) 
est aussi en lapis-lazuli.

4.  La représentation de Sekhmet en train de jouer du sistre
Le texte commentant la scène peut être complété en raison des nombreux parallèles. Bien 

que les représentations des sistres soient effacées, il semble bien qu’il s’agisse des sistres en 
forme de naos 51.

Le terme sšš.t, qui fait allusion au bruissement des papyrus lorsqu’ils sont agités par le vent, 
renvoie à l’expression sšš wȝḏ « agiter les papyrus » remontant aux Textes des pyramides ; il s’agit 
dans les deux cas d’évoquer le bruit que fait la déesse Hathor au sortir du fourré de papyrus ; 
« the shaking of the sistrum also has an apotropaic function and a calming effect on the anger 
of the goddess referring to the myth of Tefnut 52 ».

Cette fonction est ici fondamentale. Le jeune dieu solaire est évoqué par l’image, mais sa 
capacité dangereuse est apaisée par les sistres. L’image de Sekhmet est aussi convoquée, car la 
déesse dangereuse est susceptible de représenter les effets destructeurs et dangereux de l’œil 
solaire. On peut en outre se demander s’il n’y a pas un jeu plus subtil. En effet, le sistre pouvant 
également être appelé sekhem, M. Reynders suggère que cette appellation tire son origine du 
sens originel de sekhem, connotant la notion d’apparition divine ou de manifestation divine 53. 
Ce mot peut cependant aussi faire allusion à la puissance que l’on apaise en jouant du sistre. 
Ainsi Sekhmet, « la Puissante », est-elle aussi apaisée parce qu’elle joue du sistre. On aurait donc 
une allusion au rituel d’apaiser Sekhmet 54. Ici toutefois, la déesse s’apaise en quelque sorte 
elle-même en apaisant le jeune dieu solaire, lequel peut être son propre fils en son nom d’Ihy. 
On sait par ailleurs que le terme même d’Ihy pouvait désigner : « un rite sonore où le jeu du 
sistre devait s’accompagner de chants ou d’acclamations rythmées particulières 55 ». La relation 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 252	 yvan koenig

	 56	 J. Yoyotte, « Religion de l’Égypte 
ancienne », AEPHE V, 85, 1976-1977, 
p. 199.
	 57	 Voir la scène de la statue guérisseuse 
Florence 8708 (côté gauche, registre V), 
le sistre étant représenté entre deux chats 
assis, L. Kákosy, Egyptian Healing Sta-
tues, p. 64-65 , fig. 21 (avec parallèles).
	 58	 J. Yoyotte, « Religion de l’Égypte 
ancienne », AEPHE V, 90, 1991-1992, 
p. 194.
	 59	 D. Meeks, Archéo-Nil 1, 1991, p. 11.

	 60	 H. Sternberg-el Hotabi, GM 97, 
1987, p. 56.
	 61	 La statue guérisseuse Naples 1065 
porte aussi une représentation de pan-
thée qui semble être unique ; figurée 
entre le cou et l’épaule droite de la 
statue, elle se trouve ainsi à proximité 
de celle du bélier solaire à quatre têtes, 
voir L. Kákosy, Egyptian Healing Statues, 
p. 134-135 et pl. XXXIX.
	 62	 J.Fr. Quack, « The so-called 
Pantheos », dans Aegyptus et Pannonia III, 
Acta Symposii anno 2004, Budapest, 2006, 

p. 175-186. On notera que les textes as-
trologiques dudit « naos des décades » 
« seem closely linked to the divine nature 
of the king through the royal ka, either 
because the god becomes incarnate in 
the person of the king as suggested by 
Greven, or more likely, because the 
king’s enthronement ipso facto confers 
an aspect of Shu, son of Re to the king », 
voir A. von bomhard, The Naos of the 
Decades, Oxford, 2008, p. 189.

entre l’apaisement de Sekhmet et le sistre-sekhem est confirmée par le lien existant entre le « rite 
d’apaiser Sekhmet » et le rite connexe de « dresser le sekhem 56 » dans le rituel solennel destiné 
à prévenir les calamités annuelles, « l’élévation du sistre-sekhem » servant alors à célébrer la 
déesse Sekhmet en son aspect apaisé de chatte 57. On sait que dans l’épisode du déchaînement 
de l’œil solaire, un dialogue s’instaure entre le dieu Rê et la déesse, le tout finissant par la 
réconciliation de Rê et de son œil en colère, pour le plus grand bien de tous 58. C’est donc à 
cette fin heureuse et à cette réconciliation que la représentation de Sekhmet jouant du sistre 
devant le dieu solaire fait allusion. Le rituel s’adresse au « beau visage du dieu », car « durant 
toute leur histoire les Égyptiens ont adressé leurs prières à la “face” divine ; c’est elle qui, selon 
eux, permet à l’homme d’entrer en contact avec la divinité 59 ».

L’utilisation magique de la scène est évidente : l’apaisement de la force dangereuse du dieu 
solaire suggère aussi l’apaisement de toutes les potentialités dangereuses et, plus particulière-
ment, de celles liées à la déesse Sekhmet dont les émissaires propageaient la pestilence. 

5.  La représentation du dieu dit « panthée »
Une première indication sur le sens de cette représentation nous est fournie par l’analyse 

de la scène comparable du verso de la stèle Metternich. Le dieu Bès dit « panthée » est aussi 
debout sur un ovale englobant des animaux dangereux et l’ensemble est entouré par un cercle 
de flammes comme sur notre phylactère.

L’analyse de H. Sternberg-el Hotabi livre une indication précieuse : « Währen somit auf 
der Vorderseite der Metternichstele ein « phasendynamisches » Modell – der Re –Zyklus 
beeinhaltet PHASE und ZEIT – repräsentiert ist, tritt auf der Rückseite der Stele ein anderer 
Aspekt in den Vordergrund und komplementiert das Modell der Vorderseite. Dort gehen die 
Götter-Konstellationnen ein, die für bestimmte Aussagen des Osiris-Zyklus stehen 60 ». Ceci 
nous oriente vers une représentation du soleil nocturne qui serait alors complémentaire de la 
représentation du recto 61.

Dans un article récent 62, J.Fr Quack a montré, en s’appuyant sur un texte parallèle à celui 
accompagnant l’image de Bès panthée sur le papyrus magique de Brooklyn et en corrigeant des 
erreurs d’interprétation, que les représentations de Bès panthées souvent citées ne faisaient pas 
allusion à un dieu « panthée » et caché, mais bien plutôt au pharaon assimilé au ba d’Amon-Rê. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


histoires sans paroles (p.deir al-medîna 45, 46, 47)	 253

	 63	 Ibid., p. 179.
	 64	 J.Fr. Quack, op. cit., p. 177.
	 65	 Voir D. Meeks, op. cit., p. 11, avec 
les références.

	 66	 Sur cette localisation du combat de 
Rê au gebel al-Ahmar voir : D. Meeks, 
MIFAO 125, 2006, p. 222-224, § 17. Ce 
combat est mené le soir ou peut-être lors 

de la phase finale du voyage nocturne. 
Il se répète quotidiennement.
	 67	 Voir ibid., p. 11.

Cette identification est confirmée par les représentations du « naos des décades », où il s’agit 
plutôt du ka du roi 63. J.Fr. Quack parle avec raison de divinité polymorphe dont les expres-
sions animales suscitent l’idée que la divinité possède les puissances spécifiques exprimées par 
chacun des animaux 64.

De plus, rien ne prouve que les représentations de panthées des gemmes magiques aient 
un caractère panthéiste. Elles sont souvent associées à l’inscription βαινχωωωχ qui retranscrit 
l’égyptien bȝ n kkw et signifie : « âme/bélier du dieu primordial de l’obscurité ». Or le  Livre 
de la Vache du ciel identifie explicitement cette âme avec la nuit. Il y a donc allusion au soleil 
couchant et nocturne, comme le rappelle aussi la représentation de Bès qui, assimilé à un nain, 
renvoie tout à la fois au soleil en gestation et au soleil nocturne. Par conséquent le lien avec 
Osiris est clair et explique aussi que Bès-Akephalos était spécialement renommé à l’époque 
tardive pour les oracles qu’il rendait à Abydos 65.

Ce lien entre les deux représentations du soleil à son lever et du soleil à son coucher est 
encore renforcé par le fait que, dans les deux cas, le dieu a dû se battre contre des ennemis. 
Ainsi le combat de Rê le soir est traditionnellement associé avec le gebel al-Ahmar 66, alors 
qu’Héliopolis est l’une des localisations du combat mené à son lever. Le magicien utilise donc 
les combats menés par le dieu en les « transférant » dans l’intérêt du patient, un procédé courant 
de la magie égyptienne.

Le fait que la représentation puisse être interprétée de plusieurs façons (ba ou ka du roi et 
soleil nocturne) n’était pas un obstacle pour les Égyptiens, d’autant plus que cette représen-
tation, sur la stèle Metternich, est en relation directe avec le texte B, qui commence par une 
invocation au « vieillard qui se rajeunit », c’est-à-dire au soleil nocturne qui réapparaît le matin. 
Bès possède la même dualité, il peut soit être mis en relation avec Osiris, soit être assimilé à 
l’enfant solaire 67.

Ce double aspect se trouve synthétisé sur le recto de la stèle par la représentation du jeune 
dieu Horus debout sur les crocodiles, surmonté du masque de vieillard de Bès, le caractère 
léonin et grimaçant du dieu visant à éloigner les forces hostiles incarnées dans les animaux 
dangereux que le dieu domine.

iii.  p.deir al-medîna 47	 [fig. 3]

Le document se présente comme une bande de papyrus de 19 cm de long sur 5 cm de large. 
On note quelques dégradations, mais l’ensemble reste très lisible. L’ensemble des représentations 
a été dessiné sur une ligne. Se comptent plusieurs groupes de divinités, dont la plus importante 
est celle d’un faucon ithyphallique à tête de bélier et au bras levé tenant le flabellum, un disque 
solaire à uræus placé entre les cornes horizontales et torsadées. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 254	 yvan koenig

	 68	 Sur la relation entre le sceptre-ouadj 
et l’apaisement de la déesse dangereuse, 
voir P. Germond, op. cit., p. 267-270, 
311-315.
	 69	 J. Yoyotte, « Une monumentale 
litanie de granit », BSFE 87-88, 1980, 
p. 57.
	 70	 Statue Florence 8708 (côté gauche, 
registre IV), L. Kákosy, Egyptian 
Healing Statues, p. 65, avec les références.

	 71	 Voir J. Yoyotte, « Religion de 
l’Égypte ancienne », AEPHE V, 90, 
1981-1982, p. 194-195. Dans ce rituel, le 
pharaon est censé gravir les sept degrés 
de l’estrade en se parant « successivement 
des sept nœuds magiques pour venir 
rencontrer les auxiliaires ou formes de 
la déesse à qui il consacre l’œil-oudjat 
qui est la déesse elle-même ».
	 72	 Voir H. Sternberg-el Hotabi, 
GM 97, 1987, p. 41-42.

	 73	 On peut noter qu’une statue 
criocéphale fragmentaire a été décou-
verte par B. Bruyère (Deir el Médineh 
1926. Sondage au temple funéraire de 
Thotmès II, FIFAO 4/4, 1952, p.  54 et 
fig. 26).
	 74	 Voir la liste dans H. Sternberg-el 
Hotabi, GM 97, 1987, p. 36
	 75	 Voir ibid., p. 35 (fig. 2 a), 37. 
	 76	 Ibid., p. 38-39.

1.  La première scène 
Elle montre le dieu Thot en train d’écrire sur un papyrus, accompagné de la déesse Sekhmet 

tenant un sceptre-ouadj, une allusion sans doute à l’apaisement de l’œil solaire par Thot, ce 
caractère apaisé étant renforcé par le sceptre qui, par sa fraîcheur, apaise l’ardeur de la déesse 
dangereuse 68. Ce sens du sceptre-ouadj a été remarquablement analysé par J. Yoyotte : « Détenant 
ainsi “la vie et la mort en sa main”, la Puissante détient ipso facto le privilège de préserver la 
vie. Le papyrus qu’elle présente est le signe de la fraîcheur et de la santé qu’elle sait restituer, 
cet ouadj qui avait été aux hautes époques le sceptre des seules déesses lionnes était devenu, à 
l’époque ramesside, le talisman détenu par toute déesse. En récitant les noms de Sekhmet-Bastet 
devant Hathor, tandis qu’il lui consacrait “l’offrande litanique” (oudenet), l’officiant (…) pré-
sentait le sceptre papyriforme pour satisfaire la déesse et s’immuniser lui-même. Il fallait pour 
échapper au mal, accomplir les conjurations pour “apaiser la Puissante” (sehetep Sekhmet) 69 ».

On sait que l’œil solaire apaisé fut rapporté de Nubie par Thot-babouin, une scène bien 
attestée sur les statues guérisseuses où Thot-babouin offre l’œil-oudjat à Sekhmet-Oudjat 70. 
La scène figurée sur P.Deir al-Medîna 47, avec l’uræus (Sekhmet) sur une estrade à degrés, 
évoque clairement le « rituel pour apaiser Sekhmet 71 ». Dans les stèles magiques, le dieu Thot 
est souvent représenté, en tant que partie prenante du processus de protection et de renouvel-
lement du soleil, mais aussi comme étant le protecteur par excellence en raison de la puissance 
de ses formules magiques 72.

2.  La deuxième scène 
Elle est constituée par la seule représentation du dieu Min-Amon en faucon criocéphale 73, 

debout sur une base en forme de signe-mr (le canal), qui symbolise l’océan primordial (le 
Noun) dont le soleil sort au matin et qui accompagne couramment la représentation du bélier 
à quatre têtes décrite plus haut 74. On peut noter que dans la représentation du recto de la 
stèle Metternich, où se trouve le bélier à quatre têtes, le dieu Thot est également représenté, un 
papyrus à la main, accompagnant la représentation de l’Ogdoade hermopolitaine sous la forme 
de quatre singes mâles et quatre singes femelles 75. Une représentation similaire se trouve sur 
de nombreuses stèles guérisseuses 76. Il est donc licite de mettre en relation cette représentation 
du dieu avec la scène principale du premier registre de la stèle Metternich ; dans les deux cas, 
Thot accompagne l’apparition du soleil à son lever.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


histoires sans paroles (p.deir al-medîna 45, 46, 47)	 255

	 77	 D. Kurth, Den Himmel Stützen, 
Rites Égyptiens 2, 1975.
	 78	 Ibid., p. 83, avec les références.
	 79	 Ibid., p. 99, avec les références.

	 80	 J.-L. de Cénival, « Hors catalo-
gue, ou, comment les objets ordinaires 
accumulés peu à peu dans un musée 
complètent le tableau qu’on déduirait 
des chefs-d’œuvre exposés ici », dans 

Tanis, L’or des pharaons, Catalogue d’expo-
sition, Paris, Galeries nationales du Grand 
Palais, 26 mars - 27 juillet 1987, Paris, 1987, 
p. 275.

3.  La troisième scène 
Elle représente le dieu Min-Amon en train de soulever le ciel. Cette scène, liée à la création 

du monde, a été étudiée par D. Kurth 77, à partir des exemples des temples ptolémaïques. Si, 
à l’origine, la déesse Nout est figurée seule, dès le Nouvel Empire, le dieu Amon en tant que 
dieu de l’air et du souffle peut aussi être représenté en train de porter ou de soulever le ciel 78. 
Quatre dieux à têtes de bélier sont représentés dès le Nouvel Empire comme gardiens ou aides 
du dieu principal, peut-être aussi en liaison avec les dieux des quatre vents, souvent représentés 
sous forme de béliers à quatre têtes 79, mais il faut toutefois remarquer que ces dieux ne sont 
jamais ithyphalliques.

* * *

Il me semble important, pour conclure, de souligner l’évolution de ces représentations 
depuis les phylactères ramessides.

Les phylactères ramessides sont encore centrés sur le culte d’Osiris, alors que les phylactères 
de l’époque éthiopienne mettent en avant le dieu solaire. Ce mouvement est sensible depuis la 
fin de l’époque ramesside. On constate en effet qu’au cours de la Troisième Période intermé-
diaire (1069-664 av. J.-C.) le mobilier des tombes se modifie considérablement. L’élément le 
plus éloquent est sans doute l’apparition d’un nouveau type de papyrus funéraire qui s’inspire 
des compositions qui décoraient les tombes royales du Nouvel Empire. Cette époque semble 
avoir été fascinée par le grand nombre de créatures mythiques et fantastiques que l’on rencontre 
dans ces textes, des dieux à têtes bizarres, des serpents ailés ou à pattes, qui ne « sont autres en 
général que des représentations de concepts, des explications de l’idée par l’image, c’est-à-dire 
des symboles, des méditations en bandes dessinées 80 ». Ces représentations fantastiques consti-
tuent dès lors une forme d’expression dominante du mode de pensée, et de nombreux objets, 
dont les cercueils, sont désormais décorés de ces scènes. De la même façon, on voit apparaître 
les « papyrus mythologiques », compositions variées avec peu de textes et surtout beaucoup de 
représentations fantastiques et conceptuelles. Les divinités polymorphes sont un bel exemple 
de ce goût pour les spéculations, en particulier les Bès dits panthées.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


fig. 2.  P.Deir al-Medîna 46.

fig. 1.  P.Deir al-Medîna 45.

fig. 3.  P.Deir al-Medîna 47.

©
 If

ao
, A

. L
ec

ler
©

 If
ao

, M
. I

br
ah

im
©

 If
ao

, M
. I

br
ah

im

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 111 (2011), p. 243-256    Yvan Koenig
Histoires sans paroles (P.Deir al-Medîna 45, 46, 47).
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



