
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 110 (2010), p. 289-302

Eva Subias Pascual

Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif
de la religion gréco-romaine en Égypte

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 110 - 2010

	 1	 La Mission archéologique d’Oxy-
rhynchos est dirigée par le Dr J. Padró 
et financée à partir d’un contrat-
programme soutenu par la Generalitat 
de Catalunya, l’université de Barcelone, 

l’université Rovira i Virgili et l’Institut 
catalan d’archéologie classique, avec les 
contributions du ministère espagnol de 
la Culture.

	 2	 Datation suggérée par quelques 
tessons de vernis rouge trouvés pendant 
la fouille. La publication des données ar-
chéologiques, en préparation, est confiée 
à Esther Pons et Hassan Ibrahim Amer. 

eva subias pascual

Cet article �a pour objet de faire connaître un relief mis au jour en 2003, lors des
	 fouilles du tombeau 14, l’un des plus anciens et des plus importants de la nécropole  
	haute d’Oxyrhynchos 1. Le tombeau 14, qui est en cours d’étude et qui fera l’objet 

d’une monographie, fut construit pendant la période saïte, mais devint un déversoir de débris 
lors d’une rénovation du secteur que nous situons provisoirement vers le changement d’ère 2. 
La stratigraphie du secteur nous fait comprendre que la tombe avait été exploitée pour récu-
pérer la pierre de taille, et que les ruines du tombeau avaient été remblayées avec de la terre et 
des éléments hétérogènes (fig. 1). Parmi ceux-ci se trouvait le relief que nous nous proposons 
d’étudier, provenant de la destruction d’un bâtiment des environs, comme sans doute le bout 
de chapiteau corinthien, le chapiteau de type « nabatéen », ainsi que les fragments de sculpture 
zoomorphe dont un lion et un veau découverts avec lui. Si l’on en juge par le style et par les 
dimensions, tous ces éléments forment un lot disparate. Rien ne permet, par conséquent, de 
restituer les dimensions et l’allure du monument auquel était destiné le relief.

Actuellement le relief est conservé par le Conseil suprême des antiquités dans l’entrepôt de 
Bahnasa, sous le no d’enregistrement Antiquity no 278 (fig. 2). Il mesure 66 × 30 × 18 cm avec 
deux caissons d’environ 30 × 25 × 6 cm séparés par un bandeau de 5 cm d’épaisseur. Le bloc, 
qui semble être complet, faisait sûrement partie d’un système décoratif plus vaste emboîté, 
peut-être, dans le mur de façade.

Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos
Un aspect du langage figuratif 	

de la religion gréco-romaine en Égypte

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 290	 eva subias pascual

	 3	 Asclépios, dont l’importance croît 
à la mesure du développement de la 
religion de proximité qui caractérise 
l’époque hellénistique, apparaît en 
règle générale, seul. S’il est accompa-
gné, il s’agit alors de membres du cercle 
familial, en particulier Hygiée, sa fille, 
voir, par exemple, le relief égyptien de 
Théadelphie (Fayoum), probablement 
daté de 100 av. J.-C., cf. B. Holtzmann, 
LIMC II/1, p. 878, II/2, pl. 646, no 134, 
s.v. « Asklepios ».
	 4	 Héraclès est normalement repré-
senté nu ; cependant, sur une terracota 
alexandrine du ier s. av. J.-C., Héraclès 
est vêtu de l’himation. Cf. O. Palagia, 
LIMC IV/1, p. 769, IV/2, pl. 503, no 862, 
s.v. « Herakles ».
	 5	 Sur un autre relief égyptien, British 
Museum inv. 786, datant de l’époque 

romaine, le lion apparaît au milieu d’une 
triade divine constituée par Athéna, 
Aphrodite et Héraclès, voir J. Board-
man, LIMC V/1, p.  133, V/2, pl.124, 
no 2943, s.v. « Herakles », qui toutefois 
ne met pas le lion en rapport avec Hé-
raclès, mais avec Athéna. 
	 6	 Voir G. Clerc, J. Leclant, LIMC 
VII/1, p. 677, VII/2, pl. 510, nº 104, s.v. 
«Sarapis» ; C.J.F. Kater-Sibbes, Preli-
minary Catalogue of Sarapis Monuments, 
Leyde, 1973, nº 373.
	 7	 Cf., par exemple, la pièce de bi-
jouterie Louvre inv. 14 268 représentant 
Isis et Sérapis, datée du iiie s. apr. J.-C., 
publiée dans L’Égypte romaine. L’autre 
Égypte, catalogue d’exposition musée 
de Marseille, 4  avril - 13 juillet 1997, 
Marseille, 1997, p. 115, fig. 122.

	 8	 A. Stewart, « Alexander, Phili-
tas, and the skeletos: Poseidippos and 
Truth », dans P. Schultz, R. Von den 
Hoff (éd.), Early Hellenistic portraiture. 
Image, style, context, Cambridge, 2007, 
p. 123-138, 125.
	 9	 La statue de culte, connue par une 
copie d’époque romaine, est à l’effigie de 
l’Alexandre Aigiochos, cf. A. Stewart, 
Faces of Power, Alexander’s Image and 
Hellenistic Politics, Oxford, 1993, parti-
culièrement p. 238, 243-244, 246, fig. 83.
	 10	 Pour une association indirecte (lion 
comme décor de chaussure), datant de 
la période impériale, cf. L. Bricault, 
« Zeus, Hélios, Mégas Sarapis », dans 
C. Cannuyer et al. (éd.), La langue dans 
tous ses états, Michel Malaise in honorem, 
AOB (L) 18, 2005, p. 243-254, relief de 
Sérapis-Zeus, Musée du Caire.

Analyse de la composition

Le relief montre deux divinités vêtues de façon conventionnelle de l’himation laissant 
l’épaule découverte. Représentées avec des visages identiques, elles se reconnaissent à un 
motif spécifique : à droite, la crosse avec tête de serpent, l’attribut traditionnel d’Asclépios 3, 
à gauche, une petite tête de lion, qui nous fait penser à la léonté d’Héraclès, une association 
qui pourrait appeler quelques réserves et qu’il convient donc d’examiner 4. Il peut, en effet, 
paraître surprenant que la figuration d’Héraclès ait perdu toute sa richesse narrative, le héros 
étant habituellement montré en action ou, pour le moins, selon un code iconographique 
évoquant ses travaux. Il n’en demeure pas moins que le lion identifie Héraclès de façon quasi 
certaine, puisqu’aucune autre divinité du panthéon grec n’est liée à ce dernier 5. Le panthéon 
gréco-égyptien ne comporte pas non plus d’associations avec le lion : Sérapis, qui, du point 
de vue théologique, est lié à l’image de l’aigle, est accompagné par Cerbère 6, mais il peut éga-
lement apparaître sous la forme d’un serpent ou agathodaimon, ce qui renforce son caractère 
chthonien et apotropaïque 7. Le lion cependant est aussi une forme de manifestation de la 
divinité du souverain ; ainsi Alexandre lui est assimilé 8, même si à Alexandrie, son image de 
culte est associée à l’égide de la divinité poliade 9. L’allusion au lion, image de souveraineté, 
et l’attitude hiératique des divinités du relief inviterait à penser à Sérapis plutôt qu’Héraclès, 
mais, comme nous l’avons déjà remarqué, aucune qualité spécifique de Sérapis n’est exprimée 
par la métaphore du lion 10.

Si nous revenons au relief d’Oxyrhynchos, la proposition d’identifier le second personnage 
à Héraclès est, d’un point de vue théologique, cohérente avec son association à Asclépios. Tous 
deux en effet sont dotés d’un rôle chthonien découlant de leur essence héroïque, tous deux, 
comme Dionysos, sont accueillis dans le panthéon des Olympiens après avoir expérimenté 
la mort terrestre. Ils représentent, l’un et l’autre, des figures exemplaires de l’héroïsation et, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


héraclès et asclépios sur un relief d’oxyrhynchos	 291

	 11	 La bibliographie relative à Héraclès 
est abondante et bien que le héros soit 
objet de maintes lectures, nous nous 
en remettons à l’article de C. Jourdain-
Annequin (« Cet Héraclès qu’on dit 
égyptien… », dans Fr. Labrique (éd.), 
Religions méditerranéennes et orientales de 
l’Antiquité, Actes du Colloque des 23-24 
avril 1999, Besançon, BdE 135, 2002, 
p. 121-136), qui évoque la question de 
la divinité du héros. 
	 12	 Sur le culte d’Asclépios-Imouthes, 
sous le Haut Empire romain, associé à 
Amenhotep Ier à Deir-el-Bahari, voir 
D. Frankfurter, Religion in Roman 
Egypt. Assimilation and Resistance, Prin-
ceton, New Jersey, 1998, p.  158-159 ; 
G. Sfameni Gasparro, « Theos Soter. 
Il culto di Asclepio dall’età ellenistica alla 
tarda antichità », dans H. Brandenburg, 
S. Heid, Ch. Markschies (éd.), Salute e 

guarigione nella tarda antichità, Actes 
de la journée thématique du Séminaire 
d’archéologie chrétienne, Rome, 20 mai 
2004, Cité du Vatican, 2007, p. 245-271. 
L’association Asclépios-Imhoutes serait 
attestée à Oxyrhynchos sur un papyrus 
du iie s. apr. J.-C. de provenance dou-
teuse, voir J. Whitehorne, « The pagan 
Cults of Roman Oxyrhynchus », ANRW 
18-5, 1995, p. 3050-3091, en particulier 
p. 3071. 
	 13	 Cf. G. Sfameni Gasparro, 
« Daimôn and Tuché in the Hellenistic 
Religious Experience », dans P. Bilde 
et al. (éd.), Conventional Values of the 
Hellenistic Greeks, Studies in Hellenistic 
Civilization 8, 1997, p. 67-109.
	 14	 J. Whitehorne (op.  cit., p.  3069) 
pense cependant que le culte d’Héraclès 
à Oxyrhynchos est dû à son association 
avec Khonsou ; Héraclès appartiendrait 

ainsi à la triade divine Amon-Mout-
Khonsou.
	 15	 L’attribut est associé au type 
iconographique d’Héraclès en tant 
qu’héros se couronnant soi-même, voir 
C.C. Vermeule, « Herakles Crowning 
Himself: New Greek Statuary Types and 
their Place in Hellenistic and Roman 
Art », JHS 77/2, 1957, p. 287-299.
	 16	 G. Finkielsztejn, « Asklepios 
Leontouchos et le mythe de la coupe 
de Césarée Maritime », RevBibl 93, 1986 ; 
É. Will, « La tour de Straton : mythes 
et réalités », Syria 64, 1987, p. 245-261.
	 17	 New York, Metropolitan Museum 
74.51.2660, collection Cesnola, prove-
nant probablement du temple de Golgoi 
et datant de la deuxième moitié du ive s. 
av. J.-C.

en ce sens, aussi bien Dionysos qu’Héraclès sont des divinités propres à servir de modèles de 
référence à la divinisation des souverains. L’évolution ultérieure d’Héraclès en tant que para-
digme éthique est bien connue 11 ; il en va de même pour Asclépios, un nouveau venu dans le 
panthéon, assimilé au savant Imhotep et appelé de ce fait à connaître en Égypte une importance 
particulière 12. De plus, Héraclès et Asclépios ont, tous deux, été considérés comme des dieux 
sauveurs, coexistant dans des sanctuaires de proximité voués à des fonctions spécifiquement 
curatives ou oraculaires 13. Ce lien nous semble suffisant pour justifier la présence des dieux 
héros sur le relief d’Oxyrhynchos 14. Enfin, Héraclès a pour attribut un bâton mince et allongé, 
soit un sceptre soit une lance souvent associés aux divinités souveraines telle que Zeus, Sérapis 
ou même Athéna 15. Les deux héros, représentés avec les attributs qui correspondent à leur im-
portance dans le contexte hellénistique égyptien, sont donc figurés comme des divinités à part 
entière. Hors d’Égypte, au Levant par exemple, l’introduction des deux héros devenus dieux 
donne lieu à d’autres connotations ; ainsi Asclépios est montré en dompteur de lions 16, tout 
comme l’Héraclès chypriote, représenté avec un lion rampant sur sa jambe gauche 17 (fig. 3).

Analyse stylistique

Si l’analyse stylistique peut nous aider à proposer une fourchette chronologique, nous res-
tons consciente que les rapprochements auxquels nous procéderons ne suffiront pas à avancer 
à coup sûr la date précise de l’exécution de l’œuvre, car les reliefs à motifs religieux en style 
grec de la période hellénistique ne sont guère abondants.

D’ores et déjà, nous pouvons noter que le contour mou du visage et de la bouche des divi-
nités constitue une réminiscence des œuvres de Praxitèle. Quant à la barbe des dieux, elle serait 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 292	 eva subias pascual

	 18	 M. Bergmann, « The philosophers 
and poets in the Sarapeion at Memphis », 
dans P. Schultz, R. Von den Hoff (éd.), 
op. cit., p. 246-263, fig. 163, p. 254, 256.
	 19	 J.J. Pollit, Art in the Hellenistic 
Age, Cambridge (U.K.), 1986, p. 21, fig. 6.
	 20	 Berlin, Antikensammlung 70.064, 
voir A. Stewart, 1993, op. cit., fig. 134. 
	 21	 Voir les exemples mentionnés par 
J.J. Pollit (op. cit., p. 51-52), telle la tête 
de Yannitsa, près de Pella.
	 22	 A. Adriani, Repertorio d’arte 
dell’Egitto greco-romano, série A, Palerme, 
1961, II, nº 181, fig. 281, Alexandrie, Mu-
sée gréco-romain, no Inv. 23 033.

	 23	 Charles Edwin Wilbour Fund 71.12, 
datant de 305 - 30 av. J.-C, cf. Cleopatra’s 
Egypt: Age of the Ptolemies, New York, 
1988.
	 24	 G. Bülow, « Beitrag zur ���������Ikonogra-
phie des Telesphoros im Balkanraum 
in römischer Zeit », dans J. Bouzek, 
J. Ondrejová (éd.), Roman Portraits. 
Artistic and Literary, Acts of the third 
International Conference on the Roman 
portraits held in Prague and in the 
Bechyne Castle from 25 to 29 September 
1989, Mayence, 1997, p. 75-77 et pl. 27,1, 
daté de façon indirecte du iiie s. apr. J.-C.

	 25	 Cf. A. Stewart, 1993, op.  cit., 
fig. 141 (Polémée IX).
	 26	 Fr. Queyrel, « Galerie de portraits », 
dans La gloire d’Alexandrie, catalogue 
d’exposition, musée du Petit Palais, Paris, 
7 mai - 26 juillet 1998, p. 206-215.
	 27	 Loc. cit. ; A. Charron, « La sculp-
ture en Égypte à l’époque ptolémaïque », 
dans La gloire d’Alexandrie…, op.  cit., 
p. 170-179.
	 28	 Pour J.J. Pollit (op.  cit., p.  431, 
fig. 294), la barbe fournie et les sourcils 
froncés sont typiques du baroque hel-
lénistique.

comparable, par les traits subtils et en faible relief, à celle du poète avec cithare du Serapeum 
de Memphis, datant de la deuxième moitié du iiie s. av. J.-C. 18. La façon de traiter les boucles 
des cheveux, en faible relief, courts, mais volumineux à la base, rapproche le relief du portrait 
d’Alexandre de Pella (200-150 av. J.-C.) 19 ou, mieux encore, de ses imitations, comme la 
sculpture de Priène du musée de Berlin, du deuxième quart du iie s. av. J.-C. 20 (fig. 4). Une 
telle chevelure en effet renvoie à la légende héroïque d’Alexandre, ce qui suggère une date à 
partir du iie s. av. J.-C. 21. Ces traits, caractéristiques de la production alexandrine, coexistent 
avec des éléments de facture provinciale. 

Ainsi, les boucles des cheveux, très schématiques, ont un contour ressemblant à un liseré 
brodé, en particulier pour Héraclès. C’est parfois à travers ce genre de détails qu’il est possible 
de définir un centre de production local, comme l’avait fait A. Adriani à propos d’un buste 
provenant de Tell Basta. Si ce dernier n’est en rien comparable au relief d’Oxyrhynchos 22, on 
retrouve en revanche l’effet schématique des boucles sur la statue d’une reine ptolémaïque 
conservée au Brooklyn Museum de New York, datant de la fin du iie s. av. J.-C. environ 23 
(fig. 5). Ce rendu particulier, qui fait penser aux statues archaïques des kouroi, réapparaît par-
fois à des dates très avancées, comme on peut l’observer sur une tête de Télesphoros, trouvée 
en Bulgarie 24 (fig. 6). 

La bouche petite et légèrement entrouverte des deux divinités du relief d’Oxyrhynchos 
évoque les portraits officiels de souverains, tandis que la forme des yeux et des sourcils renvoie 
à d’autres influences. Les visages d’Oxyrhynchos présentent des éléments communs avec un 
portrait de Ptolémée IV ou VI ( Louvre Ma 3168), mais aussi avec la tête colossale de Memphis, 
datée de 100-80 av. J.-C., conservée au musée de Boston 25. Selon Fr. Queyrel, les yeux grand 
ouverts sur certains portraits ptolémaïques sont une convention propre aux effigies de culte 
grecques, transposée plus tard aux souverains 26. En Égypte, ces grands yeux schématiques, très 
peu naturalistes, contrastant avec le modelé délicat du visage, apparaissent à partir du iie av. J.-C., 
moment où les traditions locales commencent à se faire sentir 27. Notons également que l’aspect 
du visage de ces divinités trouve aussi un certain écho dans les yeux de Zeus-Ahuramazda 
à Nemrud Dagh daté entre 64 et 38 av. J.-C. 28. Ce même trait réapparaît et persiste durant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


héraclès et asclépios sur un relief d’oxyrhynchos	 293

	 29	 Cf. Musée gréco-romain d’Alexan-
drie, no Inv. 24 660, no Inv. 24 661, fin du 
ier - début du iie s. apr. J.-C, D. White, 
« Marsa Matruh: the resurfacing of 
ancient Paraetonium and its ongoing 
reburial », dans D.M. Bailey (éd.), Ar-
chaeological research in Roman Egypt. The 
Proceedings of the Seventeenth Classical 
Colloquium of the Department of Greek 
and Roman Antiquities, British Museum, 
JRA suppl. 19, 1996.
	 30	 Voir W. Geominy, « The Daochos 
monument at Delphi. The style and 

setting of a family portrait in historic 
dress », dans P. Schultz, R. Von den Hoff 
(éd.), op. cit., p. 84-98, plus particulière-
ment p. 89, citant A.H. Borbein, « Die 
grieschische Statue des 4.Jhs. v. Chr. », 
JdI 88, 1973, p. 43-212.
	 31	 A.W. Lawrence, « Greek Sculp-
ture in Ptolemaic Egypt », JEA 11, 1925, 
p.  179-190. Voir aussi plus récem-
ment à propos de l’évolution de l’art 
gréco-égyptien, N. Bonacasa, « Realis-
mo ed eclettismo nell’arte alessandrina », 
dans W.V. Harris, G. Ruffini (éd.), 

Ancient Alexandria between Egypt and 
Greece, Leyde - Boston, 2004, p. 87-98.
	 32	 H. Cassamatis, « Héraklès et 
Lysippe. La descendance », BIFAO 78, 
1978, p. 18, fig. 12.
	 33	 Toute la réflexion du présent 
article sur ce que nous proposons de 
nommer « langage des avatars » s’est 
inspiré de la lecture stimulante du 
travail de T.  Hölscher, Il linguaggio 
dell’arte romana, Turin, 2002 ( 1re édition 
Heidelberg, 1987).

le Haut Empire romain, sur les portraits de Marsa Matruh, près de la région cyrénaïque, ce 
qui élargit la fourchette possible de datation 29. Ainsi, contrairement à ce que l’on pourrait 
croire, l’Égypte gréco-romaine n’est pas isolée du reste du monde artistique, mais se trouve au 
contraire intégrée dans une communauté orientale, et ce, vers la fin de l’hellénisme, autour du 
changement d’ère. Le hiératisme et les effets linéaires sont aussi des caractéristiques du style 
oriental 30. Même si le relief d’Oxyrhynchos est d’une qualité plus modeste que les œuvres 
mentionnées, nous y retrouvons la convention des yeux peu naturalistes, avec un rendu très 
géométrique de l’arc sourcilier, ce qui l’intègre dans cette communauté stylistique.

Si nous tenons compte de l’ensemble de ces remarques, le relief d’Oxyrhynchos ne doit pas 
être antérieur au iie s. av. J.-C. car, comme on n’a pas manqué de le souligner, avant cette date, 
l’art grec demeure imperméable aux influences égyptiennes 31. Bien que certains des aspects 
relevés aient perduré jusqu’au Haut Empire, le relief d’Asclépios et Héraclès ne saurait être 
guère postérieur au iie s. av. J.-C., car le choix des dieux et le langage figuratif militent, comme 
nous le verrons, pour une datation tardo-hellénistique. 

Le « langage des avatars »

Les compositions religieuses de style grec sont rares en Égypte, comme en général sur tout 
le pourtour de la Méditerranée. Comme élément de comparaison, nous signalerons un relief 
d’Athéna, Sérapis et Héraclès trouvé à Alexandrie 32, qui, relevant de l’iconographie cultuelle, 
nous permet d’évoquer les caractéristiques de ce type de représentation. À savoir : la présenta-
tion en parataxe des divinités, le point de vue frontal – ou presque – et le choix d’attributs ou 
de gestes facilitant l’identification. Il s’agit, certainement, d’un type de langage caractéristique 
des images qui étaient objets d’offrande et/ou de dévotion.

Dépouille ou avatar ?
Le relief d’Oxyrhynchos participe de ce langage 33, mais il inclut un trait tout à fait nouveau, 

l’ajout d’une tête de lion. Ce fait nous permet de réfléchir sur ce que nous appellerons le « lan-
gage des avatars ». La figuration de lions dans l’iconographie égyptienne funéraire d’époque 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 294	 eva subias pascual

	 34	 Par exemple, stèle Caire JE 45 062 
au nom d’Isidoros de Thérénouthis 
provenant du Delta, 120-140 apr. J.-C., 
voir L. Kákosy, « Religion im römerzeit-
lichen Ägypten », ANRW II 18.5, 1995, 
p.  2894-3049, pl. XI.14 : le défunt, 
identifié à Osiris - Dionysos, apparaît 
en position de repos appuyé sur sa lance 
ou parazonium, couronné par des cornes 
et accompagné d’un lion. 
	 35	 Cf., par exemple, A. Charron 
(éd.), La mort n’est pas une fin. Pra-
tiques funéraires en Égypte d’Alexandre 
à Cléopâtre, catalogue d’exposition 28 
septembre 2002 - 5  janvier 2003, musée 
de l’Arles Antique, Arles, 2002. p.  193, 
fig.  140 : stèle montrant un Ptolémée 
adorant le lion Mahes, fin iiie - iie s. 

av. J.-C. Voir, au sujet du culte du lion en 
Égypte, É. Bernand, « Le culte du lion 
en Basse Égypte d’après les documents 
grecs », DHA 16 /1, 1990, p. 63-94.
	 36	 Voir, par exemple, le jeune 
Alexandre provenant de Sparte conservé 
au Musée de Boston (entre 330 et 320 
av.  J.-C.), A. Stewart, 1993, op.  cit., 
fig. 71.
	 37	 Cf. K.A. Schwab, « The Lysippan 
Heracles as Vajrapani in Hadda », dans 
O. Palagio, W. Coulson (éd.), Regional 
Schools in Hellenistic Sculpture, Oxford, 
1998, p. 27-33 : relief provenant de Hadda 
(Afghanistan) où la dépouille du lion 
apparaît presque comme un appendice 
sur l’épaule d’Héraclès.

	 38	 Voir, pour l’évolution de la figure 
animale, Fr. Dunand, « La figure ani-
male des dieux en Égypte hellénistique 
et romaine », dans Les grandes figures 
religieuses, fonctionnement pratique et 
symbolique dans l’Antiquité, Actes de 
colloque tenu à Besançon 25-26 avril 1984, 
Paris, 1986, p. 59-84 ; A. Bernand, « Le 
statut de l’image divine dans l’Égypte 
hellénistique », dans Mélanges Pierre 
Lévêque I, Paris, 1988, p. 33-47.
	 39	 L’Égypte romaine. L’autre Égypte, 
catalogue d’exposition musée de Marseille, 
4 avril - 13 juillet 1997, Marseille, 1997, 
fig. 245.

hellénistique et romaine est très fréquente 34, l’animal renvoyant plus rarement à la manifestation 
d’une divinité léontocéphale 35. Quoi qu’il en soit, le lion apparaît comme un objet inanimé, 
soit statue sur un piédestal, soit élément de décor du lit funéraire. Rien à voir, par conséquent, 
avec le lion sur le relief d’Oxyrhynchos que nous avons interprété comme étant un attribut 
d’Héraclès, sans être pour autant la dépouille dont le héros se couvre la tête ou une partie du 
corps 36. Dans notre cas, la tête du lion, qui est montré vivant, est un signe à mi-chemin entre 
l’attribut d’origine narrative et un avatar zoomorphe, tel celui en lequel peuvent se manifester 
les divinités égyptiennes. La différence entre une dépouille et un élément sculpté indépendant 
est évidente, même quand la dépouille est représentée dans une position atypique 37. 

La signification d’une telle représentation trouve son explication dans la pensée religieuse 
de l’époque hellénistique et il nous semble qu’elle relève d’un langage figuratif appelé à devenir 
universel dans le contexte des théologies les plus sophistiquées, syncrétiques ou hybrides de la 
Méditerranée orientale, depuis l’époque hellénistique jusqu’à l’Antiquité tardive. 

Il importe donc de connaître le contexte d’apparition du bestiaire divin dans l’Égypte 
hellénistique tardive et de mesurer l’influence des manifestations zoomorphes sur d’autres 
aspects du langage artistique. 

Un nouveau langage
Habituellement, les dieux égyptiens se manifestent à travers une figure anthropomorphe, 

zoomorphe ou phytomorphe, selon la qualité attendue d’eux dans une circonstance donnée 38. 
D’autre part, à l’époque tardive, prolifèrent les divinités hybrides, comme le dieu Toutou, dont 
la personnalité ressortit à diverses composantes, animales ou humaines. Le langage auquel nous 
nous intéressons diffère de cela en ce qu’il appréhende la divinité en adjoignant des éléments 
adventices à la figure principale. Les exemples se limitant à l’ajout d’une tête zoomorphe ne 
sont pas nombreux : un relief conservé à Amsterdam, où une tête de bélier surgit du dos d’un 
Toutou 39, une autre représentation de Toutou, connue sous le nom de « sphinx panthéiste » 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


héraclès et asclépios sur un relief d’oxyrhynchos	 295

	 40	 Caire JE 37538, L. Kákosy, op. cit., 
pl. VIII, fig.  10. Voir, à propos de la 
démonologie alexandrine, Ch. Picard, 
« La sphinge tricéphale, dite “panthée”, 
d’Amphipolis, et la démonologie 
égypto-alexandrine », CRAIBL 101-1, 
1957, p. 35-46.
	 41	 Alexandrie, Musée gréco-romain 
3211. R. Wilkinson, (Todos los dioses del 
Antiguo Egipto, Madrid, 2003, fig. 34 b ; 
The Complete Gods and Goddesses of ���An-
cient Egypt, Londres, 2003), l’analyse 
comme une « représentation symbolique 
du syncrétisme de plusieurs divinités ». 
Il s’agirait d’émissaires divins d’après 
S.  Sauneron, « Le nouveau sphinx 
composite du Brooklyn Museum et le 
rôle du dieu Toutou-Tithoès », JNES 19, 
n. 4, 1960, p. 269-287.

	 42	 À propos de Cerbère, voir Macrobe, 
Saturnales I. 10, ce même passage in-
diquant qu’Héraclès équivaut, tout 
comme Sérapis, à une manifestation 
du dieu soleil. Pour une apparition du 
Cerbère alexandrin à côté d’Héraclès, 
voir L. Homo, « La Chimère de la Villa 
Albani », MEFRA 18, 1898, p. 291-314.
	 43	 S. Sauneron, Les prêtres de l’an-
cienne Égypte, Paris, 1998, p.  129-191. 
(1re édition, Paris, 1957).
	 44	 Voir, par exemple, la réinter-
prétation des Dioscures comme une 
manifestation de la forme jumelée de 
Sobek, D. Frankfurter, Religion in 
Roman Egypt, p. 97-111 ; cf. aussi, pour 
une approche générale de ce phénomène 
complexe, P. Brulé, « Le langage des 
épiclèses dans le polythéisme hellénique » 
Kernos 11, 1988, p. 13-34.

	 45	 Notons, à titre d’exemple, l’émer-
gence de la figure nouvelle et composite 
de Sérapis, liée à la royauté.
	 46	 M. Nilsson, « The Origin of Belief 
among the Greeks in the Divinity of 
the Heavenly Bodies », HTR 33/1, janv. 
1940, p. 1-8, où l’on trouvera une analyse 
du processus qui conduisit les Grecs à 
admettre les croyances astrologiques.
	 47	 Nombreuses images d’Aion-
Chronos-Mithra par exemple, voir 
E. Breccia, « Un “Cronos mitriaco” ad 
Oxyrhynchos », dans Mélanges Maspero 2, 
Orient grec, romain et byzantin, MIFAO 
67, 1934-1950, p. 257-264.

datant probablement du iie s. apr. J.-C. 40 (fig. 7), un relief ptolémaïque conservé au Musée 
gréco-romain d’Alexandrie qui montre une tête couronnée par de multiples avatars de divinités 41 
(fig. 8). Peut-être aussi l’interprétation de Cerbère par Briaxys, comme un monstre tricéphale 
(chien, loup et lion) s’inscrit-elle dans ce courant 42.

Un tel parti iconographique trouve évidemment son origine dans le mode d’expression 
égyptien des qualités divines du pharaon ; il suffit de rappeler la statue de Chéphren couronné 
par l’effigie d’Horus. Le pouvoir de la parole et du signe est consubstantiel à la religion égyp-
tienne, l’écriture étant l’instrument d’une « science sacrée », selon l’expression de S. Sauneron 43 ; 
cette efficience de l’image vaut aussi pour l’ensemble de l’iconographie. Le langage plastique 
véhicule des connaissances théologiques et leur confère une matérialité qui permet l’interaction 
entre le monde des hommes et le monde des dieux.

Nous pensons que la représentation des avatars zoomorphes des divinités, héritée d’une 
longue tradition pharaonique, a, au début de la période ptolémaïque, dû s’adapter aux nou-
velles formes de religiosité, plus intimes. S’y ajoute la dimension syncrétique de ces dieux 
étrangers implantés en terre égyptienne dont la personnalité a été réinterprétée en fonction 
des croyances locales 44 et pour lesquels un nouveau mode de figuration était nécessaire. Il n’est 
pas de notre compétence et ce n’est pas non plus le lieu d’analyser les évolutions de la religion 
hellénistique 45. À partir du ive s. av. J.-C., les dieux grecs se transforment progressivement 
en puissances garantes d’un ordre éternel, ce qui se traduit par l’abandon des narrations my-
thologiques et littéraires à l’origine de leur discrédit 46, au profit du hiératisme des postures, 
donnant à voir la dimension supranaturelle de la divinité.

Une nouvelle vision du sacré
Afin de comprendre l’aspect composite des images des divinités hybrides, en grand nombre 

de la fin de l’hellénisme jusqu’au Haut Empire romain en Égypte 47, il convient de garder 
en mémoire que les sociétés recourant à de telles images de culte croient en leur puissance 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 296	 eva subias pascual

	 48	 J. Assman, « Sapienza e mistero. 
L’immagine greca della cultura egiziana », 
dans I Greci. Storia, cultura, arte, società 
3/I, Greci oltre la Grecia, Turin, 2001, 
p. 401-470, particulièrement p. 462 sq.
	 49	 En fait, Héraclès est comparé à 
Khonsou en Égypte en raison de ses 
qualités de guérisseur, qui ne sont pas 
celles qu’exprime la tête de lion.
	 50	 G. Zanker, Modes of Viewing in 
Hellenistic Poetry and Art, Londres, 2004.
	 51	 C.R. Long, The Twelve Gods of 
Greece and Rome, Leyde, 1987, p. 266-273. 
L’auteur conclut que l’on ne peut pas 

chercher l’origine des douze dieux grecs 
en Égypte ; on y trouve en revanche des 
éléments jouant sur l’association entre 
les dieux olympiens, les mois de l’an-
née et le zodiaque (voir par exemple 
le scholion d’Appolonius de Rhodes 
Argonautique IV. 252, qui fait référence 
aux douze dieux comme protecteurs des 
signes du zodiaque, mais à une date qui 
ne peut être antérieure à l’introduction 
de l’astrologie au iie s. av. J.-C. Selon 
Hérodote (Histoires II. 43,1), en Égypte, 
Héraclès aurait fait partie des douze 
dieux. Voir à ce propos aussi un autel 

conservé au musée du Louvre, provenant 
probablement de Gabies et datant du 
ier  s.  apr.  J.-C., sur lequel chacun des 
douze dieux est associé à un signe zo-
diacal. 
	 52	 R. Bianchi Bandinelli, Dall’elle-
nismo al medioevo, Rome, 1978, fig. 29 
et p. 70. Voir aussi un rhyton d’ivoire, 
trouvé à Nysa, doté d’un bandeau consti-
tué des têtes des dieux olympiens, fixées 
sur un plan vertical, milieu du iie s. av. 
J.-C., dans une composition qui, selon 
R. Bianchi, n’obéit pas à la syntaxe de 
l’art grec.

effective, d’où la nécessité d’un langage formel explicite à forte charge théologique. Pour re-
prendre l’analyse de J. Assmann, les Grecs, curieux par nature, ont cherché à rendre compte 
de la totalité des aspects de la religion pharaonique, au point de passer aux yeux des Égyptiens 
pour des violateurs de secrets 48.

De tous les exemples montrant des représentations d’avatars, celui d’Oxyrhynchos est le 
seul consacré à un héros grec devenu dieu. Cette particularité peut nous permettre de mieux 
comprendre le processus d’émergence du nouveau langage. La léonté du héros, qui, à l’origine, 
participe du récit mythique est, par la suite, devenue un attribut renvoyant aux qualités du 
héros. À Oxyrhynchos, la léonté, transformée en avatar, s’interprète comme l’expression redon-
dante de sa nature divine. Il ne s’agit pas ici d’un phénomène de syncrétisme avec une divinité 
léontocéphale, puisqu’il est fait appel à un lion mâle, coiffé d’une crinière, à la façon grecque. 
Héros combatif, capable des plus grands exploits, Héraclès se manifeste sous la forme d’un lion. 
La tête de lion exprime donc une qualité divine à l’instar des avatars des dieux égyptiens, mais 
reformulée selon la tradition grecque. Sur ce relief, la figure du héros n’a fait l’objet d’aucun 
syncrétisme, n’a subi aucune transformation ; ce qui a changé, c’est la forme d’expression du 
divin, ainsi que, probablement, la façon de voir le monde 49. 

Si nous admettons que la tête de lion a acquis dans ce relief le caractère d’un avatar divin, 
se pose alors une question touchant à l’esthétique et à la sociologie, car ce type de regard sur 
le sacré rompt avec la tradition figurative de l’art grec en général, et alexandrin en particulier. 
Or ce bond qualitatif – de l’allusion narrative à la représentation d’une réalité (la divinité) 
qui s’impose de façon autonome au spectateur – se serait produit paradoxalement dans un 
contexte – l’art hellénistique – dans lequel toutes les stratégies ont pour but de faire participer 
le spectateur 50.

Ce que nous appelons le langage des avatars est l’une des expressions de la complexité des 
nouvelles spéculations théologiques. Il en existe d’autres, telles certaines représentations du 
ciel astrologique à partir des bustes des dieux que chaque constellation incarne 51. C’est bien à 
l’époque hellénistique que se forge ce nouveau langage figuratif qui offre une nouvelle façon 
de présenter et de grouper les dieux, à Athènes, comme à Alexandrie et même à Nysa 52. C’est 
aussi ce langage qui est utilisé par exemple pour une série de portraits miniatures des souverains 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


héraclès et asclépios sur un relief d’oxyrhynchos	 297

	 53	 Fr. Queyrel, « Portraits de souve-
rains lagides à Pompéi et à Délos », BCH 
108/1, 1984, p. 267-300 (citation p. 299) ; 
l’auteur précise que l’usage des portraits 
de souverains sur le mobilier renoue avec 
une tradition macédonienne.

	 54	 À propos des deux types de re-
gard, l’un profane, l’autre religieux, voir 
J. Elsner, Art and Roman Viewer. The 
Transformation of Art from the Pagan 
World to Christianity, Cambridge, 1995.
	 55	 R. Wilkinson, op.  cit., p.  242, 
iie-ier s. av. J.-C.

	 56	 Cf. Fl. Petrie, « Tombs of the 
Courtiers and Oxyrhynkhos », BSEA 
37, 1925 ; E. Breccia, Municipalité 
d’Alexandrie, le Musée gréco-romain 
1925 - 1931, Bergame, 1932, p.  60-63 ; 
A. Adriani, op. cit.

ptolémaïques en appliques de mobilier « exaltant la puissance dynastique des Lagides par le 
jeu des transpositions entre divinités grecques et divinités égyptiennes » 53. 

Si peu nombreuses soient-elles, les compositions religieuses comptant des avatars correspon-
dent à la naissance d’un langage spécifique, caractérisé par l’isolement et le démembrement des 
figures, un trait partagé avec d’autres époques. Les images des religions à mystères de la période 
impériale romaine montrent souvent Mithra, Chronos, Némésis, Min, Tutela, Sabazios, etc. 
accompagnés de multiples attributs. Plus que des amulettes, comme on a voulu les qualifier, ces 
derniers donnent réalité aux pouvoirs de la divinité. Dans les cultes orientaux, ce langage des 
symboles est à la fois chargé d’une fonction didactique et investi d’une dimension mystique ; 
l’art est alors conçu comme une médiation vers le surnaturel.

Un tel procédé repose sur la capacité de « déconstruction » de l’art, un terme utilisé par 
J. Elsner à propos du sens des images dans l’art romain, qui, devenues polysémiques, exigent 
des connaissances préalables pour être lues 54. Mais peut-être aussi pouvons-nous comprendre 
cette idée de « déconstruction » d’un point de vue littéral, en tant que stratégie iconographique, 
utilisant le démembrement des images pour introduire de nouveaux savoirs, en recourant à 
des symboles dans le minimum d’espace. 

Le langage hellénistique des avatars est devenu par la suite un système de communication 
universel et possiblement un procédé stylistique. Prenons pour exemple un relief représentant 
Isis dans un naiskos 55, remarquable par la position d’Harpocrate : le jeune dieu surgit du dos 
d’Isis, tel un avatar. Il semble clair en ce cas qu’il ne s’agit pas d’un message théologique, mais 
d’un jeu formel qui exploite pour les besoins de la composition le thème du démembrement 
des dieux. 

Conclusion

Le relief d’Oxyrhynchos est important à trois titres. Pour des raisons de chronologie tout 
d’abord. Hormis les portraits des Ptolémées en effet, il existe peu d’œuvres appartenant à coup 
sûr à la période à laquelle nous proposons de le dater – entre le iie s. av. J.-C. et le changement 
d’ère. De plus, toutes les études qui tentent de définir ce que l’on appelle le « style alexandrin » 
s’intéressent surtout aux influences des grands noms de la sculpture classique, mais peu à la 
sculpture mineure et aux reliefs, lesquels sont fort peu nombreux dans un pays quasiment sans 
sarcophage. À Oxyrhynchos même, les nombreux fragments de sculpture connus appartiennent 
à la période romaine et paléo-byzantine 56. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 298	 eva subias pascual

	 57	 J. Ruiz de Arbulo, D. Vivo, 
« Serapis, Isis y los dioses acompañantes 
en Emporion: una nueva interpretación 
para el conjunto de esculturas aparecidas 
en el supuesto Asklepieion emporitano », 
Revista d’Arqueologia de Ponent 18, 2008, 
p. 71-137.

	 58	 G. Clerc, J. Leclant, LIMC 
VII/1, p. 689, VII/2, pl. 518, no 232, s.v. 
« Sarapis » : statuette en bronze (Kaboul 
57.34) à l’effigie de Sérapis-Héraclès coif-
fé du calathos et appuyé sur une massue. 
	 59	 À propos, en particulier, de l’in-
fluence du naturalisme dans l’art du 

portrait royal, voir R.R.R. Smith, 
« Ptolemaic portraits : Alexandrian Types, 
Egyptian versions », dans Alexandria and 
Alexandrianism, Malibu, 1996, p. 203-213. 

Le choix de représenter côte à côte Héraclès et Asclépios d’autre part renvoie à l’impor-
tance prise par les cultes du salut pendant la période hellénistique sous l’égide de divinités à 
certains égards interchangeables. Ainsi Sérapis peut tout aussi bien être assimilé à Asclépios 57 
qu’à Héraclès 58 ; ces associations, surtout fréquentes pour la période romaine, sont l’aboutis-
sement d’un long phénomène amorcé dès la période hellénistique, comme le montre le relief 
d’Oxyrhynchos. 

Enfin l’intérêt du relief tient au fait que l’image déploie une stratégie de communication 
inédite pour l’art grec, fondée sur l’ajout d’une tête de lion qui doit se lire comme la ma-
nifestation tangible de la divinité. Si les influences de l’art grec sur l’art égyptien sont bien 
connues 59, l’inverse, l’influence de l’art égyptien sur l’art grec hellénistique, paraît a priori plus 
étrange ; cette influence est, semble-t-il, d’après la leçon du relief d’Oxyrhynchos, plus affaire 
de langage que de style. Même si la signification religieuse des avatars pendant cette période 
nous échappe encore en grande partie, il est certain que le langage figuratif auquel ils donnent 
lieu est un élément important à considérer pour notre perception de l’art gréco-romain en 
Égypte et plus généralement de l’art religieux, tel qu’il se prolonge jusqu’à l’Antiquité tardive. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


héraclès et asclépios sur un relief d’oxyrhynchos	 299

fig. 1.  Vue de la tombe 14 en cours de fouille avec la couche inclinée contenant les fragments rejetés.

fig. 2.  Relief hellénistique provenant des fouilles d’Oxyrhynchos.

©
 M

iss
io

n 
ar

ch
éo

lo
gi

qu
e 

d’
O

xy
rh

yn
ch

os
©

 J.
 L

. B
an

ús
 (m

iss
io

n 
ar

ch
éo

lo
gi

qu
e 

d’
O

xy
rh

yn
ch

os
)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 300	 eva subias pascual

fig. 3.  Héraclès chypriote, New York, 
Metropolitan Museum 74.51.2660, collection Cesnola.

fig. 4.  Alexandre de Priène, Berlin, Antikensammlung 70.064.

©
 M

et
ro

po
lit

an
 M

us
eu

m
 o

f A
rt

©
 A

nt
ik

en
sa

m
m

lu
ng

 S
ta

at
lic

he
 M

us
ee

n 
zu

 B
er

lin
, J

oh
an

ne
s L

au
re

nt
iu

s

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


héraclès et asclépios sur un relief d’oxyrhynchos	 301

fig. 5.  Reine ptolémaïque, Brooklyn Museum 71.12.

©
 B

ro
ok

ly
n 

M
us

eu
m

fig. 6.  Télesphoros de Carassura (Bulgarie).

©
 G

. B
ül

ow

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 302	 eva subias pascual

fig. 7.  Toutou, Caire JE 37538.

fig. 8.  Relief provenant d’Athribis, Alexandrie, Musée gréco-romain 3211.

©
 C

ai
re

, M
us

ée
 é

gy
pt

ie
n

©
 U

ni
ve

rs
ity

 o
f A

riz
on

a 
Eg

yp
tia

n 
Ex

pe
di

tio
n

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 289-302    Eva Subias Pascual
Héraclès et Asclépios sur un relief d’Oxyrhynchos. Un aspect du langage figuratif de la religion gréco-romaine en Égypte
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

