
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 110 (2010), p. 175-220

Florence Mauric-Barberio

Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 110 - 2010

	 1	 A. Piankoff, La création du disque 
solaire, BdE 19, 1953.
	 2	 Id., The Tomb of Ramesses VI, 
BollSer 40, 1, 1954, pl. 111-121, 127-137. 
	 3	 E. Hornung, Ägyptische ������Unter�
weltsbücher, Zurich, Munich, 19721, 
19842, p. 427-480. Nous suivons la dé-
signation des scènes adoptée dans cet 
ouvrage.
	 4	 Cf. Br.H. Stricker, De Geboorte 
van Horus, I-V, Leyde, 1963-1989 
(compte rendu dans T. DuQuesne, 
DiscEg 26, 1993, p. 97-105). Voir aussi id., 
« The Ennemies of Re. I. The Doctrine of 

Ascesis », DiscEg 23, 1992, p. 45-76 ; id., 
« The Ennemies of Re. II. The Textual 
Tradition », DiscEg 28, 1994, p. 95-122.
	 5	 Cf. P. Barguet, « Remarques sur 
quelques scènes de la salle du sarco-
phage de Ramsès VI », RdE 30, 1978, 
p. 51-56 ; W. Barta, « Das Erdbuch oder 
das Buch von der Wiedergeburt aus der 
Sonnenscheibe », GM 98, 1978, p. 7-9 ; 
id., Die Bedeutung der Jenseitsbücher für 
den Verstorbenen König, MÄS 42, 1985, 
p.  123-128 ; id., Komparative ��������Untersu�
chungen zu vier Unterweltsbüchern, MÄU 
1, 1990 ; Fr. Abitz, Pharao als Gott in 

den Unterweltsbüchern des Neuen Reiches, 
OBO 146, 1995, p. 135-173.
	 6	 E. Hornung, Les Textes de l’au-
delà dans l’Égypte ancienne. Un aperçu 
introductif, Paris, 2007, p. 123-134.
	 7	 J.A. Roberson, The Book of the 
Earth : A Study of Ancient Egyptian 
Symbol-Systems and the Evolution of 
New Kingdom Cosmographic Models, 
UMI  2007. Nous avons pris connais-
sance de ce travail au cours de l’été 
2010. Nous remercions Hanna Jenni 
pour l’aide qu’elle nous a apportée à 
cette occasion.

florence mauric-barberio

Publiée en� 1953 par Alexandre Piankoff sous le nom de « Création du disque solaire 1 », 
la composition ornant les parois de la salle du sarcophage de la tombe de Ramsès VI 
(KV 9) 2 a été rebaptisée « Erdbuch » ou « Buch von der Erde » par différents auteurs 

de langue allemande, dont Erik Hornung qui en proposa une nouvelle traduction en 1972 3. 
Hormis l’ouvrage de Bruno Stricker 4 et certaines contributions dues à Paul Barguet, Winfried 
Barta ou Friedrich Abitz 5, il n’existait jusqu’ici que très peu d’études consacrées à ce livre du 
monde souterrain qui, à la différence du Livre de l’Amdouat (LdA), du Livre des Portes (LdP) 
ou du Livre des Cavernes (LdC), demeurait relativement méconnu 6. Cette lacune a été tout 
récemment comblée par la thèse de Joshua A. Roberson soutenue en 2007 à l’université de 
Pennsylvanie 7. L’ouvrage réunit pour la première fois l’ensemble du matériel accessible sus-
ceptible de se rapporter au Livre de la Terre (LdT) : l’auteur y inclut non seulement les sources 

Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre 
dans la tombe de Ramsès VI

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 176	 florence mauric-barberio

	 8	 Sur l’identification de nouveaux 
textes appartenant au LdT dans la version 
de l’Osiréion d’Abydos, cf. Roberson, 
op. cit., p. 59-66, 458-486 ; id., « An �����Enig-
matic Wall from the Cenotaph of Seti 
I at Abydos », JARCE 43, 2007, p. 93-
112. Sur l’identification des éléments 
du LdT dans la version de la tombe de 
Moutirdis (TT 410), cf. id., The Book of 
the Earth, 2007, p. 105-108, 811-817. Sur 
cette tombe, voir J. Assmann, Das Grab 
der Mutirdis, Grabung im Asasif 1963-1970, 
ArchVer 13, 1977. Sur l’importance de la 
version de Moutirdis pour l’étude du 
LdT, cf. J.Fr. Quack, WeltOr 28, 1997, 
p. 180 ; id., WeltOr 35, 2005, p. 47, n. 55.

	 9	 Nous avons entamé nos recherches 
dans le cadre d’un cycle de cours donné 
à l’institut Khéops (Paris) sur le thème 
du Livre des Cavernes et du Livre de la 
Terre en 2008-2009.
	 10	 Voir supra, n. 8. Il s’agit de l’iden-
tification du texte libellé « Mt.D.2.75 
(texte 10) », cf. Roberson, The Book of 
the Earth, 2007, p. 817, n. 3184. Voir à 
ce sujet, infra.
	 11	 Ibid., p.  59-60 ; id., JARCE 43, 
2007, p. 93 ; P. Brand, The Monuments 
of Seti I : Epigraphic, Historical and Art 
Historical Analysis, ProblÄg 16, 2000, 
p. 174-178. Sur l’Osiréion d’Abydos, voir 
A. von Lieven, « Bemerkungen zum 

Dekorationsprogramm des Osireion 
in Abydos », dans B. Haring, A. Klug 
(éd.), 6. Ägyptologische Tempeltagung. 
Funktion und Gebrauch altägyptischer 
Tempelräume, Leiden, 4.-7. September 
2002, Wiesbaden, 2007, p. 167-186.
	 12	 Cf.  H.  Frankfort, The Ceno�
taph of Sethi I at Abydos, EES 39, 1933, 
pl. LXXXVII.
	 13	 Il s’agit des vestiges de la scène A8 
et du texte se rapportant à Aker (scène 
A2, texte III), cf. Roberson, JARCE 43, 
p. 94-100 (texte 3). Sur la présence de ce 
texte, cf. Barguet, RdE 30, 1978, p. 51, 
n. 1. 

du Nouvel Empire, mais également les sources plus tardives, tout en identifiant des versions 
pratiquement ignorées jusqu’ici et en établissant de nombreux parallèles inédits 8. 

Malgré son très grand mérite, ce travail n’explore pas toutes les facettes du Livre de la Terre et 
n’aborde pas certains aspects de la composition sur lesquels nous-même nous étions penchée 9. 
En nous limitant au seul examen de la version de la tombe de Ramsès VI (KV 9), nous avons 
tenté d’esquisser une nouvelle approche du Livre de la Terre en nous fondant sur les analogies 
existant avec le Livre des Cavernes et en reconsidérant, dans certains cas, le rapport jusqu’ici 
établi entre les textes et les représentations. Les nouvelles interprétations suggérées par la ré-
attribution de certaines légendes nous ont été confirmées par l’existence d’un parallèle figurant 
dans la tombe de Moutirdis (TT 410), non traité par J.A. Roberson 10.

1.  état des lieux

La salle du sarcophage de la tombe de Ramsès VI renferme un ensemble de représentations 
et d’inscriptions qui constitue à ce jour le plus important groupement d’éléments appartenant 
au Livre de la Terre. Parmi ces éléments, on en relève certains qui étaient déjà attestés aupara-
vant dans différents contextes. 

Ainsi, le premier témoignage concernant le Livre de la Terre provient de l’Osiréion d’Abydos 
et remonte au règne de Séthi Ier auquel il faut attribuer la première phase de réalisation du 
décor en peinture polychrome, avant que la décoration n’ait été reprise en relief dans le creux 
à l’époque de Merenptah 11. S’il n’en subsiste plus aujourd’hui que de très maigres vestiges 12, 
cette version présente beaucoup d’intérêt grâce aux découvertes récentes de J.A. Roberson qui 
ont permis d’identifier la plus grande partie des textes (cryptographiques et notés en écriture 
rétrograde). Il ressort en effet de son examen que la version de l’Osiréion associait des éléments 
que l’on retrouve dans la salle du sarcophage de Ramsès VI 13 et d’autres qui n’y figurent pas, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 177

	 14	 Cf. Roberson, op. cit., p. 100-107 
(textes 4 et 5). Sur la deuxième chapelle 
de Toutânkhamon, voir J.C. Darnell, 
The Enigmatic Netherworld Books of 
the Solar-Osirian Unity. Cryptographic 
Compositions in the Tombs of ���������Tutankha�
mun, Ramesses VI, and Ramesses IX, 
OBO 198, 2004, p. 36-162.
	 15	 Cf. Roberson, The Book of the 
Earth, 2007, p. 68.
	 16	 Le décor de la salle du sarco-
phage est aujourd’hui très abîmé 
(cf. E. Hornung, « Zu den ����������Schlußsze-
nen der Unterweltsbücher », MDAIK 37, 
1981, pl. 38). L’enduit qui recouvrait les 
parois ne subsiste plus que dans la partie 
supérieure, mais des traces d’incision 
visibles sur la roche mise à nu permet-
tent de restituer le contour de certains 
motifs. Les scènes du LdT ne se limitent 
pas aux éléments figurant sur les pa-
rois latérales cintrées : on observe aussi 
d’autres vestiges, notamment sur la paroi 
du fond. Nous avons constaté sur place 
que le décor avait dû comporter des 
scènes très comparables à celles qui fi-
guraient à l’origine chez Ramsès III (voir 
infra, n. 18). La tombe a été récemment 
fouillée par une mission du musée du 
Louvre (voir les comptes rendus parus 
dans Memnonia 15, 2004, p.  153-164, 
pl.  XXVIII-XXXIII ; Memnonia 17, 

2006, p.  151-169, pl.  XXIV-XXVIII ; 
Memnonia 18, 2007, p.  105-117, 
pl. XIX-XXIII ; Memnonia 20, 2009, 
p. 175-182, pl. XLVIII-LI). Nous remer-
cions Christophe Barbotin de nous avoir 
autorisée à évoquer ici certains éléments 
de ce décor inédit (voir infra, n. 152 et 
n. 258).
	 17	 Voir les scènes appartenant au 
décor des parois cintrées de la salle du 
sarcophage J1, cf. K. Weeks, La Vallée des 
Rois. Les tombes et les temples funéraires 
de Thèbes-Ouest, Paris, 2001, p. 230-231 ; 
Roberson, op. cit., p. 73-74.
	 18	 Bien qu’aujourd’hui ruiné, le décor 
de la salle du sarcophage de Ramsès III 
est connu par le témoignage des sources 
du xixe siècle. Sur ces bases, on peut 
affirmer que son programme décora-
tif comportait des scènes du LdT qui 
réapparaissent chez Ramsès VI : A2 
(partie supérieure et inférieure disso-
ciées), A3, A4, A5, A7, A9  (?), D2 et 
D3, le tout limité aux motifs iconogra-
phiques, parfois incomplets, et sans les 
textes (cf. Fl. Mauric-Barberio, « Re-
constitution du décor de la tombe de 
Ramsès III (partie inférieure) d’après les 
manuscrits de Robert Hay », BIFAO 104, 
2004, p.  451-452). De plus, des élé-
ments iconographiques appartenant à 
la scène B5 du LdT étaient associés à la 

figuration du tableau final du LdC. Voir 
Roberson, op. cit., p. 75-76 qui se réfère 
à Champollion et Lefébure. 
	 19	 Cf. E. Hornung, Zwei ����������ramessidi�
sche Königsgräber : Ramses IV. und Ramses 
VII., Theben 11, 1990, p. 52, 87, pl. 1b et 
pl. 84 ; Roberson, op. cit., p. 78-79. L’as-
pect actuel de la KV 2 semble résulter de 
la réduction drastique d’un plan initial, 
cf. S. Demichelis, « Le projet initial 
de la tombe de Ramsès IV ? », ZÄS 131, 
2004, p. 114-133, pl. XIII-XVII.
	 20	 Il s’agit pour le moins des sarco-
phages de Siptah, Ramsès III, Ramsès IV 
et Ramsès VI. Le sarcophage de Siptah, 
en cours d’étude, sera prochainement 
publié par Hanna Jenni (cf.  Égypte. 
Afrique et Orient 54, 2009, p. 24). Sur 
celui de Ramsès III, voir Roberson, 
op.  cit., p. 76, 989-990. Sur celui de 
Ramsès IV, voir ibid., p. 78, 946-950 ; 
Hornung, Theben 11, 1990, p. 120-127, 
pl. 89-93. Le sarcophage de Ramsès VI, 
très fragmentaire, a été reconstitué in 
situ : les vestiges subsistants permettent 
de conclure que son décor était à l’origine 
très semblable à celui des sarcophages de 
ses prédécesseurs, cf. E. Brock, « �����Docu-
menting the Sarcophagi of Ramesses 
VI », CMIB 13, 2, 1993, p. 2. Voir aussi 
Roberson, op.  cit., p.  121, n. 407, et 
p. 219-222.

mais dont il existe des parallèles dans la chambre sépulcrale de la tombe de Ramsès IX (KV 6), 
ainsi que sur l’une des chapelles de Toutânkhamon 14. 

Il est tentant d’établir un lien entre l’intérêt porté à la décoration de l’Osiréion d’Abydos 
sous le règne de Merenptah et la première apparition de scènes relatives au Livre de la Terre 
dans la tombe de ce pharaon creusée dans la Vallée des Rois (KV 8) 15. Les éléments choisis pour 
figurer dans la salle du sarcophage de Merenptah consistaient essentiellement en une sélection 
de motifs iconographiques 16, qui furent en partie repris pour Taousert-Sethnakht (KV 14) 17, et 
quasiment reproduits à l’identique pour Ramsès III (KV 11) 18. Dans le cadre d’un programme 
restreint, l’emprunt au Livre de la Terre se limite en revanche pour Ramsès IV au seul motif du 
double sphinx Aker (appartenant à la scène A2) reproduit à l’extrémité de l’hypogée (KV 2) 19. 

À côté de ces attestations pariétales antérieures au règne de Ramsès VI, il faut prendre en 
compte les éléments figurant sur les sarcophages royaux contemporains. On constate en effet 
qu’à partir du règne de Siptah, certains sarcophages présentent sur l’une de leurs extrémités le 
motif de la scène A10 du Livre de la Terre 20. Celui-ci côtoie habituellement un groupe de scènes 
dont on ne relève pas la trace sur les parois de la chambre sépulcrale de Ramsès VI, mais qui 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 178	 florence mauric-barberio

	 21	 Cf. Hornung, op. cit., p. 121-124 ; 
K. Myśliwiec, « La renaissance solaire 
du mort », Bulletin du centenaire, BIFAO 
81-suppl., 1981, p. 91-106, pl. XIV-XVII. 
Sur le matériel tardif, on se reportera 
désormais à l’étude de C. Manassa, The 
Late Egyptian Underworld : Sarcophagi 
and Related Texts from the Nectanebid 
Period, I-II, ÄAT 72, 2007, p.  13-66, 
pl. 1-42. Voir aussi Roberson, op. cit., 
p. 119-127.
	 22	 Sur la KV 1, voir Hornung, op. cit., 
p. 63-71, pl. 9c, 11, 116-119 ; Roberson, 
op.  cit., p.  88-90 ; sur la KV 6, voir 

F. Guilmant, Le tombeau de Ramsès IX, 
MIFAO 15, 1907, pl. XC-XCII ; Fr. Abitz, 
« Der Bauablauf und die Dekoration 
des Grabes Ramses’IX. », SAK 17, 1990, 
p. 29-33 ; Roberson, op. cit., p. 91-95.
	 23	 Ce dernier comptabilise dans le 
LdT non seulement les scènes figurant 
sur les parois A, B, C et D de la salle 
du sarcophage de Ramsès VI, mais 
aussi celles figurant chez Ramsès VII et 
Ramsès IX qui formeraient selon lui la 
« partie E » du LdT, cf. Barta, MÄU 1, 
1990, p. 16, p. 21, n. 29.

	 24	 Cf. Roberson, op. cit., p. 16-17. Sur 
le possible indice d’une décoration pré-
vue au plafond dans la salle du sarcophage 
de Ramsès III, cf. Mauric-Barberio, 
BIFAO 104, 2004, p. 443.
	 25	 Voir Roberson, op.  cit., p.  17, 
135-332 (catalogue complet des scènes). 
Le total de soixante-dix-neuf tableaux 
suppose d’inclure dans ces scènes le 
motif du cadavre du dieu solaire figu-
rant chez Ramsès IX et appartenant à 
la VIe heure du LdA. Sur cette scène, 
cf.  ibid., p. 240-242 (no 34). Nous ne 
pensons pas qu’il soit pertinent d’inclure 

réapparaît – au côté de la scène A10 – sur un grand nombre de sarcophages tardifs 21. Parmi ces 
derniers éléments manifestement apparentés au Livre de la Terre, on en recense quelques-uns 
qui ont été par ailleurs inclus dans le décor de la salle du sarcophage des tombes de Ramsès VII 
(KV 1) et Ramsès IX (KV 6), lesquelles comportent, chacune, d’autres scènes spécifiques ainsi 
que différents éléments ayant un parallèle direct chez Ramsès VI 22. 

Ce bref aperçu des sources du Nouvel Empire montre à quel point il est difficile de saisir 
les contours du Livre de la Terre dont il est pratiquement certain que la tombe de Ramsès VI 
ne livre pas un exemplaire complet, même s’il demeure le plus étendu. Face à cette situation, 
J.A. Roberson a opté dans son étude pour une vision très large du corpus, suivant en cela 
une tendance initiée par W. Barta 23. En observant la manière dont se présentent les scènes 
appartenant indéniablement au Livre de la Terre (i. e. les scènes figurant chez Ramsès VI et 
leurs pendants exacts dans les autres hypogées royaux), il a dégagé des constantes qu’il utilise 
comme autant de critères pour définir les conditions d’appartenance à un corpus du Livre de 
la Terre distinct tout à la fois des autres livres du monde souterrain et des livres du ciel. 

Ces constantes sont les suivantes :
1. Les scènes en question ne montrent pas de division se référant aux douze heures de la 

nuit, mais tendent à une division bipartite, dans laquelle s’opposeraient deux moitiés du décor ;
2. Elles sont presque toujours associées à la salle du sarcophage (seul fait exception à la règle 

l’emplacement du motif d’Aker dans la tombe de Ramsès IV) ; 
3. Elles apparaissent toujours sur les parois et jamais au plafond ;
4. Elles sont presque toujours accompagnées par une double représentation du ciel au pla-

fond (seulement absente chez Ramsès III), ce qui conduit à créer dans la chambre sépulcrale 
un microcosme réunissant les domaines chthonien et céleste 24. 

Dans la mesure où ces critères sont également partagés par les scènes qui n’avaient pu être 
rattachées jusqu’ici à aucune composition précise tout en appartenant manifestement au genre 
des livres du monde souterrain, J.A. Roberson propose de les réunir en un corpus plus vaste de 
« scènes de la Terre » (Earth scenes) au côté de celles faisant indubitablement partie du Livre de la 
Terre. Il obtient dès lors un total de soixante-dix-huit à soixante-dix-neuf tableaux constituant 
selon lui un fonds commun de « scènes de la Terre » dans lequel on aurait puisé pour décorer 
la salle du sarcophage dans les tombes royales de l’époque ramesside 25. Il en résulte que le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 179

cette scène dans le corpus élargi du LdT, 
ni celle de la variante du tableau final du 
LdC des tombes KV 8, KV 14 et KV 11 
(voir ibid., p.  205-209, no 21). Nous 
analysons la première comme une cita-
tion du LdA et la seconde comme une 
combinaison du LdC (motifs du tableau 
final) et du LdT (scène B5). Il n’y a nul 
besoin d’intégrer ces scènes au corpus du 
LdT pour justifier leur présence sur les 
parois des salles du sarcophage où elles 
apparaissent. Leur appartenance notoire 
à un livre du monde souterrain suffit à 
expliquer qu’elles aient pu trouver leur 
place au côté des « scènes de la Terre » 
pour évoquer le monde chthonien en op-
position au monde céleste. De ce point 
de vue, il nous paraît étrange que l’auteur 
reconnaisse comme telles les scènes du 
LdC chez Ramsès IX et n’accorde pas le 
même statut à la scène isolée du LdA.

	 26	 Roberson, op. cit., p. 18-19.
	 27	 Ibid., p. 20.
	 28	 Ibid., p. 19-20.
	 29	 Outre les deux scènes déjà évoquées 
(supra, n. 25), il en est une autre sur 
laquelle nous émettons des réserves. Il 
s’agit de la représentation du grand oi-
seau solaire à tête de bélier figurant dans 
les tombes KV 8, KV 14 et KV 11 (ibid., 
p. 290-291, no 61). Cette gigantesque 
représentation du ba solaire, spécifique 
du décor de la chambre sépulcrale de 
Merenptah, Taousert et Ramsès III, ne 
nous semble pas devoir être comprise 
comme un motif iconographique auto-
nome à ranger dans le corpus du LdT, 
mais comme une représentation dont la 
présence ne s’explique, dans ce contexte, 
que par le lien qu’elle entretient avec le 
sarcophage où reposait le gisant royal 
identifié à Osiris. Notre opinion est 

que sa présence vise à réaliser en trois 
dimensions le phénomène essentiel 
de l’union du ba au cadavre (tel que 
le dépeint la vignette du chapitre 89 
du Livre des morts), union à laquelle 
se superpose, dans les livres du monde 
souterrain, celle de Rê et d’Osiris (voir à 
ce sujet infra). Le fait que le sarcophage 
soit orienté en direction de cette scène 
chez Merenptah et Taousert (comme on 
peut le reconstituer d’après la disposition 
du sarcophage de Sethnakht dans la se-
conde chambre sépulcrale de la KV 14) 
nous semble de nature à accréditer cette 
interprétation. Sur la nouvelle orienta-
tion du sarcophage de Ramsès III, voir 
R.H. Wilkinson, « Symbolic Location 
and Alignment in New Kingdom Royal 
Tombs and their Decoration », JARCE 31, 
1994, p. 83, 86. 

terme de « Livre de la Terre » s’applique dans l’étude de J.A. Roberson à deux types de scènes 
qui forment respectivement ce qu’il appelle le « corpus primaire » et le « corpus secondaire ». 

Le premier comporte l’ensemble formé par les scènes et les textes figurant sur les parois 
des chambres sépulcrales des tombes royales, dès lors que ceux-ci sont reproduits au-dessous 
d’une représentation cosmographique du double ciel et qu’ils illustrent différents épisodes 
du voyage nocturne du soleil dans le monde inférieur, sans montrer la division en douze 
heures caractéristiques du Livre de l’Amdouat et du Livre des Portes, ni celle en six divisions 
spécifique au Livre des Cavernes. Le second se compose des scènes et des textes apparaissant 
sur les parois des tombes royales et privées, ainsi que sur des éléments du matériel funéraire 
(i. e. sarcophages en pierre, cercueils en bois, papyrus funéraires ou cartonnages) et montrant 
des parallèles évidents avec le corpus primaire, de même que les scènes qui leur sont associées 
dans ce contexte, sans être pour autant attestées dans d’autres sources 26. 

Cette définition élargie du corpus conduit J.A. Roberson à porter un autre regard sur le Livre 
de la Terre qu’il appréhende, non comme une composition proprement dite, mais comme un 
ensemble de scènes à caractère chthonien dans lequel il était loisible de « piocher » pour réaliser 
à chaque fois une sélection ad hoc. Aussi considère-t-il de manière significative qu’il vaudrait 
mieux parler des « Livres de la Terre » au pluriel, tout comme on peut parler des « Livres des 
morts », dont la composition diffère énormément d’un exemplaire à l’autre 27. À ce titre, il remet 
en question le statut particulier que l’on accorde généralement à l’exemplaire de Ramsès VI et 
récuse le fait qu’il doive être pris comme point de comparaison pour évaluer les autres versions. 
De son point de vue, la version de Ramsès VI ne serait qu’une compilation parmi d’autres 28.

La position de J.A. Roberson présente le très grand avantage d’offrir au lecteur le plus large 
éventail de scènes et de textes susceptibles de se rapporter au Livre de la Terre. Hormis cer-
tains cas litigieux 29, nous souscrivons à l’idée de ranger sous le vocable de « Livre de la Terre » 
la plupart des scènes dont il traite, étant toutefois entendu que nous ne saurions atteindre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 180	 florence mauric-barberio

	 30	 Cf. Roberson, op.  cit., p. 24-26. 
Le choix d’une numérotation arbitraire 
des scènes s’inscrit dans cette optique 
(ibid., p. 131, n. 462). Les conclusions 
relatives à la structure du livre qui 
apparaissent en fin d’ouvrage (ibid., 
p. 851-853) conduisent à identifier des 
types de groupements de scènes, mais 
n’entrent pas dans la question de leur si-
gnification. Seules sont traitées de façon 
détaillée les combinaisons de scènes ap-
paraissant dans les tombes KV 8, KV 14 

et KV 11 (ibid., p.  333-336) et dans le 
« Livre d’Aker » (ibid., p. 337-346). Sur 
cette désignation, voir infra, n. 43.
	 31	 Sur la version de Ramsès VI, voir 
ibid., p. 81-88 (présentation), p. 444-458 
(cryptographie), p.  567-728 (textes), 
p. 928-934 (planches). Sur la désigna-
tion des scènes, voir tableau 1. 
	 32	 Fr. Abitz, Baugeschichte und ���De�
koration des Grabes Ramses’VI., OBO 89, 
1989, p. 116-117, 133-134.

	 33	 Piankoff, Ramesses VI, pl.  139-
140. Pour Fr. Abitz (OBO 146, 1995, 
p.  142-143), ces scènes isolées forment 
la partie E du LdT. Sur une autre défi-
nition de la partie E, voir supra, n. 23. 
Pour J.A. Roberson (op. cit., p. 253-254, 
330-331), ces scènes portent les nos 42 et 
77 a-b. 
	 34	 Sur la réalisation hâtive de la salle 
du sarcophage de Ramsès VI, voir ibid., 
p. 85-88.

à une véritable certitude en ce domaine : bien que nous disposions de réels arguments pour 
reconnaître une parenté entre tous les éléments susceptibles de se rapporter au Livre de la Terre, 
nous manquons de preuves, dans l’état actuel des sources, pour affirmer de manière irréfutable 
que tous appartiennent bien au même fonds. Un point nous semble cependant discutable : 
faire du Livre de la Terre une simple collection flexible de scènes et de textes pouvant se prêter 
à différentes combinaisons revient de fait à éluder la question de son contenu et de sa structure 
interne 30. Il s’agit d’un sujet très complexe, mais qui mérite à nos yeux d’être creusé. 

Aussi voudrions-nous revenir ici sur l’examen de la version de la tombe de Ramsès VI 31. 
Quel que soit le statut que l’on donne à cet exemplaire, il demeure en effet le moins contro-
versé, puisque tout le monde s’accorde à identifier son contenu comme appartenant au Livre 
de la Terre. C’est donc sur cette version que se concentrera notre recherche et c’est en priorité 
à celle-ci que nous nous référerons dans ces pages lorsque nous emploierons le terme de « Livre 
de la Terre », ce qui ne nous empêchera pas de faire également appel à d’autres versions.

Les études de Fr. Abitz ont montré que le cadre architectural dans lequel se déploie le Livre 
de la Terre dans la tombe de Ramsès VI est demeuré inachevé 32. La double rangée de piliers 
qui encadre habituellement la fosse où repose le sarcophage est restée à l’état d’ébauche, le 
travail étant plus avancé dans la partie avant (où deux des quatre piliers ont pu être entière-
ment dégagés de la masse) que dans la partie arrière (où seules des saillies sur la paroi du fond 
marquent l’emplacement des piliers partiellement excavés). La composition occupe les parois 
latérales à la forme cintrée ainsi que les deux côtés de la paroi du fond à redans : le décor de 
ces quatre panneaux apparaît respectivement sur les planches A/D et B/C de la publication 
de A. Piankoff (fig. 1-4). À cela s’ajoutent quelques éléments isolés figurant sur les piliers du 
portique antérieur qui se rattachent au Livre de la Terre 33. 

Tel qu’il se présente dans la tombe de Ramsès VI, le Livre de la Terre est constitué d’une série 
de scènes figurées que surmontent ou côtoient des textes généralement arrangés en colonnes ; 
l’ensemble adopte une disposition en registres dont le découpage n’apparaît pas toujours clai-
rement. Textes et figures sont incisés dans le creux et en principe rehaussés de couleurs. Des 
détails, comme l’absence de mise en couleur ou le recours à l’encre noire pour la notation de 
certaines inscriptions, trahissent toutefois une exécution rapide. La question se pose dès lors 
de savoir si une telle hâte a pu nuire à la réalisation du décor. On peut ainsi se demander dans 
quelle mesure l’aspect du Livre de la Terre chez Ramsès VI reflète l’ordonnance véritable du 
modèle et si la forme qu’il revêt dans la salle du sarcophage de la KV 9 n’a pas été très largement 
tributaire des aléas de la réalisation matérielle 34. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 181

	 35	 L’usage de l’écriture normale dans 
la version du LdT de Ramsès VI est à 
souligner, car c’est le plus souvent l’em-
ploi de l’écriture rétrograde qui prévaut 
dans le contexte des  livres du monde 
souterrain, cf. Fl. Mauric-Barberio, 
« Copie de texte à l’envers dans les 
tombes royales », dans G. Andreu (éd.), 
Deir el-Médineh et la Vallée des Rois, 
Actes du colloque, musée du Louvre, 3-4 
mai 2002, Paris, 2003, p.  176-177. Sur 
l’écriture rétrograde dans la version de 
l’Osiréion, voir Roberson, JARCE 43, 
p. 97-98, 100, 104 ; id., The Book of the 
Earth, 2007, p. 460-461. On relève aussi 
des passages rétrogrades chez Moutirdis, 
ibid., p. 813, n. 3164, et infra, n. 169. 
	 36	 Noter ainsi la discordance entre 
l’orientation de la barque solaire (scène 
D4) et celle du dieu solaire criocéphale 
dans les scènes D8, D9, D10 et D11 ; voir 
Barguet, RdE 30, 1978, p. 51.

	 37	 L’emploi des termes « gauche » et 
« droite » s’entend du point de vue du 
visiteur qui progresse depuis l’entrée 
vers le fond de la tombe (voir aussi 
Roberson, op. cit., p. 28, n. 103, p. 51, 
n. 177). Il paraît légitime d’adopter ce 
point de vue dans le cas des hypogées 
royaux, car il est conforme à la logique 
de ces monuments conçus comme des 
répliques du monde souterrain, dont 
l’entrée correspond à l’entrée de la Douat 
(ibid., p. 36). De plus, la référence aux 
points cardinaux pourrait être source 
d’ambiguïté. À  l’orientation réelle du 
monument se superpose en effet une 
orientation symbolique en direction 
de l’ouest, clairement attestée dans les 
hypogées de Séthi Ier à Ramsès III par la 
reproduction des symboles de Haute et 
Basse Égypte de part et d’autre de l’axe 
de la tombe (cf. Wilkinson, JARCE 31, 
1994, p. 84 ; Roberson, op. cit., p. 52-56). 
Ce schéma se poursuit chez Ramsès VI, 

si l’on en croit la reproduction de 
Nekhbet coiffée de la double couronne 
(à gauche) face à Meresger coiffée de la 
couronne rouge (à droite) sur les parois 
de la rampe conduisant à la partie infé-
rieure de la KV 9 (cf. Abitz, OBO 89, 
1989, p. 99). 
	 38	 Les seuls cas où cette loi de pré-
séance de la gauche sur la droite n’a 
pas été pas observée apparaissent dans 
le contexte du LdA et s’expliquent par 
la priorité donnée à un autre principe, 
consistant dans l’orientation des heures 
du livre en fonction des points cardi-
naux conformément aux prescriptions 
du texte. Sur la KV 17, voir E. Hornung, 
The Tomb of Pharaoh Seti I / Das Grab 
Sethos’I., Zurich, 1991.
	 39	 Piankoff, Ramesses VI, pl.  74-
87 (Ire à Ve heure), pl. 88-100 (VIe à 
XIe heure).
	 40	 Stricker, DiscEg 28, 1994, p. 96.

La question est d’autant plus difficile à trancher que l’examen du Livre de la Terre se heurte 
d’emblée à une difficulté majeure qui tient à l’établissement de son sens de lecture. Dans sa 
publication, A. Piankoff a choisi de commencer par les scènes situées – du point de vue du 
visiteur pénétrant dans la salle du sarcophage – sur la paroi droite (i. e. partie A) et de terminer 
par celle de gauche (i. e. partie D). Ce choix s’explique par l’orientation des signes. Les hié-
roglyphes sont en effet globalement aiguillés vers la droite et, comme ils appartiennent dans 
leur immense majorité à des textes notés en écriture normale (non rétrograde), ils doivent se 
lire depuis la droite vers la gauche 35. De fait, l’orientation de la barque solaire dans la partie A, 
de même que celle du dieu solaire cheminant à pied dans les parties C et D, pourrait induire 
un sens de progression depuis la droite vers la gauche, encore que l’iconographie recèle sur ce 
point quelques éléments contradictoires 36. 

Soulignons toutefois que ce sens de lecture va à l’encontre d’une règle observée dans les 
tombes royales des XIXe et XXe dynasties, selon laquelle la décoration débute généralement 
sur le côté gauche d’une salle 37. Cette tendance, qui s’observe très clairement dans le tombeau 
de Séthi Ier 38, se retrouve dans la plupart des hypogées postérieurs. Ce principe n’est manifes-
tement pas étranger à la tombe de Ramsès VI, puisqu’il a pour le moins régi la reproduction 
du Livre de l’Amdouat dans les couloirs inférieurs de l’hypogée. En effet, la composition s’y 
déploie en commençant par les cinq premières heures sur le côté gauche et en se poursuivant 
avec les suivantes sur le côté droit 39. 

L’idée selon laquelle le début de la composition du Livre de la Terre serait à rechercher sur 
la paroi gauche de la salle du sarcophage de Ramsès VI a déjà été émise par différents auteurs. 
Ainsi Br. Stricker voyait dans la scène D1 (montrant la chapelle d’Osiris environnée par les 
ennemis châtiés) la première scène du livre 40. Fr. Abitz avait attiré l’attention sur la double 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 182	 florence mauric-barberio

	 41	 Abitz, OBO 146, 1995, p.  165, 
n.  316. Sur ce groupe hiéroglyphique, 
voir Hornung, Das Grab Sethos’I., 1991, 
pl. 3 ; H. Kees, Der Opfertanz des �����ägyp�
tischen Königs, Leipzig, 1912, p. 119-134 ; 
Roberson, op. cit., p. 449-457. 
	 42	 Voir Hornung, Les Textes de 
l’au-delà, 2007, p.  125 ; Frankfort, 
The Cenotaph of Sethi I at Abydos, 1933, 
pl. XXIII, L. 
	 43	 La scène A12 se subdivise en cinq 
tableaux différents qui correspondent, 
dans la nomenclature de Roberson, 
aux scènes nos  13-17 (Roberson, 
op.  cit., p.  170-197). On retrouve ces 
éléments sur le papyrus de Khonsou-
mès (A. Piankoff, Egyptian Religious 
Texts and Representations. Mythological 
Papyri, Text Translated with Commentary, 
BollSer 40, 3, 1957, pl. 30), où ils sont 
par ailleurs associés aux motifs appar-
tenant, chez Ramsès VI, à la scène B3. 
L’ensemble (A12 + B3) a été désigné sous 

le nom de « Livre d’Aker » par Piankoff 
(BdE 19, 1953, p. 70-74). La scène B3 est 
composée de deux tableaux formant les 
scènes nos 18-19 (cf. Roberson, op. cit., 
p. 198-204). Les scènes 13-19 correspon-
dent donc aux sept tableaux du « Livre 
d’Aker » (Book of Aker 1-7), voir ibid., 
p. 337-346. 
	 44	 Les deux barques se distinguent par 
leur proue montrant respectivement un 
enfant et un oiseau (ibid., p. 184-186). 
Il s’agit dans les deux cas d’un symbole 
de régénération, l’oiseau devant vrai-
semblablement être interprété comme 
une hirondelle annonciatrice de l’aube, 
voir D. Meeks, « Les oiseaux marqueurs 
de temps », BCLE 4, 1990, p. 44-46 ; 
Fr.  Servajean, « À  propos d’une hi-
rondelle et de quelques chats à Deir 
al-Médîna », BIFAO 102, 2002, p. 362-
364. Sur la présence de l’enfant solaire 
dans la barque de la nuit comme un 
gage anticipé de la renaissance matinale, 

voir G. Roulin, Le Livre de la Nuit. 
Une composition égyptienne de l’au-delà, 
OBO 147, 1, 1996, p. 75-76.
	 45	 Cf. Piankoff, Mythological �����Papy�
ri, 1957, p. 210-215, pl. 30 ; Roberson, 
op.  cit., p. 791, n.  3055. Voir aussi le 
papyrus de Djedkhonsouiousânkh sur 
lequel les motifs de la scène A12 sont no-
tamment associés à l’iconographie de la 
XIIe heure du LdA, cf. Piankoff, op. cit., 
p. 203-209, pl. 29 ; Roberson, op. cit., 
p. 177-178, 188-189, 340, 344, 977-980. 
L’auteur cite également le papyrus de 
Gautsushen (ibid., p. 189-191, 983-984 ; 
Piankoff, op.  cit., pl. 4) où la figure 
d’Aker tient à la fois de la scène A12 et 
de la scène A2. Sur l’association du motif 
d’Aker à des éléments finaux du Livre 
de la Nuit, voir infra, n. 245.
	 46	 Hornung, Les Textes de l’au-delà, 
2007, p. 132. Sur ce type de scènes, voir 
id., MDAIK 37, 1981, p. 217-226.
	 47	 Supra, n. 45.

représentation du roi en adoration sur la paroi gauche, et souligné la présence, à ses côtés, 
d’un groupe de signes figurant assez régulièrement à l’entrée des tombes royales et dès lors 
susceptible de marquer le début de la composition 41. À la suite de Fr. Abitz, E. Hornung a 
relevé la présence du roi sur la paroi gauche et fait le rapprochement avec le décor de l’Osiréion 
d’Abydos où les exemplaires du Livre des Cavernes et du Livre des Portes sont précédés d’une 
représentation du roi en adoration 42.

Un autre élément surtout est de nature à réfuter le sens de lecture adopté par Piankoff : 
l’existence, au sein de la paroi A, d’une remarquable scène (A12) évoquant le parcours solaire 
dans sa totalité grâce à la reproduction des deux barques figurées de part et d’autre du double 
lion Aker qui personnifie le monde souterrain où disparaît chaque nuit le soleil 43. La barque 
de la nuit plonge dans le corps d’Aker, la barque du jour en ressort, tandis que le motif central 
des bras de Noun élevant le disque solaire matérialise les forces agissant dans les profondeurs 
de la terre qui assurent la ré-émergence de l’astre 44. S’il devait y avoir dans le Livre de la Terre 
une scène qui soit comparable au tableau final du Livre des Portes, ce serait bien celle-là. Aussi 
n’est-ce certainement pas un hasard si ces deux motifs se trouvent associés sur le papyrus 
mythologique de Khonsoumès où ils sont en outre précédés par le texte d’introduction de la 
XIIe heure du Livre de l’Amdouat 45.

Le caractère conclusif de la scène A12 n’a pas manqué d’être observé. E. Hornung avait 
déjà indiqué que cette scène pouvait être considérée comme une sorte de tableau final 46. 
J.A. Roberson a également établi la comparaison entre le tableau d’Aker et les scènes de clôture 
des différents livres du monde souterrain et notamment souligné son association avec le motif 
final du Livre de l’Amdouat sur le papyrus de Djedkhonsouiousânkh 47. Plus généralement, 
son analyse rejoint la manière dont il envisage la signification symbolique de la salle du 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 183

	 48	 Roberson, op.  cit., p.  112-118, 
fig. 25.
	 49	 Ibid., p. 69. 
	 50	 Ibid., p. 83-85.
	 51	 Hornung, Les Textes de l’au-delà, 
2007, p. 124. A. Piankoff (BdE 19, 1953, 
p. 1) parle d’un « ramassis de scènes ».

	 52	 Cf. Abitz, OBO 146, 1995, p. 173. 
Noter toutefois la présence de la barque 
solaire dans la scène D4 (supra, n. 36).
	 53	 Piankoff, op. cit., p. 38, pl. XXI, 
p. 43, pl. XXIV ; Roberson, op.  cit., 
p. 668-670, 676-677, 1042-1044.
	 54	 Piankoff, op. cit., p. 12, pl. VI-VII, 
p. 17, pl. VII-VIII ; Roberson, op. cit., 
p. 574-575, 595-596, 1024-1025. 

	 55	 Piankoff, op. cit., p. 7, pl. III, p. 20, 
pl. X ; Roberson, op. cit., p. 579-580, 613, 
1029-1031.
	 56	 Piankoff, op. cit., p. 22, pl. X-XI, 
p.  23, pl.  XI ; Roberson, op.  cit., 
p. 617-620, 1034-1035. 

sarcophage des tombeaux ramessides, qui fonctionne comme un microcosme au sein de la 
tombe. Alors que l’hypogée ramesside se définit selon un axe rectiligne orienté vers l’ouest, la 
chambre sépulcrale – généralement disposée de manière perpendiculaire – est soumise à une 
organisation propre 48.

En se fondant sur l’emplacement de la variante du tableau final du Livre des Cavernes dans 
les tombes de Merenptah, Taousert et Ramsès III, J.A. Roberson a conclu que le côté droit de 
la salle du sarcophage devait être symboliquement associé à l’Orient, et que donc le côté gauche 
devait être lié à l’Occident 49. Il en déduit l’existence d’un axe mineur ouest-est, traversant la 
chambre sépulcrale et régissant par la suite la disposition du Livre du Jour et du Livre de la 
Nuit dans la décoration du plafond de la salle du sarcophage de Ramsès VI. Dans les deux 
compositions, en effet, la déesse du ciel est placée de telle sorte que sa tête est reproduite du 
côté gauche de la salle, tandis que ses pieds jouxtent le côté droit 50. Sachant que Nout avale 
le soleil au couchant et le met au monde au levant, on peut effectivement en conclure que 
la paroi latérale droite – où figure la scène A12 du Livre de la Terre dans la KV 9, comme y 
figurait autrefois la variante de l’image de clôture du Livre des Cavernes dans les KV 8, KV 14 
et KV 11 – est thématiquement liée à l’Orient.

S’il existe donc des arguments probants pour entamer la lecture du Livre de la Terre en 
commençant par la paroi gauche, il faut bien convenir que le déroulement de la composi-
tion nous échappe totalement. L’impression domine « d’avoir affaire à une suite assez lâche 
de scènes 51» dont l’ordonnance demeure tout à fait incertaine. Seules se dégagent quelques 
constantes, observées par Fr. Abitz, qui conduisent à établir une opposition entre les parties 
D/C, d’une part, et B/A, d’autre part, laquelle recouvrirait peut-être une division originelle de 
la composition en deux moitiés. Ainsi, contrairement aux parties B/A dans lesquelles figure 
régulièrement la barque solaire, les parties D/C se caractérisent par la représentation du dieu 
solaire cheminant à pied et par l’importance accordée au thème du châtiment des ennemis 52. 

Le recours aux textes pour démêler l’écheveau des scènes et tenter de trouver un fil conduc-
teur se révèle plutôt décevant. Il s’avère en effet que beaucoup d’entre eux nous sont parvenus 
sous une forme incomplète, en s’interrompant et ne livrant que des informations tronquées. 
Par ailleurs, on constate que certaines inscriptions figurent en double. A. Piankoff avait déjà 
relevé l’identité des textes I et V de la paroi D 53, ainsi que l’équivalence des textes X et XIII de 
la paroi A 54. Concernant cette même paroi A, on pourrait ajouter que le texte XX ne consti-
tue rien d’autre qu’une citation du texte V 55 et que le texte XXIII reprend mot pour mot le 
début du texte XXII 56. La répétition d’une même inscription à deux endroits différents pose 
difficulté et soulève notamment la question du rapport existant entre les textes et les images.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 184	 florence mauric-barberio

	 57	 Piankoff, op.  cit., p.  33-34, 
pl.  XVII-XVIII ; Roberson, op.  cit., 
p. 650-652, n. 2482, p. 653-654, n. 2491.
	 58	 Piankoff, op.  cit., p.  45-46, 
pl. XXV ; Roberson, op. cit., p. 685-686, 
n. 2642. Sur la paroi D, voir aussi l’em-
placement du texte XVIII (Piankoff, 
op.  cit., p.  57-58, pl.  XXXIII) que 

E. Hornung (Unterweltsbücher, p. 478-
479) relie à la scène D15, cf. Roberson, 
op. cit., p. 716-718, n. 2772. De même, 
le texte XV (Piankoff, op.  cit., p.  55, 
pl. XXXI) reproduit au-dessus de la 
scène D12 paraît se rapporter à la scène 
D13, cf. Hornung, op. cit., p. 475-476 ; 
Roberson, op. cit., p. 707-708, n. 2740. 

	 59	 Sur le schéma de répartition des 
différents éléments, voir Piankoff, 
Ramesses VI, p. 277, fig. 81, p. 293, fig. 84.
	 60	 Sauf dans quelques cas excep-
tionnels où il existe des parallèles pour 
certaines scènes, voir infra.

Peut-on se fonder sur la simple proximité d’une inscription et d’une représentation pour 
établir un lien entre elles ? Lorsque les textes sont suffisamment développés et explicites, c’est 
naturellement le contexte qui permet de trancher. À deux reprises, Piankoff a signalé des ano-
malies manifestes dans la disposition des inscriptions par rapport aux figures. Ainsi, il apparaît 
clairement que les textes XI et XII de la paroi C ont été intervertis : le premier, surmontant 
la scène C1 mais évoquant Horus-Douaty, fait en réalité référence à la scène C2 où celui-ci 
figure, tandis que le second, noté au-dessus de la scène C2, mais mentionnant Apophis et 
Khépri, aurait dû accompagner la représentation de ces derniers dans le cadre de la scène C1 57. 
De même, il semble que le texte VII de la paroi D, intercalé entre les scènes D3 (montrant 
l’image de Nout) et D4 (figurant la barque solaire sur le dos d’Aker) ne soit pas à la bonne 
place, puisqu’il fait état d’un discours de Rê à Osiris qui aurait davantage de sens dans les 
scènes où celui-ci apparaît 58. 

Une suite assez lâche de scènes assorties de textes souvent incomplets, voire redondants 
ou mal positionnés, voilà qui ne facilite pas l’étude du Livre de la Terre. Il nous semble être 
face à un puzzle embrouillé dont certaines pièces seraient de surcroît manquantes, tandis que 
d’autres feraient double emploi. Curieusement, cette situation n’est pas sans rappeler celle du 
Livre de l’Amdouat dans les 4e et 5e couloirs de la tombe de Ramsès VI, ou plus exactement 
celle des dernières heures reproduites sur le côté droit. À partir de la VIIe heure, en effet, 
toutes les divisions ont été resserrées et les décorateurs ont été contraints à des découpages et 
des superpositions de plus en plus acrobatiques, entraînant un bouleversement complet de 
l’ordonnance habituelle des scènes ainsi que de nombreuses coupures dans le texte 59. La diffé-
rence est que nous possédons pour l’Amdouat d’autres versions qui nous permettent de rétablir 
le bon agencement de la composition alors que ce n’est pas le cas pour le Livre de la Terre 60.

Ce bilan peu encourageant tendrait à confirmer l’idée selon laquelle il n’existe pas de véri-
table règle dans l’agencement des éléments constitutifs du Livre de la Terre dont l’organisation 
serait à regarder comme très flexible, voire aléatoire. De fait, nous sommes dans l’impossibilité 
d’en proposer une lecture globale cohérente. Des avancées ponctuelles peuvent cependant 
être faites. En ce qui nous concerne, nous avons dirigé nos recherches dans deux directions 
différentes qui se sont révélées complémentaires. D’une part, nous avons tenté d’expérimenter 
de nouveaux rapports texte/image et, d’autre part, cherché à remettre les scènes du Livre de la 
Terre de la version de Ramsès VI en perspective avec celles du Livre des Cavernes qui possède, 
quant à lui, une structure bien définie. Ce sont les résultats de nos observations que nous 
voudrions présenter ici.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 185

	 61	 Sur la scène A10, cf. Roberson, 
op. cit., p. 219-222 (no 25).
	 62	 Supra, n. 20. Voir aussi Manassa, 
ÄAT 72, 2007, p. 14, n. 9. Tous ces sar-
cophages sont conservés in situ, sauf 
celui de Ramsès III dont la cuve est à 
présent au Louvre et le couvercle au 
Fitzwilliam Museum de Cambridge (voir 
Mauric-Barberio, BIFAO 104, p. 443, 
n. 194). Excepté chez Ramsès III où la 
scène A10 apparaît à l’intérieur de la 
cuve (côté chevet), le motif de la scène 
A10 est reproduit à l’extérieur, au niveau 
des pieds. Sur l’extérieur de la cuve de 
Ramsès  III, voir A. Dodson, JEA 72, 
1986, p. 196-198, pl. XIX-XX. Sur l’in-
térieur, voir E. de Rougé, Notice des 
monuments exposés dans la galerie d’anti�
quités égyptiennes, salle du rez-de-chaussée 
et palier de l’escalier sud-est au musée 
du Louvre, Paris, 18776, p.  175-176 ; 
Roberson, op. cit., p. 989-990 (avec cro-
quis particulièrement intéressant d’après 
G. Seyffarth, Beitraege zur Kenntnis 
der Literatur, Kunst, Mythologie und 
Geschichte des Alten Aegypten, Leipzig, 

1826). Des extraits de textes relatifs à la 
version du LdT figurant à l’intérieur du 
sarcophage de Ramsès III ont été cités 
par E. von Bergmann (« Der Sarkophag 
des Nesschutafnut in der Sammlung 
ägyptischer Alterthümer des österr. 
Kaiserhauses », RecTrav 6, 1885, p.  131-
165). Voir Roberson, op.  cit., p. 839, 
n. 3267. 
	 63	 Supra, n. 21. Sur les sarcophages 
tardifs, la scène A10 est en principe si-
tuée à l’extérieur, du côté du chevet. La 
tombe d’Osorkon II contenait aussi une 
reproduction de la scène A10 (face à la 
scène A6) limitée aux seuls éléments 
iconographiques, voir G. Roulin, « Les 
tombes royales de Tanis : analyse du pro-
gramme décoratif », dans Ph. Brissaud, 
Chr. Zivie-Coche (éd.), Tanis. Travaux 
récents sur le Tell Sân el-Hagar, MFFT 
1987-1997, 1998, p. 247-249 ; Roberson, 
op. cit., p. 96-99, 951-952.
	 64	 Pour l’édition synoptique de ce 
texte dans les versions tardives, voir 
Manassa, op.  cit., p.  58-60, pl.  39-42. 
Voir aussi Roberson, op. cit., p. 839-842, 

1058-1061. Pour une citation de ce texte 
chez Ramsès VI, voir infra, n. 66.
	 65	 Piankoff, BdE 19, 1953, p.  21, 
pl.  X ; Hornung, Unterweltsbücher, 
p. 441-442 ; Roberson, op. cit., p. 614-
615 (texte 23).
	 66	 Manassa, op.  cit., p.  58, pl.  42 
(…wnw.wt ʿḳ(w) kkw ẖr ṯbty=f(y)…) ; 
Roberson, op.  cit., p.  842, n.  3281. 
Il y a manifestement eu confusion 
entre les formes ʿp et ʿḳ (sur l’em-
ploi de ʿpỉ en variante de ʿḳ, cf. Wb 
I, 179, 15). Sur le texte horizontal chez 
Ramsès VI, voir Piankoff, loc. cit. ; id., 
Ramesses VI, pl. 115 ; l’identification du 
texte horizontal comme une citation de 
l’inscription attestée sur les sarcophages 
a été reconnue par Chr. Beinlich-Seeber 
(« Ein römerzeitliches Sargfragment in 
Marseille », dans A. Brodbeck (éd.), Ein 
ägyptisches Glasperlenspiel, Ägyptologische 
Beiträge für Erik Hornung aus seinem 
Schülerkreis, Berlin, 1998, p. 24, n. 44), 
qui associe par ailleurs la scène A10 au 
texte XXI. Voir aussi Roberson, op. cit., 
p. 615, n. 2344.

2.  nouvelles associations de texte et d’image

Nous avons pris comme point de départ de notre réflexion le cas de la scène A10 (fig. 5, 6) 61. 
Cette scène est très intéressante car – fait exceptionnel – il en existe de nombreux parallèles, les 
uns antérieurs et les autres postérieurs au règne de Ramsès VI. Les premiers apparaissent sur 
les sarcophages royaux de l’époque ramesside 62, tandis que les seconds sont essentiellement 
attestés sur des sarcophages de l’époque tardive 63. Dans toutes ces sources, tant ramessides 
que postérieures, le motif de la scène A10 est régulièrement accompagné d’un texte qui ne 
figure pas, en tant que tel, chez Ramsès VI 64. Dans la KV 9, c’est le texte XXI de la paroi A 
qui passe pour former la légende de cette scène 65.

2.1.  Nouvelle attribution du texte XXI à la scène A6

Au vu de tous ces parallèles, la situation de la scène A10 sur la paroi droite de la salle du 
sarcophage de Ramsès VI paraît bien singulière (fig. 5 a). Il est en effet remarquable que les 
inscriptions qui accompagnent la scène sur les sarcophages, depuis le règne de Siptah jusqu’à la 
XXXe dynastie, montrent un aspect si homogène et qu’elles diffèrent si radicalement de celles 
qui côtoient la représentation dans la KV 9. De fait, selon nous, le texte XXI et la scène A10 
ont été jusqu’ici associés par erreur. À y regarder de plus près, on constate en effet que la scène 
est surmontée chez Ramsès VI d’une courte ligne de texte wnw.wt ʿ p(w) kkw ẖr ṯb[t] qui s’avère 
être une citation de l’inscription attestée sur les versions des sarcophages 66. D’après nous, c’est 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 186	 florence mauric-barberio

	 67	 Sur la scène A6, voir Piankoff, 
BdE 19, 1953, p. 15-16 ; Hornung, Un�
terweltsbücher, p. 436-437 ; Roberson, 
op. cit., p. 222-223 (no 26), 599-600.
	 68	 Piankoff, op. cit., p. 21, pl. X, 5-7 ; 
Hornung, op. cit., p. 442 ; Roberson, 
op. cit., p. 614.
	 69	 La gémination du verbe tend à 
orienter l’analyse vers une forme nomi-
nale. L’emploi indépendant de la formule 
d’introduction nn n nṯrw m sḫr pn, sui-
vie d’une forme nominale, est attesté 
dans Darnell, OBO 198, 2004, p. 457. 
Notons toutefois que cette formule est 
le plus souvent suivie d’une forme cir-
constancielle, cf. A.J. Baumann, The 
Suffix Conjugation of Early Egyptian as 
Evidenced in the Underworld Books, UMI 
1998, p. 105-107. Des exemples de formes 
sȝȝ circonstancielles semblent par ailleurs 
attestés dans le LdT (cf.  Darnell, 
op. cit., p. 156-157 ; Roberson, op. cit., 
p. 404-406). On ne peut donc exclure 

cette possibilité (Darnell, op.  cit., 
p.  158 ; Roberson, op.  cit., p.  614). 
Sur le sens de la préposition ḫnt/ḫnty 
qui semble parfois seulement signifier 
« dans », voir E. Hornung, Das Amduat. 
Die Schrift des verborgenen Raumes, II, 
Übersetzung und Kommentar, ÄgAbh 7, 
1963, p. 58, n. 32.
	 70	 La forme ntsn wṯs=sn impliquerait 
un sens futur (cf. GEG § 227) qui ne 
semble pas de mise ici : c’est pourquoi 
on lui préfère la lecture ntsn wṯs(w) et 
son pendant (ỉn) ʿwy=sn wṯs(w) dans le 
cadre d’une cleft sentence. Notons ce-
pendant que la lecture ntsn du groupe 

��

��
�
��
� n’est pas entièrement assurée. On 

pourrait éventuellement rattacher à ce 
qui précède le premier élément (à lire 
n(y)t), en en faisant une graphie de nt(y)t 
« ce qui est », et relier le second à la forme 
wṯs=sn, qui serait dès lors à comprendre 
comme un aoriste (ỉw)=sn wṯs=sn. Le 
tout pourrait se traduire : « c’est dans 

la salle qui anéantit ce qui existe qu’ils 
gardent les deux bras qui anéantissent. 
Ils soulèvent leur disque et ce sont leurs 
bras qui élèvent Rê ». Nous remercions 
Pierre Grandet pour l’aide qu’il nous a 
apportée dans l’analyse de ce passage. 
	 71	 Le cas le plus frappant est celui de 
la déesse štȝyt figurée dans la scène D3. 
Son nom est orthographié de manière 
différente et présente, dans certaines 
légendes, le déterminatif 

�

� ; idem 
dans le texte XVIII de la paroi D, voir 
Piankoff, op. cit., p. 44-45, pl. XXXIII, 
3-7 ; Roberson, op. cit., p. 673, 675, 716. 
Quant à son pendant masculin pn štȝy 
(voir à ce sujet, infra, n. 108), il est géné-
ralement pourvu du déterminatif divin, 
auquel est parfois associé le déterminatif 
de lieu ; voir Piankoff, op. cit., p. 64 ; 
Roberson, op. cit., p. 760 (qui semble 
comprendre ce nom comme un topo-
nyme, ibid., p. 164). 

ce texte tronqué qu’il faut regarder comme constituant, chez Ramsès VI, la légende – certes 
très incomplète – de la scène A10.

Quant au texte XXI, nous pensons qu’il faut le mettre en relation avec une autre scène du 
Livre de la Terre, en l’occurrence la scène A6, située immédiatement au-dessus, précisément 
dépourvue de texte d’accompagnement en dehors des quelques inscriptions insérées dans le 
champ même de l’image 67. Cette nouvelle attribution repose sur le contenu du texte XXI 
qui évoque l’action de deux bras dans la salle d’anéantissement (ḥtmyt) ainsi que l’élévation 
conjointe de Rê 68.

nn n nṯrw m sḫr pn	 Ces dieux se présentent ainsi :
sȝȝ=sn ʿwy ḥtmyw ḫnt{y} ḥtmyt	 c’est dans la salle d’anéantissement qu’ils gardent les deux 

bras qui anéantissent 69.

ntsn wṯs=sn (pour wṯs(w)) ỉtn=sn	 Ce sont eux qui soulèvent leur disque
(ỉn) ʿwy=sn wṯs(w) rʿ	 et ce sont leurs bras qui soulèvent Rê (…) 70.

Si les deux scènes A10 et A6 se caractérisent bien chacune par le motif de deux bras sortant 
de terre et s’élevant en direction d’un disque solaire, la mention de la salle d’anéantissement 
semble davantage parler en faveur de la scène A6 dans laquelle la déesse ḥtmyt personnifiant 
cette place de destruction figure en position centrale. Le fait qu’un déterminatif de lieu soit 
associé au nom de ḥtmyt dans le texte XXI ne nous paraît pas de nature à infirmer l’hypothèse 
selon laquelle cette inscription pourrait se référer à la déesse de la scène A6. On relève en effet 
dans le Livre de la Terre plusieurs exemples de graphies qui, sous des dehors de toponymes, 
s’appliquent manifestement à des divinités 71.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 187

	 72	 Cela, même dans la définition la 
plus stricte d’un corpus limité à la ver-
sion de Ramsès VI. La question ne se 
pose pas si l’on suit la définition large 
du corpus adoptée par Roberson. 
	 73	 E. Hornung, Die Nachtfahrt der 
Sonne, eine altägyptische Beschreibung des 
Jenseits, Zurich, Munich, 1991, p. 87-107 ; 
id., Les Textes de l’au-delà, 2007, p. 77-78, 
100, 116-117 ; Barta, MÄS 42, 1985, 
p. 80-82, 99, 115-116 ; id., MÄU 1, 1990, 
p.  59-60 ; Manassa, ÄAT  72, 2007, 
p. 238-239.
	 74	 Dans les Textes des sarcophages (CT ), 
l’union de Rê et d’Osiris semble avoir 
lieu à la fin de la nuit, dans le contexte 
imminent de la réapparition du soleil 

dans l’horizon oriental. Cf. H. Willems, 
Chests of Life. A Study of the Typology 
and Conceptual Development of Middle 
Kingdom Standard Class Coffins, Leyde, 
1988, p. 151-154 ; id., The Coffin of Heqata 
(Cairo JdE 36418). A Case Study of �����Egyp�
tian Funerary Culture of Early Middle 
Kingdom, OLA 70, 1996, p. 262-267 ; id., 
« The Embalmer Embalmed. Remarks on 
the Meaning of the Decoration of Some 
Middle Kingdom Coffins », dans J. Van 
Dick (éd.), Essays on Ancient Egypt in 
Honour of Herman Te Velde, Groningue, 
1997, p. 361-364. Sur l’union de Rê et 
Osiris, voir également Ph. Derchain, 
Le papyrus Salt 825 (B.M. 10051), rituel 
pour la conservation de la vie en Égypte, 

Bruxelles, 1965, p. 35-37 ; J. Van Dick, 
« The Birth of Horus According to the 
Ebers Papyrus », JEOL 26, 1979-1980, 
p.  19-23 ; Darnell, OBO 198, 2004, 
p.  374-424 ; A. Spalinger, « The Rise 
of the Solar-Osirian Theology in the 
Ramesside Age : New Points d’Appui », 
dans B. Rothöhler, A. Manisali (éd.), 
Mythos & Ritual. Festschrift für Jan ����Ass�
mann zum 70. Geburtstag, Munich, 2008, 
p. 257-275 ; id., The Great Dedicatory 
Inscription of Ramesses II. A Solar-Osirian 
Tractate at Abydos, Leyde, Boston, 
2009 (particulièrement, p. 99-102, 113, 
117-120).

Avec sa mention de l’ouest (à droite) et de l’est (à gauche), la scène A6 évoque de manière 
synthétique la course solaire qui s’effectue entre ces deux pôles et qui est sous-tendue par 
l’intervention des forces du monde inférieur assurant la ré-émergence de l’astre hors des pro-
fondeurs de la Douat. Le fait que la déesse ḥtmyt soit elle-même représentée en train d’élever 
le disque nous semble traduire l’idée que la renaissance solaire passe nécessairement par la 
destruction des ennemis susceptibles d’entraver le processus de régénération dans le monde 
souterrain. Aussi conviendrait-il d’associer le texte XXI de la paroi A, non plus à la scène A10, 
mais à la scène A6.

2.2.  Nouvelle portée du texte accompagnant la scène A10 sur les sarcophages

Un nouveau regard sur l’inscription accompagnant la scène A10 sur les sarcophages royaux 
ramessides et les sarcophages plus tardifs (fig. 5b-6) paraît aussi nécessaire, car la présence 
d’une citation de ce texte dans la tombe de Ramsès VI conduit à l’intégrer de plein droit au 
corpus du Livre de la Terre 72, et cela d’autant plus qu’elle entre en résonance avec d’autres 
scènes présentes dans la chambre sépulcrale de la KV 9 et qu’elle livre des informations pouvant 
aider à leur compréhension. Par sa construction, ce texte permet d’établir un lien entre deux 
phénomènes complexes qu’il met clairement en parallèle : l’union de Rê et d’Osiris, d’une part, 
et le processus de l’écoulement du temps, d’autre part.

Pour l’intelligence de notre propos, rappelons ici certaines données concernant le thème 
essentiel de l’union de Rê et d’Osiris. Il s’agit, dans les livres du monde souterrain, du phéno-
mène central de la course nocturne qui a généralement lieu à mi-parcours. Dans le Livre de 
l’Amdouat et le Livre des Portes qui comportent chacun douze sections correspondant aux douze 
heures de la nuit, l’union de Rê et d’Osiris se produit à la VIe heure 73. Dans ces compositions, 
il est indéniable que le phénomène se joue au cœur de la Douat et prend sa source dans la 
partie la plus profonde du monde souterrain 74.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 188	 florence mauric-barberio

	 75	 Cf.  Hornung, Die Nachtfahrt 
der Sonne, 1995, p. 95 ; id., L’esprit du 
temps des pharaons, Paris, 1996, p. 107, 
195 ; W. Barta, « Osiris als Mutterleib 
des Unterweltlichen Sonnengottes 
in den Jenseitsbüchern des Neuen 
Reiches », JEOL 29, 1985-1986, p. 98-105 ; 
A. Niwiński, « The Solar-Osirian Unity 
as Principle of the Theology of the “State 
of Amun” in Thebes in the 21th ���Dy-
nasty », JEOL 30, 1987-1988, p. 89-106 ; 
J. Assmann, Mort et au-delà dans l’Égypte 
ancienne, Monaco, 2003, p.  285-289, 
305-307 ; Manassa, ÄAT 72, p.  59-60, 
65-66, 386-388, 430-435. Sur Rê comme 
ba d’Osiris, cf. E. Hornung, Das Buch 
der Anbetung des Re im ���������������Westen��������� (�������Sonnen�
litanei) nach den Versionen des Neuen 
Reiches, I, AegHelv 2, 1975, p. 200, II, 
Übersetzung und Kommentar, AegHelv 3, 
1976, p. 86. Voir aussi Barta, MÄS 42, 
1985, p. 12-15, 37-39.
	 76	 Ainsi dans le spell 335 (CT 
IV, 276 a-281 a) qui se prolonge dans 
le chapitre 17 du Livre des morts, 
cf. S. Bickel, « Die Jenseitsfahrt des 

Re nach Zeugen der Sargtexte », dans 
A. Brodbeck (éd.), Ein ägyptisches �����Glas�
perlenspiel, Ägyptologische Beiträge für 
Erik Hornung aus seinem Schülerkreis, 
Berlin, 1998, p. 48-49. Voir aussi supra, 
n. 74. Sur le papyrus d’Ani, la vignette 
montre les deux bas sous la forme de 
deux oiseaux, l’un à tête de faucon sur-
monté du disque solaire (Rê) et l’autre 
à tête humaine coiffé de la couronne 
blanche (Osiris). Cf. T.  DuQuesne, 
« The Osiris-Re Conjunction with 
Particular Reference to the Book of 
the Dead », dans B. Backes, I. Munro, 
S. Stör (éd.), Totenbuch-����������������Forschungen�����, ���Ge�
sammelte Beiträge des 2. Internationalen 
Totenbuch-Symposiums, Bonn, 25. bis 29. 
September 2005, SAT 11, 2006, p. 23-33, 
fig. 1 ; J. Berlandini-Keller, « “Gisants” 
et “Double-gisants” au Nouvel Empire », 
DossArch hors série no 9, 2003, p. 59. 
	 77	 Voir les objectifs du dieu so-
laire énoncés au début du LdC. 
Cf. A. Piankoff, Le Livre des Quererts, 
Le  Caire, 1946, p.  9, pl.  VI, 2-3 ; 
Hornung, Unterweltsbücher, p.  317 ; 

J. Assmann, Re und Amun. Die Krise 
des polytheistischen Weltbildes im �����Ägyp�
ten der 18.-20. Dynastie, OBO 51, 1983, 
p. 89-90 ; Darnell, OBO 198, 2004, 
p. 302, n. 126 ; Manassa, op. cit., p. 66, 
n. 366. 
	 78	 À  partir de ce moment, le ba 
d’Osiris paraît doté d’une existence in-
dépendante, distincte de Rê, à la suite 
de qui il chemine jusqu’à l’extrémité du 
monde souterrain. Dans le tableau final, 
on le voit quitter la Douat à bord de la 
barque solaire. Cf. Hornung, op. cit., 
p.  422, fig.  80 ; Niwiński, JEOL 30, 
1987-1988, p. 90. 
	 79	 Piankoff, BdE 19, 1953, p. 39 (scène 
D1) ; ibid., p. 48-49, pl. XXVI, 8-XXVII, 
2 (scène D7) ; Hornung, op. cit., p. 458, 
469 ; Roberson, op. cit., p. 307, n. 1178, 
p. 683, n. 2634-2635 (no 70) ; p. 291-292, 
691-693 (no 62).
	 80	 Piankoff, op. cit., p. 45, pl. XXV, 
3 ; Hornung, op. cit., p. 464 ; Roberson, 
op. cit., p. 273, n. 1027, p. 672-673.

L’union des deux dieux s’effectue en principe sur le modèle anthropologique de l’union 
du ba au cadavre. Le premier représente l’élément mobile (auquel est assimilé Rê) qui vient 
périodiquement ranimer le cadavre inerte (incarné par Osiris). Dans ce schéma, Osiris et Rê 
sont compris comme formant les composantes complémentaires d’une seule et même entité à 
dimension cosmique. Dans ce cas, on peut dire que le cadavre de Rê équivaut à Osiris et que 
le ba d’Osiris équivaut à Rê 75. Il existe cependant une tradition, issue des Textes des sarcophages 
et se poursuivant dans le Livre des morts, selon laquelle l’union de Rê et d’Osiris serait celle 
de leurs bas respectifs. On parle alors, au duel, de deux bas ou d’un double ba (bȝwy) corres-
pondant respectivement au ba de Rê et au ba d’Osiris réunis 76. Dans le Livre des Cavernes et 
le Livre de la Terre, la situation est assez complexe car l’union de Rê et d’Osiris s’effectue selon 
des modalités qui semblent participer de ces deux conceptions.

Ainsi, l’idée que Rê pénètre en tant que ba dans le monde inférieur pour s’unir à son ca-
davre, qui équivaut en même temps au cadavre d’Osiris, demeure tout à fait centrale 77. Dans 
le même temps, il est fait mention du ba d’Osiris : dans le Livre des Cavernes, celui-ci entre en 
scène au moment de la réanimation du dieu, consécutive à son union avec Rê 78 ; dans le Livre 
de la Terre, les choses sont moins claires, mais il est plusieurs fois question du ba d’Osiris 79 et 
il existe une mention du double ba (bȝwy) dans la scène D3 qui constitue la variante de la 
scène de Nout apparaissant à la Ve division du Livre des Cavernes 80.

Dans ces deux compositions, les rapports entretenus par Rê et Osiris semblent avoir été 
envisagés de façon différente selon que l’on a posé, ou non, une équivalence entre leurs bas ou 
entre leurs cadavres. Considérés séparément, Rê et Osiris peuvent être compris comme possédant 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 189

	 81	 L’une des premières expressions 
plastiques des deux bas se trouve dans 
la tombe de Toutânkhamon avec la 
forme du gisant royal flanqué de deux 
oiseaux. Cf.  Berlandini-Keller, 
loc. cit. ; C.N. Reeves, The Complete 
Tutankhamun. The King. The Tomb. The 
Royal Treasure, Londres, New York, 1990, 
p. 137 (no 331‌a).
	 82	 Hornung, Theben 11, 1990, p. 125-
126, pl. 92b ; Manassa, ÄAT 72, 2007, 
p. 55-58, pl. 32-37 ; Roberson, op. cit., 
p. 219-222, 949-952.
	 83	 Hornung, loc. cit. La mention ap-
paraît dans la première colonne de droite, 
sous le début du texte qui commence 
de manière horizontale. Voir Roberson, 
op. cit., p. 1059.
	 84	 Sur ce texte, voir Myśliwiec, 
BIFAO 81-suppl., 1981, p.  96-100, 
fig. 2-6 ; Hornung, loc. cit. ; Darnell, 
OBO 198, 2004, p.  153-159 ; Manassa, 
op. cit., p. 58-60, pl. 39-42 ; Roberson, 
op. cit., p. 839-842, 1058-1061. 
	 85	 La forme ʿḳ(w) serait à analyser 
comme un pseudo-participe malgré 
l’absence de la désinence féminine. 
La graphie du mot ẖȝt comporte les 

traits du pluriel comme souvent dans le 
LdC et le LdT (voir Roberson, op. cit., 
p. 398-401).
	 86	 La forme sḥḏ(w) correspondrait 
à un sḏm=f passif (GEG, §§ 419-423). 
L’identité de l’image mystérieuse pose 
difficulté, mais il est possible que cette 
désignation, également attestée dans le 
LdC, fasse référence au corps démembré 
d’Osiris (infra, n. 173). Le personnage 
central de la scène A10 est figuré debout 
et représente Osiris redressé par l’action 
des rayons solaires qui ont pénétré son 
cadavre et son corps démembré. On 
pourrait comprendre que sa dépouille gît 
sous ses pieds, dans les ténèbres, comme 
une chrysalide abandonnée dont il se 
serait extrait. 
	 87	 Bien que toutes les versions confir-
ment la lecture ʿḳ=f, on peut hésiter 
entre les deux traductions en raison de 
la confusion possible entre les formes 

ʿḳ et ʿp (supra, n. 66). Si l’on s’en tient 
à la lecture ʿḳ=f, on peut comprendre 
que le ba d’Osiris entre dans le cadavre 
à la suite de Rê, soit parce que, associé 
à Rê, il est lui-même impliqué dans le 
processus d’union de Rê à Osiris, soit 

parce que envisagé indépendamment 
de Rê, il s’unit à son propre cadavre 
après que Rê s’est uni au sien (sachant 
que les deux cadavres ne font qu’un). 
L’argument qui pourrait cependant faire 
pencher en faveur de la lecture ʿp=f est 
l’existence, dans le LdT, de nombreuses 
mentions évoquant les « âmes-ba » che-
minant à la suite (m-ḫt / ḫtw) du dieu 
solaire, tandis que leur cadavre demeure 
sur place. Voir Piankoff, BdE 19, 1953, 
pl. I, 5-6 ; IV, 8 ; V, 1 ; VI, 7-8 ; IX, 4-5 ; 
XI, 3-4 ; XVII, 3 4 ; XVIII, 1 ; XVIII, 6-7 ; 
XX, 5 ; XX, 8-9 ; XXI, 5-6 ; XXIV, 8 ; XX-
VII, 4 ; XXVIII, 1-2 ; XXVIII, 8-XXIX, 
1 ; XXX,3 ; XXXIV, 8-9 ; Roberson, 
op.  cit., p. 576, 583, 584, 569, 592, 617, 
650, 653, 660, 661, 676, 668, 691, 698, 
694, 722. On trouve des mentions simi-
laires dans le LdC, cf. Piankoff, Quererts, 
1946, pl. XIV, 9-XV, 1 ; XXVIII, 8-9 ; 
LXXXVI, 6 (et infra, n. 97). Voir aussi 
S. Wiebach-Koepke, Phänomenologie 
der Bewegungsabläufe im ������������Jenseitskon�
zept der Unterweltbücher Amduat und 
Pfortenbuch und der liturgischen «����Son�
nenlitanei», I, ÄAT 55, 2003, p. 193-195 ; 
Manassa, op. cit., p. 59-60, n. e.

chacun leur propre ba et leur propre cadavre. Le plus souvent, toutefois, il y a coïncidence 
entre le cadavre de Rê et le cadavre d’Osiris qui se confondent en un seul corps. Ce cadavre 
unique, reposant au fond de la Douat, se trouve dès lors pourvu de deux bas, destinés l’un et 
l’autre à descendre dans les profondeurs du monde souterrain pour s’unir à lui 81.

Retournons à la scène A10. L’inscription figurant sur les sarcophages royaux et tardifs se 
rapporte à la figure centrale momiforme (encadrée par deux cobras) qui, dans toutes les versions 
hormis celle de la tombe de Ramsès VI, se trouve à la fois surmontée par un disque et par la 
figuration d’une étoile, valant vraisemblablement pour la notation du terme wnwt « heure 82». 
Le texte fait référence à Osiris que la version du sarcophage de Ramsès IV désigne expressé-
ment comme nṯr pn wsỉr ḫnt(y)-ỉmntt « ce dieu Osiris qui préside à l’Occident » (fig. 5b) 83. Il 
y est question de son cadavre pénétré non seulement par les rayons de la lumière solaire, mais 
également par les heures qui, une fois entrées, semblent disparaître dans les ténèbres et dont 
le dieu devient alors le gardien 84. 

nṯr pn m sḫr pn		  (…) Ce dieu se présente ainsi :
stwt rʿ ʿḳ(w) m ẖȝt=f		  les rayons de Rê sont entrés dans son cadavre 85,
sḥḏ(w) kkw ẖr ṯbty=f(y)		  de sorte qu’ont été illuminées les ténèbres sous ses
  sšm štȝ ẖr rdwy=fy		  sandales et l’image mystérieuse sous ses pieds 86.

bȝ=f  ʿḳ=f ḫtw rʿ		  Son ba entre derrière Rê / se déplace à la suite de Rê 87.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 190	 florence mauric-barberio

	 88	 Par analogie avec la proposition 
suivante, on est tenté de rétablir ici 
un pluriel, d’autant que la graphie 
paraît mieux en accord avec un pseudo-
participe au pluriel qu’au féminin 
singulier. 
	 89	 Nous remercions Pierre Grandet 
pour sa précieuse relecture du texte.
	 90	 Piankoff, Ramesses VI, pl.  115. 
Le dessin de la tête de faucon n’est 
pas reproduit dans id., BdE 19, 1953, 
pl. A (= fig. 1). La partie inférieure de 
la scène A2 correspond à la scène 64 
dans Roberson, op.  cit., p. 294-299, 
tandis que la partie supérieure équi-
vaut à la scène 71 (ibid., p. 312-318). La 
légende de la scène A2 désigne le cadavre 
comme étant celui d’Akhty (ẖȝt ȝḫty), 

ibid., p. 588-589 ; Piankoff, op. cit., p. 8, 
pl. II, 3 ; Hornung, Unterweltsbücher, 
p. 430. Il s’agit donc du cadavre du dieu 
solaire qui est assimilé à Osiris, cf. id., 
MDAIK 37, 1981, p. 225-226, fig. 9. Sur 
les papyrus de Padiamon, Khonsourenep 
et Imenemsaouef datant de la Troisième 
Période intermédiaire, le gisant est clai-
rement identifié à Osiris par l’ajout des 
déesses Isis et Nephthys. Voir Piankoff, 
Mythological Papyri, 1957, pl. 10-11 ; id., 
Egyptian Religion 3, 1935, p.  139-157 ; 
M. Étienne (éd.), Les portes du ciel. Vi�
sions du monde dans l’Égypte ancienne, 
Catalogue d’exposition, Paris, musée du 
Louvre, 6 mars – 29 juin 2009, Paris, 2009, 
p. 120, no 80.

	 91	 Piankoff, BdE 19, 1953,  p. 9 ; 
Darnell, OBO 198, 2004, p. 155, p. 220, 
n. 206 ; Roberson, op. cit., p. 295, 587. 
Le signe , très peu lisible, n’est pas 
reproduit dans Hornung, Unterwelts�
bücher, p. 430, fig. 83. Sur la lecture 
inversée de ỉmy rʿ, voir A. Erman, Ägyp�
tische Grammatik, Berlin, 19284, § 230 ; 
M. Malaise, J. Winand, Grammaire 
raisonnée de l’égyptien classique, AegLeod 
6, 1999, § 123 ; Manassa, ÄAT 72, 2007, 
p. 119, n. 265.
	 92	 Piankoff, op. cit., p. 43, pl. XXIII, 
7/9 ; Hornung, op.  cit., p. 462-463 ; 
Roberson, op. cit., p. 666-667. Sur la 
scène D2, ibid., p. 213-218 (no 24).

nṯr pn m sḫr pn		  Ce dieu se présente ainsi :
wnw(.w)t rʿ ʿḳw m ẖȝt=f		  les heures de Rê sont entrées dans son cadavre 88,
  m ḥʿw=f		  dans ses membres.

sȝw=f wnw.wt ʿḳw m kkw ẖr ṯbty=f(y)	 C’est sous ses sandales qu’il garde les heures qui sont 
	 entrées dans les ténèbres.

ỉʿrty=f(y) sȝȝ=sn sw r ḏt (n)ḥh		  Ses deux uraei le gardent pour toujours et à jamais 
	 (…) 89.

La première partie du texte évoque l’entrée dans le cadavre osirien de la lumière solaire qui 
matérialise l’union de Rê et d’Osiris dans le monde souterrain. La scène A2 du Livre de la Terre 
en livre la parfaite illustration en montrant, dans sa partie inférieure, le cadavre allongé, touché 
par l’extrémité d’un rayon provenant d’un grand disque pourvu d’une tête de faucon 90. La 
présence de l’inscription ẖȝ(t) ỉmy(t) rʿ « cadavre dans lequel est Rê », notée sur le corps même 
du gisant, indique bien que le dieu solaire y a pénétré et l’a investi 91. 

Dans le même temps, le cadavre de la scène A2 est placé au centre d’un motif composé de 
douze disques alternant avec douze étoiles disposés en arc de cercle. Il paraît assuré qu’une 
telle représentation fait référence aux heures de la course solaire, comme le confirme une 
autre scène du Livre de la Terre (D2) où ce même thème iconographique est assorti d’un texte 
mentionnant les heures wnw.wt 92. Là, les heures semblent placées sous la garde d’un dieu 
momiforme anonyme, flanqué de deux uraei, selon un schéma qui évoque certains traits de 
l’iconographie de la scène A10 et certaines données du texte accompagnant celle-ci sur les 
sarcophages royaux et tardifs. 

Dans la scène A2, le lien existant entre le cadavre pénétré par la lumière solaire et la thé-
matique des heures ne s’exprime pas uniquement par l’image, mais également par le texte. En 
effet, l’inscription qui surmonte immédiatement le gisant paraît désigner ce dernier sous le 
nom de wn(w)ty (nom de relation dérivé apparemment du terme wnwt) et débute ainsi :

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 191

	 93	 Piankoff, op. cit., p. 9, pl. V, 2-3 
(que nous suivons ici) ; Hornung, 
op.  cit., p.  431 ; Roberson, op.  cit., 
p. 585-586.
	 94	 Sur l’association du ba à la lu-
mière et l’illumination du cadavre, voir 
Hornung, AegHelv 2, 1975, p.  129 ; 
id., AegHelv 3, 1976, p. 78. Voir aussi 
Manassa, ÄAT 72, 2007, p. 430-431. 
Plus généralement le disque, manifes-
tation visible et lumineuse de Rê, est 
compris comme le ba du dieu solaire, 
voir Fr. Labrique, « Le ba-uni de 
Khonsou-Thot, juge et partie », dans 
N. Belayche et al. (éd.), Nommer les 
Dieux. Théonymes, épithètes, épiclèses dans 
l’Antiquité, Recherches sur les rhétoriques 
religieuses 5, Rennes, 2005, p. 310.

	 95	 E. Hornung, Das Buch von den 
Pforten des Jenseits nach den Versionen des 
Neuen Reiches, I, Text, AegHelv 7, 1979, 
p. 388, II, Übersetzung und Kommentar, 
AegHelv 8, 1980, p. 274, 292.
	 96	 Piankoff, Quererts, p. 56, 71. Cette 
interprétation a été remise en cause par 
Hornung (Unterweltsbücher, p. 380-381).
	 97	 Frankfort, EES 39, 1933, pl. XXX-
VIII : ʿpp bȝ n nṯr pn m-ḫt rʿ « c’est à 
la suite de Rê que chemine le ba de 
ce dieu ». Ce passage n’est pas repro-
duit dans les planches de la publication 
du LdC (Piankoff, op.  cit., pl. LXX, 
II), mais il est corroboré par la version 
de la tombe TT 33 de Pédéménopet = 
Padiamenopé (ibid., p. 71, n. 3). C’est 
sur ces deux leçons que se fonde la 

traduction de Hornung (op. cit., p. 381). 
Sur la mention nb ỉmnt, voir Piankoff, 
op. cit., pl. LXX, I.
	 98	 Voir le texte postposé à la Ve divi-
sion, où l’on semble pouvoir lire ỉr.n=ỉ 
ḫpr n=ỉ stw(t)=f « j’ai fait que vienne à 
l’existence pour moi (= Rê) sa (= Osiris) 
semence » (Piankoff, op. cit., p. 92, n. 8, 
pl. CVI, 9 ; Hornung, op. cit., p. 395). 
Sur les passages se référant au dieu 
ithyphallique, voir ibid., p.  394-397 ; 
Piankoff, op. cit., p. 90-94, pl. CII-CX.
	 99	 Au sujet de la scène A7 (partie 
inférieure), voir Roberson, op.  cit., 
p. 158-167 (no 11).

nṯr pn m sḫr pn	 Ce dieu se présente ainsi,
wn(w)ty wnw.wt štȝw(t)	 Ounouty des heures mystérieuses :
ʿḳ ḥḏwt m ẖȝt=f	 c’est dans son cadavre que la lumière pénètre (…) 93.

Comment comprendre que le cadavre de la scène A2 soit en relation si étroite avec les 
heures ? La réponse à cette question nous semble requérir l’explication suivante. Le cadavre 
représente l’entité à laquelle Rê doit s’unir au cours de la nuit pour que s’enclenche le processus 
de régénération dans la Douat. Ce cadavre est identifié à Osiris qui incarne les potentialités 
fécondes du monde souterrain. Pour que ces potentialités se réalisent, il importe qu’Osiris qui 
gît, inerte, dans les profondeurs du monde inférieur soit tout d’abord « réactivé », c’est-à-dire 
réanimé par son ba, qui est identique ici à Rê et dont l’action se traduit par l’effet vivifiant de 
la lumière solaire 94. Une fois revivifié, Osiris est en mesure de jouer son rôle et d’œuvrer en 
faveur de Rê. Dans le Livre des Portes, Osiris – si c’est bien lui qui se dissimule sous le nom de 
ỉmn-rn=f « Celui au nom caché » dans le texte de la 88e scène – semble favoriser l’accès de Rê 
au ciel en ouvrant la Douat au moyen de ses bras 95, alors que son action est différente dans le 
Livre des Cavernes et dans le Livre de la Terre : là, la part qu’Osiris prend à la renaissance solaire 
s’exprime sous la forme de la paternité, Osiris étant compris comme le père de Rê, en tant 
que géniteur de l’enfant solaire. 

Cette interprétation du rôle d’Osiris repose sur l’identification du dieu ithyphallique de la 
Ve division du Livre des Cavernes comme étant, non pas Geb 96, mais Osiris surmonté de son 
ba (identification qui se fonde elle-même sur le texte de la version de l’Osiréion mentionnant 
le ba du dieu, désigné par ailleurs comme nb ỉmnt « maître de l’Occident ») 97. En outre, dans 
un autre passage du texte de l’Osiréion relatif à cette même scène, il est question de la semence 
d’Osiris venue à l’existence pour Rê 98. On trouve, dans le Livre de la Terre, un équivalent à 
cette figure de la Ve division du Livre des Cavernes : c’est le personnage ithyphallique de la 
scène A7 qui met au monde l’enfant solaire 99.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 192	 florence mauric-barberio

	 100	 Dans le LdT, les scènes D5 et 
D6 illustrent le thème de la naissance 
d’Horus surgissant du corps de son père 
Osiris, voir ibid., p. 146-150 (nos 5-6). Le 
contexte parle en faveur d’une assimila-
tion d’Horus à Rê. Sur un autre aspect 
des relations père/fils entre Rê et Osiris 
calquées sur le modèle de celles existant 
entre Horus et Osiris, voir infra, n. 201. 
	 101	 J. Assmann, Der König als �������Sonnen�
priester. Ein kosmographischer Begleittext 
zur kultischen Sonnenhymnik in theba�
nischen Tempeln und Gräbern, ADAIK 
7, 1970, p.  20, 43-47. Voir aussi les 
mentions d’Osiris, père de Rê, dans le 
Livre de Nout, cf. A. von Lieven, The 
Carlsberg Papyri 8. Grundriss des Laufes 
der Sterne. Das sogennante Nutbuch, Text, 
CNI Publications 31, 2007, §§ 18, 23, 61 ; 
Darnell, OBO 198, 2004, p. 391-392.
	 102	 Sur la grande figure ithyphallique 
du tombeau de Ramsès IX, voir ibid., 
p. 334-348, 390-424, pl. 36 ; Guilmant, 
MIFAO 15, 1907, pl. LXIII ; E. Hornung, 
« Eine aenigmatische Wand im Grabe 
Ramses’IX. », dans J. Osing, G. Dreyer 
(éd.), Form und Mass. Beiträge zur �������Litera�
tur, Sprache und Kunst des alten Ägypten, 
Festschrift für G. Fecht, ÄAT 12, 1987, 

p. 229-230. Le texte cryptographique 
évoque la naissance de Rê auprès de la 
caverne d’Osiris (ibid., p. 229 ; Darnell, 
op. cit. p. 343). Sur un possible écho à 
cette scène dans le texte de deux ostraca 
provenant de la KV 6, voir A. Erman, 
ZÄS 38, 1900, p. 20-21, 30-31 ; Van Dick, 
JEOL 26, 1979-1980, p. 13.
	 103	 Voir Darnell, op. cit., pl. 41-42 ; 
A. Niwiński, Studies on the Illustrated 
Theban Funerary Papyri of the 11‌th and 
10‌th Centuries B.C., OBO 86, 1989, 
pl. 39b ; Piankoff, Mythological Papyri, 
1957, p. 25, fig. 6 et pl. 26.
	 104	 Dans le tableau final du LdP, Osiris 
fait corps avec la Douat qu’il encercle. 
	 105	 J.C. Darnell (op.  cit., p.  382-383) 
établit un parallèle entre la représenta-
tion d’Osiris contenant un disque dans 
son ventre et la représentation de la 
déesse enceinte de l’enfant solaire. Sur 
ce thème, voir infra, n.  140-141. Voir 
aussi Barta, MÄS 42, 1985, p. 37-38.
	 106	 Sur la scène dite « de Nout », voir 
Piankoff, Quererts, p. 63-64, pl. LVIII, 
9-LXIII,V ; Hornung, Unterweltsbü�
cher, p. 373-375. Sur la désignation štȝyt, 
voir Piankoff, op.  cit., pl.  LX, III ; 
pl. LXI, IV ; pl. LXXVI (1) ; sur tn štȝyt, 

voir ibid., pl. LVIII, 9-LIX, 1 ; sur la 
variante tn štȝ(t)-ỉrw, voir ibid., pl. LIX, 
II ; LXIII, V. L’emploi simultané de štȝyt 
et tn štȝyt pour désigner la même divinité 
montre que nous n’avons pas affaire ici à 
une forme de type t(ȝ)-n(y) štȝyt « Celle 
de Chétayt ». Même analyse infra pour 
pn štȝy, pn ỉmnty, pn nhyw, pn wnty, pn 
nḥȝ-ḥr et pn ḫpr (voir Darnell, op. cit., 
p.  70, n.  158 vs. Roberson, op.  cit., 
p.  509-512). Sur štȝyt dans le LdC et 
le LdT, voir N. Billing, « The Secret 
One. An Analysis of a Core Motif in 
the Books of the Netherworld », SAK 34, 
2006, p. 51-71.
	 107	 Piankoff, BdE 19, 1953, p. 44-45, 
pl. XXV, 1-3 ; Hornung, op. cit., p. 463-
465 ; Roberson, op.  cit., p.  273-277 
(no 53), 672-675.
	 108	 La désignation du dieu ���������ithyphal-
lique en tant que pn štȝy n’apparaît pas 
chez Ramsès VI, mais chez Ramsès IX, 
dans une version plus complète de 
la scène A7 qui comporte des lé-
gendes en hiératique, voir Guilmant, 
MIFAO 15, 1907, pl. XCII ; Piankoff, 
op. cit., p. 62-66, pl. XXXVI-XXXVII ; 
Roberson, op.  cit., p.  162, 753-763, 
971-974. 

Le rôle paternel d’Osiris ne s’explique pas seulement par l’identification possible de l’enfant 
solaire avec l’enfant Horus 100. Il témoigne plus généralement d’une conception valorisant le 
rôle actif d’Osiris qui s’exprime également dans le texte cosmographique publié par J. Assmann, 
où le dieu – désigné explicitement comme le père de Rê – prend part à son élévation et devient 
donc un acteur de sa naissance aux côtés de Nout et du couple Hehou et Hehet 101. La fonction 
d’Osiris, comme géniteur de l’enfant solaire, trouve sa traduction plastique dans la figure du 
dieu ithyphallique, non seulement dans l’iconographie du Livre des Cavernes et du Livre de la 
Terre, mais encore dans la composition cryptographique du tombeau de Ramsès IX (KV 6) 102 
et, par la suite, dans le contexte des papyrus mythologiques 103. 

Par un procédé métonymique, Osiris se trouve confondu avec le domaine de l’Occident 
et plus généralement avec celui de la Douat dans lequel le soleil plonge le soir pour renaître 
au matin 104. Tout comme la déesse du ciel Nout qui, d’un côté, avale l’astre et, de l’autre, le 
ré-enfante, Osiris peut être compris comme celui qui fait disparaître Rê avant de le restituer : 
il est celui qui l’absorbe et celui qui l’engendre ensuite sous la forme de l’enfant solaire issu 
de sa semence 105. 

Le parallélisme entre Nout et Osiris s’exprime clairement dans la disposition de la Ve division 
du Livre des Cavernes où leurs deux grandes effigies se font pendant. La déesse y est désignée 
sous le nom de štȝyt ou tn štȝyt « la Mystérieuse » par référence au mystère de la course nocturne 
qui se joue en son sein 106. Dans le Livre de la Terre où il existe une représentation comparable 
de Nout-štȝyt (scène D3) 107, la désignation masculine équivalente pn štȝy « le Mystérieux 108 » 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 193

	 109	 Dans son excursus, N. Billing 
(op.  cit., p. 70-71) évoque, en contre-
point de la déesse štȝyt, le dieu štȝy en 
qui il voit une incarnation de Sefeg. 
	 110	 Voir E. Hornung, « Zeitliches ����Jen-
seits im alten Ägypten », Eranos-Jb 47, 
1978, p. 269-307 ; id., L’esprit du temps 
des pharaons, 1996, p. 72 ; Manassa, ÄAT 
72, 2007, p. 60-62.
	 111	 Sur les légendes, cf. Piankoff, BdE 
19, 1953, p. 20-21 ; Hornung, Theben 
11, 1990, p.  125 ; Beinlich-Seeber, 
Beiträge für Erik Hornung, 1998, p. 22-
24 ; Manassa, op. cit., p. 55-58, pl. 38 ; 
Roberson, op. cit., 221-222, 615-616, 843.

	 112	 La scène A10 compte neuf protago-
nistes. Sur les sarcophages de toutes les 
époques, on ne dénombre que six épi-
thètes (nʿwty, twt-ỉrw, ḥtm(w)-wnw.wt, 
wnmy, ʿ ḥȝ-ḥr et wsr-ỉrw) disposés de part 
et d’autre de la scène en une ou deux 
colonnes de texte suivi. Chez Ramsès VI, 
on compte deux noms supplémentaires 
(ʿḥȝ-ḥr et ỉmnt-tp), soit un total de huit 
épithètes pour neuf figures, cf. Piankoff, 
Ramesses VI, pl. 115. Le fait que les noms 
se répartissent de manière symétrique 
tendrait à prouver que seules les figures 
allant par paire seraient pourvues d’une 
épithète, la figure centrale demeurant 
anonyme. Selon ce point de vue, le 

nom ḥtm(w)-wnw.wt serait à associer 
au bras de droite (cf. Beinlich-Seeber, 
op.  cit., p.  22-23 ; Manassa, op.  cit., 
p. 56). On notera cependant que le nom 
ḥtm(w)-wnw.wt est noté à proximité 
immédiate de la figure centrale et qu’il 
est orienté comme elle ; aussi peut-on 
penser que l’épithète s’y rapporte (voir 
Hornung, op. cit., p. 125 ; Roberson, 
op. cit., p. 221) ; la notation symétrique 
ỉmnt-tp (inconnue sur les sarcophages 
et composée de signes curieusement 
disposés) a pu être ajoutée dans le seul 
but d’équilibrer la composition, cela 
entraînant une confusion dans l’attri-
bution des légendes. 

s’applique au dieu ithyphallique de la scène A7, selon nous une figure d’Osiris père de Rê, qui 
doit manifestement être regardé comme le double masculin de la déesse Nout-štȝyt. Tous deux 
personnifient le domaine caché et mystérieux où se déroule la course nocturne et incarnent 
respectivement les principes masculin et féminin à l’origine de la naissance de l’enfant solaire 109. 

Ce qui vaut pour le dieu solaire vaut également pour ce qui procède de lui. Les heures 
qui définissent les moments de la course diurne et nocturne sont perçues comme des entités 
solaires, ainsi que l’atteste clairement leur déterminatif 

�

� dans nos textes. Leur succession 
marque l’écoulement du temps. Or les Égyptiens semblent s’être figuré ce phénomène comme 
reposant sur un processus comparable de disparition et de réapparition : d’un côté une heure 
écoulée disparaît, tandis que, de l’autre, une nouvelle heure est mise au monde 110. 

Dans le Livre de la Terre, le sort des heures est lié à une divinité qui, sous des aspects et des 
noms différents, paraît incarner la figure d’Osiris, que celui-ci apparaisse en tant que cadavre 
pénétré par la lumière solaire (scène A2), personnage momiforme dressé flanqué de deux uraei 
(scène A10) ou bien ithyphallique engendrant l’enfant solaire (scène A7). Dans le premier 
cas, le gisant, qui, en tant que cadavre de Rê, vaut pour Osiris, est également désigné comme 
« Ounouty des heures mystérieuses ». Tout laisse à penser que dans ce cadavre « en qui est Rê », 
ce ne sont pas seulement les rayons de lumière qui pénètrent, mais également les heures qui 
participent de la nature solaire. 

Dans la scène A10, le gisant s’est redressé. Le texte figurant sur les sarcophages royaux et 
tardifs indique que les rayons et les heures sont entrés en lui (fig. 5b, 6). Parmi les légendes 
nominales qui accompagnent les protagonistes de la scène, on relève le nom de ḥtm(w)-wnw.wt 
« Celui qui anéantit les heures 111 ». En raison de la curieuse disposition des légendes sur les 
sarcophages et malgré leur répartition apparemment plus cohérente chez Ramsès VI (fig. 5‌a), 
l’attribution de cette épithète ne fait pas l’unanimité 112. Elle pourrait pourtant se référer à la 
figure centrale momiforme que le texte des sarcophages royaux et tardifs désigne comme étant 
Osiris ; le nom ḥtm(w)-wnw.wt ferait référence aux heures écoulées qui, ayant pénétré dans le 
corps du dieu et y ayant disparu, seraient considérées comme anéanties par lui.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 194	 florence mauric-barberio

	 113	 Cf. Barguet, RdE 30, 1978, p. 53 ; 
Darnell, OBO 198, 2004, p.  447, 
n. 101-102. Sur les clepsydres ou horloges 
à eau, voir D. Devauchelle, LÄ VI, 
1986, col. 1156-1157, s. v. « Wasseruhr » ; 
M.  Nelson, Chr. Leblanc, « La clep
sydre de Karnak », dans Catalogue 
Exposition. Ramsès le Grand (Grand Pa�
lais), Paris, 1976, p. 139-149 ; M. Clagett, 
Ancient Egyptian Science, II, Calendars, 
Clocks, and Astronomy, Philadelphie, 
1995, p. 65-83, fig. III.21‌a - III.37.

	 114	 Cf. Piankoff, BdE 19, 1953, p. 63, 
pl.  XXXVI ; Guilmant, MIFAO  15, 
pl.  XCII (texte J) ; Roberson, 
op.  cit., p.  159, 759. La désignation 
ỉmn(w)-wnw.wt apparaît aussi dans le 
contexte de la scène A3 montrant les 
déesses des heures conduisant Rê dans 
l’Occident. Le texte X qui s’y rapporte 
évoque la « caverne de Celui qui cache 
ses heures » (ḳrrt ỉmn(w)-wnw.wt=f ), 
dans laquelle elles doivent pénétrer. 
Cf. Piankoff, op. cit., p. 10, pl. III, 1-2 ; 
Hornung, Unterweltsbücher, p. 432 ; 
Roberson, op. cit., p. 567-568.

	 115	 Cf. Hornung, Eranos-Jb 47, 1978, 
p. 285, n. 42 ; Manassa, ÄAT 72, 2007, 
p. 58 ; Roberson, op. cit., p. 221-222.
	 116	 Cf.  Piankoff, op.  cit., p.  64 ; 
Guilmant, loc. cit. (textes G et I) ; 
Roberson, op. cit., p. 760-761. Dans la 
49e scène du LdP, les heures qui viennent 
au monde sont désignées sous le nom 
de « mystères » (sštȝw), cf. Hornung, 
AegHelv 7, 1979, p. 278 ; id., AegHelv 8, 
1980, p. 195.

En dépit de l’emploi du terme ḥtm attesté dans des contextes similaires, on sait néanmoins 
qu’il ne s’agit pas d’une destruction définitive. Les ténèbres où s’abîment les heures écoulées 
sont semblables aux ténèbres où plonge le soleil le soir pour renaître au matin : en elles s’ac-
complissent non seulement la régénération du dieu solaire, mais également la régénération du 
temps. Entrées dans le cadavre du dieu Osiris, les heures sont dérobées à la vue, mais elles ne 
sont pas perdues. Le dieu les garde sous ses pieds afin de les remettre au monde, tout comme 
il remet au monde le soleil.

Cela nous paraît être suggéré par la scène A7 montrant le dieu ithyphallique associé à l’enfant 
solaire. Par la force de son expression, une telle représentation aurait pu se suffire à elle-même 
pour dépeindre la naissance de Rê issu de son père pn štȜy « le Mystérieux ». Pourtant, le motif 
acquiert une portée supplémentaire par son inclusion dans un cadre très particulier : celui d’une 
forme trapézoïdale renfermant douze petites déesses personnifiant les heures, dans laquelle on 
a reconnu la figuration d’une clepsydre 113. De plus, dans la version de la tombe de Ramsès IX, 
le dieu est désigné comme ỉmn(w)-wnw.wt « Celui qui cache les heures 114 », dénomination 
qui ne manque pas de rappeler celle d’Osiris dans la scène A10 : ḥtm(w)-wnw.wt « Celui qui 
anéantit les heures 115 ». 

À l’instar de Rê dardant ses rayons dans le cadavre d’Osiris, les heures sont présentées dans 
la scène A7 comme envoyant des traits de lumière dans le corps de pn štȜy « le Mystérieux ». 
Par le biais de la notation graphique qui utilise un réseau de lignes en pointillés rouges, il 
semble que le lien unissant les heures au dieu ithyphallique soit de même nature que ce qui 
relie celui-ci à l’enfant solaire. La lumière émanant des heures est donc ressentie comme un 
principe fécondant qui suscite, en celui qui s’en fait le réceptacle, un pouvoir de fertilité qui 
lui permet à son tour de ré-engendrer la lumière sous la forme de l’enfant solaire.

Cet enfant n’est pas toutefois la seule créature engendrée par pn štȜy « le Mystérieux » alias 
ỉmn(w)-wnw.wt « Celui qui cache les heures ». Le texte mentionne en effet à deux reprises, au 
pluriel, des « mystères » ou des « cadavres mystérieux » mis au monde par pn štȜy ; bien que 
nous n’en ayons pas l’assurance formelle, il est probable que le dieu ithyphallique soit aussi à 
l’origine de la naissance des heures qu’il remettrait au monde, après les avoir momentanément 
dissimulées en lui 116. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 195

	 117	 Il aurait peut-être fallu ajouter à 
ce tableau une colonne supplémentaire 
concernant la scène D2, puisqu’il y est 
question, comme dans la scène A10, 
d’un dieu momiforme, encadré par deux 
cobras, qui garde les heures (cf.  supra, 
n. 92). La signification de cette scène 
impliquant par ailleurs le dieu Noun 
reste cependant difficile à saisir. Le texte 
indique que le dieu se tient sur son hori-
zon (cf. Piankoff, op. cit., pl. XXIII, 7 ; 
Roberson, op. cit., p. 666). Par analogie 
avec le texte de la scène A10, ce pourrait 
être une représentation d’Osiris associé 
à l’horizon oriental en tant qu’acteur de 

la naissance de Rê (cf. supra. n. 101-102). 
Sur Osiris lié à « l’horizon d’où sort Rê », 
cf. W. Barta, ZÄS 117, 1990, p. 89-93. 
	 118	 Sur le texte IX de la paroi A, 
cf. Piankoff, op. cit., p. 11, pl. V, 6-VI, 8 
(les textes IX et X ont été intervertis sur la 
planche A de la publication) ; Hornung, 
Unterweltsbücher, p. 432-433 ; Baumann, 
The Suffix Conjugation, 1998, p.  147 ; 
Roberson, op. cit., p. 569-573. Outre les 
évocations de l’Occidental (à notre sens 
la figure ithyphallique de la scène A7), 
il est question de personnages qui 
pourraient être identifiés aux protago-
nistes des scènes A1, A2, A3 et A11, ce 

qui donne à penser que le texte passe en 
revue le contenu de différentes scènes, 
comme le texte postposé à la Ve division 
du LdC.
	 119	 Nous avons retenu les passages 
suivants : Piankoff, op. cit., pl. V, 6 ; V, 
7-9-VI, 1 ; VI, 2-3 ; Roberson, op. cit., 
p. 569, texte 2, col. 1 ; 3-9 ; 12-13.
	 120	 Pour une lecture de ce passage re-
posant sur un autre découpage, cf. ibid., 
p. 570, 572. Malgré certaines variantes 
graphiques, nous comprenons le texte 
comme scandé par le refrain ḥtp.wy ẖȝt 
ỉmnty.

Ainsi la prise en compte du texte accompagnant la scène A10 sur les sarcophages royaux ra-
messides et sur certains sarcophages de l’époque tardive offre une nouvelle clé de compréhension 
pour le Livre de la Terre, autorisant à reconnaître une représentation d’Osiris dans la figure 
principale des scènes A2, A7 et A10, en vertu des équivalences suivantes 117 :

Texte accompagnant la scène A10 sur les sarcophages LdT scène A10 LdT scène A2 LdT scène A7

Osiris pénétré par les rayons ẖȝ(t) ỉmy(t) rʿ pn štȝy

Osiris pénétré par les heures ḥtm(w)-wnw.wt wn(w)ty ỉmn(w)-wnw.wt

2.3.	 Nouvelle identification de ỉmnty (= Osiris-pn štȝy) 
dans le texte IX de la paroi A

Le texte IX de la paroi A consiste en un discours adressé par Rê à un dieu ỉmnty ou pn ỉmnty 
« l’Occidental » qui a été identifié à Aker, mais dans lequel nous proposons de reconnaître la 
figure d’Osiris-pn štȝy, telle qu’elle apparaît dans le cadre de la scène A7 118. Différents éléments 
relevés dans l’inscription nous semblent y faire référence 119.

ḏdw rʿ n ỉmnty	 Ce que Rê dit à l’Occidental :
(…) hȝ ṯw(t) ỉs ỉmnty	 (…) Ah, tu es vraiment l’Occidental
wtṯ(w) ẖȝwt ʿnḫ-ỉrw	 qui engendre les cadavres, Celui aux formes vivantes !

ḥtp.wy ẖȝt ỉmnt	 Combien est satisfait le Cadavre de l’Occident,
sȝȝ(w) n wt(ṯ)	 le gardien de la semence,

ʿȝ{yw}-ḫprw 	 le grand de manifestations 120 !

ḥtp.wy ẖȝt {wy} ỉmnty	 Combien est satisfait le Cadavre de l’Occidental,
štȝw=sn ʿḳw m ẖȝt=f	 quand leurs mystères sont entrés dans son cadavre !

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 196	 florence mauric-barberio

	 121	 Sur l’analyse de pn ỉmnty (cf. supra, 
n. 106) ; idem pour pn nhyw (cf. aussi 
infra, n. 128). 
	 122	 Selon cette interprétation, le suffixe 
sn dans l’expression štȝw=sn se référerait 
aux heures. Sur cette possible désigna-
tion des heures, cf. supra, n. 116.
	 123	 Cf. Piankoff, BdE 19, 1953, p. 17-
18,  pl. VIII, 9-IX, 1 ; id., Ramesses VI, 
pl. 115-116 ; Hornung, Unterweltsbücher, 
p. 438 ; Roberson, op. cit., p. 591, 594. Le 
serpent est également appelé mḥn, dési-
gnation qui est à prendre dans son sens 
littéral de « celui-ci qui entoure de ses 
circonvolutions » (cf. D. Meeks, AnLex 1, 
no 77.1831 ; AnLex 2, no 78.1827), mais ne 

se réfère pas au serpent Mehen qui a un 
rôle protecteur dans le LdA ou le LdP. Ici, 
comme dans le LdC, l’enveloppement 
par le serpent ḥfȝw ʿȝ représente une 
menace. 
	 124	 Cf.  Piankoff, Quererts, p. 106-
108, pl. CXXVIII-CXXX, pl. CXLVIII 
(20) ; Hornung, op.  cit., p.  411-413. 
Dans le LdT (scène C1, texte XII), se 
trouve également le motif du scarabée, 
appelé Khépri, entouré par le mauvais 
serpent, désigné par le nom d’Apophis, 
cf.  Piankoff, BdE 19, 1953, p.  33-34, 
pl. XVII, 8-9 ; Hornung, op. cit., p. 452 ; 
Roberson, op.  cit., p.  156-158 (no  10), 
653-654.

	 125	 Cf.  Piankoff, Quererts, p.  113, 
pl.  CXXXV, 6-9 ; pl.  CLI (45) ; 
Hornung, op. cit., p. 418-419.
	 126	 Dans la composition cryptogra-
phique de la chapelle de Toutânkhamon, 
la scène finale montre un motif compa
rable de serpents dont le corps ne 
présente pas de continuité graphique, 
cf. Darnell, OBO 198, pl. 14. Voir aussi, 
à propos de la scène D8, infra, n. 228. 
	 127	 Cf.  P. Lacau, « Suppressions et 
modifications de signes dans les textes 
funéraires », ZÄS 51, 1914, p. 56-57.

ḥtp.wy ẖȝt ỉmnty	 Combien est satisfait le Cadavre de l’Occidental,
pn nhyw ẖr ṯbty=f(y)	 quand ce serpent Nehyou est sous ses sandales !

(…) ỉ hy n pn ỉmnty	 (…) Ô louange à cet Occidental 121

ḫnt(y) ḳrrt=f ỉmyt dȝt (…)	 qui est à la tête de sa caverne qui est dans la Douat ! (…)

L’emploi des qualificatifs wtṯ(w) ẖȝwt et sȝȝ(w) n wt(ṯ), se rapportant à la fonction procréa-
trice d’ỉmnty, est remarquable dans ce texte, faisant directement écho à l’aspect ithyphallique 
que revêt le dieu dans la scène A7. La mention des « mystères » ayant pénétré dans son cadavre 
pourrait faire référence aux heures entrées en lui – tout comme dans le cadavre d’Osiris de 
la scène A10 – pour y être régénérées et remises au monde par ses soins 122. Par ailleurs, l’évo-
cation curieuse du serpent pn nhyw pourrait s’appliquer à un élément précis de la scène A7 : 
le serpent dont la forme épouse les contours géométriques de la « clepsydre », mais dont la 
partie centrale du corps disparaît dans le sol, sous les pieds du dieu. D’après les légendes se 
rattachant aux six personnages momiformes qui lui servent de gardiens, le reptile est appelé 
ḥfȝw ʿȝ « le grand serpent 123 ». 

Dans le Livre des Cavernes, ce nom apparaît plusieurs fois à la VIe division pour qualifier 
l’ennemi du dieu solaire ḏw-ḥr « Celui au visage mauvais », en qui il convient de reconnaître le 
serpent Apophis. Celui-ci figure non seulement au registre médian 124, mais également au registre 
inférieur parmi les représentations de criminels châtiés 125. Là, il est placé sous la surveillance 
d’Osiris : le dieu est figuré à demi enfoncé dans la terre, inclus dans la figuration du serpent 
dont une partie du corps disparaît, elle aussi, dans le sol. Par ce moyen graphique, également 
employé dans la scène A7, le corps du reptile se trouve littéralement coupé en deux 126. 

On pense aux procédés d’écriture bien connus visant à neutraliser la dangerosité poten-
tielle des signes figurant des êtres hostiles, en les mutilant ou en les perçant de couteaux 127. 
En outre, le « grand serpent » peut être compris comme étant placé sous les pieds du dieu, en 
signe de complète soumission (mettre l’ennemi « sous ses sandales » équivaut à le réduire à 
merci). Dans la scène du Livre des Cavernes (VIe division) et dans celle du Livre de la Terre 
(A7), le « grand serpent » représenterait l’ennemi du dieu solaire défait par Osiris au moment 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 197

	 128	 J.A. Roberson (op.  cit., p.  570, 
n. 2172) rattache le démonstratif pn à 
ce qui précède et envisage le seul terme 
nhyw comme désignation du serpent, en 
y voyant une possible construction n(j) 
hjw « Celui qui appartient au monstre 
hjw » (cf. Wb II, 483, 20-22).
	 129	 Une scène abîmée de la salle du 
sarcophage de Ramsès IX montre 
une déesse, avec un serpent à tête hu-
maine dans chaque main, qui pourrait 
avoir foulé au pied le corps d’un autre 
serpent disposé comme dans la scène 

A7, cf. Guilmant, MIFAO 15, pl. XC. 
L’iconographie suggère d’identifier la 
déesse à Nout-štȝyt (cf. Billing, SAK 34, 
2006, p. 54, fig. 9), ce qui établirait un 
nouveau parallèle avec Osiris-pn štȝy. 
Voir aussi Roberson, op. cit., p. 301-302 
(no 67). 
	 130	 Cf.  Piankoff, Quererts, p.  90, 
pl. CI, 9-CII, 1 ; Hornung, Unterwelts�
bücher, p. 394.
	 131	 Cf. Guilmant, op. cit., pl. XCII ; 
Piankoff, BdE 19, 1953, pl. XXXVII ; 
J.A. Roberson, «A Solar Litany from 

the Tomb of Ramesses IX », JARCE 45, 
2009, p. 227-232.
	 132	 Cf.  id., JARCE 43, 2007, p.  100-
103 ; id., The Book of the Earth, 2007, 
p. 766-770, 1013.
	 133	 Sur le texte XIX, cf.  Piankoff, 
op.  cit., p.  19-20, pl.  IX, 6-X, 1 ; 
Hornung, op. cit., p. 441 ; Roberson, 
op. cit., p. 611-612. 
	 134	 Sur la scène A9, cf.  Piankoff, 
op. cit., p. 20 ; Hornung, op. cit., p. 440-
441 ; Roberson, op.  cit., p.  212-213 
(no 23).

de la naissance de Rê. Bien que nous n’en connaissions pas d’autre attestation, le nom de pn 
nhyw mentionné dans le texte IX pourrait correspondre à une désignation d’Apophis 128 par 
référence à la figuration du « grand serpent » représenté dans la scène A7 129. 

Concernant les épithètes ʿ nḫ-ỉrw « Vivant de formes » et ʿ ȝ-ḫprw « Grand de manifestations » 
qui dans le texte IX s’appliquent à l’Occidental, nous les mettrions volontiers en parallèle 
avec ceux qui se réfèrent à Osiris dans le texte postposé à la Ve division du Livre des Cavernes 
relatif à la grande figure du dieu ithyphallique faisant face à Nout-štȝyt. Là, il est question 
du « Cadavre du souverain de la Douat, Grand de formes, Maître des transformations » (ẖȝt 
n ḥḳȝ dȝt ʿȝ-ỉrw nb-ḫprw) 130. 

Un indice relevé dans la salle du sarcophage de Ramsès IX pourrait confirmer l’identification 
d’ỉmnty à Osiris et l’attribution du texte IX à la figure ithyphallique d’Osiris-pn štȝy. Chez 
Ramsès IX, en effet, la scène de la « clepsydre » est précédée d’une longue inscription disposée 
en colonnes dont le début se lit : ḏdw rʿ ʿḳ=f ẖȝt ỉmnty ḫnty-ỉmntt « Ce que dit Rê lorsqu’il 
pénètre dans le cadavre de l’Occidental qui préside à l’Occident 131 ». J.A. Roberson ayant 
montré que ce texte figurait déjà dans la version de l’Osiréion d’Abydos 132, son appartenance 
au corpus du Livre de la Terre est ainsi désormais établie. Aussi sa présence chez Ramsès IX, 
à proximité de la scène A7, autorise à reconnaître dans l’épithète ỉmnty une désignation du 
personnage central ithyphallique, tandis que l’association du terme ỉmnty à celui de ḫnty-ỉmntt 
confirme l’attribution de ce qualificatif à Osiris, d’où l’ajout d’une rubrique supplémentaire 
au tableau précédent : 

Texte de la scène A10 	
sur les sarcophages

LdT scène A10 LdT scène A2 LdT scène A7 LdT paroi A
texte IX

Osiris pénétré par les rayons ẖȝ(t) ỉmy(t) rʿ pn štȝy
et par les heures ḥtm(w)-wnw.wt wn(w)ty ỉmn(w)-wnw.wt ỉmnty

2.4.  Nouvelle attribution du texte XIX à la scène A4

Jusqu’à présent, le texte XIX de la paroi A de la salle du sarcophage de Ramsès VI, dans 
lequel il est question du « cadavre de Tatenen » (fig. 7‌a) 133, a été associé à la scène voisine (A9) 134, 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 198	 florence mauric-barberio

	 135	 Sur la scène A4, cf.  Piankoff, 
op.  cit., p.  12-14 ; Hornung, op.  cit., 
p. 434-435 ; Roberson, op. cit., p. 325-
329 (no 75), 606-610.
	 136	 Malgré la présence de ces textes, 
les trois grandes figures de la scène 
A4 demeurent anonymes à l’excep-
tion de celle de droite appelée ʿȝy. Le 
personnage central a seulement pour 
légende nṯr pn m sḫr pn sȝwty n ẖȝw(t) 
ḥr ỉmntt (cf. Piankoff, op. cit., p. 12-13 ; 
Hornung, op. cit., p. 434 ; Roberson, 
op. cit., p. 606-607). 
	 137	 Le LdT contient une seule scène 
nommant Tatenen (D16). Sur l’icono-
graphie de Tatenen dans le LdC et le LdT, 
cf. H. Schlögl, Der Gott Tatenen nach 
Texten und Bildern des Neuen Reiches, 
OBO 29, 1980, p. 129-132, fig. 7-8.

	 138	 Cf. Hornung, AegHelv 3, 1976, 
p. 57, 59, 71 ; Schlögl, op. cit., p. 125-128, 
fig. 2-6.
	 139	 Sur la scène B2, cf. Piankoff, BdE 
19, 1953, p. 29-30, pl. XV, 2-7 ; Hornung, 
Unterweltsbücher, p.  450 ; Manassa, 
ÄAT 72, 2007, p. 408, n. 569 ; Roberson, 
op. cit., p. 224-227 (no 27‌a), 644-645.
	 140	 Cf.  Barta, JEOL 29, 1985-1986, 
p.  103 ; pour une représentation du 
même type sur l’une des chapelles de 
Toutânkhamon, cf. Darnell, OBO 198, 
2004, p. 78-80, 374-385, pl. 6. Dans la 
scène B2, la mention du crocodile pn 
wnty fait écho à une scène attestée dans 
la salle du sarcophage des tombes de 
Ramsès VII et Ramsès IX, où Rê naît 
du corps d’un crocodile pareillement 
nommé (pn) wnty, cf. Piankoff, op. cit., 
p. 67-69 ; Roberson, op. cit., p. 227-230 

(no  27b), 738-739, 746-747, 749-752, 
1052-1053. Sur l’ambivalence du croco-
dile et la double interprétation possible 
de son rôle, soit mettant au monde Rê à 
la suite d’un acte créateur, soit Rê devant 
s’arracher du corps de l’animal qui l’a 
avalé, voir E. Brunner-Traut, « �����Ägyp-
tische Mythen in Physiologus », dans 
W. Helck (éd.), Festschrift für Siegfried 
Schott zu seinem 70. Geburtstag am 20. 
August 1967, Wiesbaden, 1968, p. 13-44. 
Voir aussi P.  Vernus, J.  Yoyotte, 
Bestiaire des Pharaons, Paris, 2005, 
p. 215-218, 613. 
	 141	 Cf. Barta, ZÄS 117, 1990, p. 92-93.
	 142	 La graphie du mot ẖȝt comporte 
à chaque fois les traits du pluriel 
(Piankoff, op.  cit., pl.  IX, 6-X,1 ; XV, 
2/5 ; Roberson, op.  cit., p. 611, 644), 
cf. supra, n. 85.

mais nous avons de bonnes raisons de croire qu’il se rapporte en réalité à la scène A4 135 qui est 
dépourvue de texte d’accompagnement en dehors des légendes notées à proximité immédiate 
des personnages 136, tout comme la scène A6 précédemment évoquée (supra § 2.1). 

Sur le plan iconographique, rien dans l’aspect plutôt déroutant des deux personnages de 
la scène A9 n’évoque le dieu Tatenen 137, au contraire de la figure centrale de la scène A4, avec 
ses cornes de bélier surmontées de deux hautes plumes. Les tombes royales renferment une 
représentation de Tatenen pratiquement identique parmi les « figures » des Litanies du Soleil : 
celle qui illustre la 66e invocation de la « Grande litanie » se référant à Tatenen 138. Là, le dieu 
est doté de la même silhouette momiforme, de la même paire de cornes torsadées rehaussées 
de deux hautes plumes. Un seul détail différencie les représentations : la présence du disque 
solaire qui, dans la plupart des versions des Litanies, vient s’ajouter aux éléments de la coiffure. 

Dans la version du Livre de la Terre de la tombe de Ramsès VI, le personnage de la scène A4 
n’affiche pas d’emblème solaire sur sa couronne, mais se distingue par le dessin d’un large 
disque occupant la partie centrale de son corps. On trouve cette particularité – que partagent 
les deux comparses qui l’encadrent – dans la scène B2 pour une autre grande figure momiforme 
accompagnée, entre autres, d’un crocodile répondant au nom de pn wnty 139. Dans les deux 
cas, il semble que nous ayons affaire à des personnages représentés comme étant « enceints » 
du soleil 140. Un tel état peut surprendre à propos de dieux mâles, mais se justifie dès lors que 
les entités masculines servant de matrice au dieu solaire sont perçues comme des cadavres-ẖȝt 
dont le genre est féminin 141. Or c’est le cas de la figure de la scène B2 désignée comme ẖȝt 
nṯr « Cadavre du dieu » et ce serait également celui du personnage central de la scène A4 si 
la mention ẖȝt tȝ-ṯnn « Cadavre de Tatenen » figurant dans le texte XIX lui était appliquée 142. 

Ce que nous savons du dieu Tatenen irait dans le sens de cette attribution : l’étude de 
Hermann Schlögl a en effet montré qu’il s’était affirmé au Nouvel Empire comme un dieu 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 199

	 143	 Cf.  Schlögl, OBO 29, 1980. 
Voir le compte rendu dans J. Assmann, 
WZKM 77, 1987, p. 121-125.
	 144	 Cf. Schlögl, op. cit., p. 30-31.
	 145	 Ibid., p. 28-30.
	 146	 Ibid., p.  84-92. Le dieu est évo-
qué à plusieurs reprises dans la Ve 
division : a. dans le texte antéposé où 
figure la mention tȝ-ṯnn ms=f wỉ pr=ỉ 
ḥwn=kw « Tatenen me (= Rê) met 
au monde et je sors étant rajeuni », 
cf. Piankoff, Quererts, p. 62, pl. LV, 8-9 ; 
Hornung, Unterweltsbücher, p. 371 ; b. 

dans la 2e  scène du registre supérieur, 
cf.  Piankoff, op. cit., p. 66, pl. LXIV, 
6-9 ; Hornung, op. cit., p. 376 ; c. dans 
le texte postposé où la 3e litanie est consa-
crée à Tatenen dont les fonctions de 
procréation sont amplement soulignées, 
ibid., p.  387-388 ; Piankoff, op.  cit., 
p. 82-83, pl. LXXXIV, 6-LXXXVI, 9.
	 147	 Sur la particule rf /ṯf, cf. A. Pian-
koff, « La particule  ou  », BIFAO 
47, 1948, p. 171-174 ; Roberson, op. cit., 
p. 519-522. 

	 148	 À la suite de ẖȝt, on s’attendrait 
ici à trouver la forme ỉmyt au lieu de 
ỉmyw (sur le sens inversé de ỉmy, cf. supra, 
n. 91). 
	 149	 Noter la forme masculine du pro-
nom de rappel se rapportant à ẖȝt. Aussi 
nous optons pour la forme masculine du 
pronom relatif et nous ne rétablissons 
pas de désinences féminines pour les 
participes figurant plus bas dans le texte. 
Sur le sens de ḫpr, cf. Vernus, Yoyotte, 
Bestiaire, 2005, p. 441-442.

primordial et créateur, également susceptible de personnifier le monde souterrain 143. Si l’on 
associe Tatenen à la figure de Ptah-Tatenen dans le cadre de la « cosmogonie memphite », on 
oublie trop souvent qu’il a mené une existence propre dont on trouve notamment trace dans les 
livres du monde souterrain. Ainsi, il est évoqué dans le Livre des Portes comme une incarnation 
du monde inférieur parcouru par le soleil durant sa course nocturne 144, et ce thème apparaît 
également dans les Litanies du Soleil, où l’accent est mis par ailleurs sur sa faculté à mettre au 
monde ou à engendrer différentes créatures 145. Dans le Livre des Cavernes, Tatenen se présente 
à la Ve division comme l’auteur de la naissance de Rê, aux côtés de Nout-štȝyt et d’Osiris 146.

En raison de sa nature chthonienne et de ses capacités de procréation, il n’est pas surpre-
nant que Tatenen ait été amené à jouer un rôle-clé dans la régénération du dieu solaire dans 
les profondeurs du monde souterrain. De plus, son implication dans les conceptions liées à 
l’origine du monde ne pouvait que renforcer cette idée, puisque la renaissance matinale du 
dieu solaire était perçue comme une répétition de la création. Le texte XIX de la paroi A traite 
essentiellement des transformations accomplies par Rê dans le cadavre de Tatenen pour venir à 
l’existence. En ce sens, l’iconographie de la scène A4 figurant le dieu « enceint » du dieu solaire 
(fig. 7‌a) semble une parfaite illustration du texte. Dans ce passage, l’identité masculine du dieu 
Tatenen semble toutefois l’emporter sur son statut féminin de cadavre de sorte que, malgré la 
répétition du terme ẖȝt, les accords se font au masculin.

ʿp(t) ẖȝt tȝ-ṯnn ỉn nṯr pn ʿȝ	 Traverser le cadavre de Tatenen par ce grand dieu (= Rê)
rf šȝs=f ḥr ẖȝt nww	 tandis qu’il passe auprès du cadavre de Noun 147.

ṯwt ỉs ẖȝt ỉmyw=f	 Tu (= Tatenen) es en vérité le cadavre en qui il (= Rê) 
est 148 !

ỉw ẖȝt nt(y) ḫpr.n=ỉ ỉm=f	 Le cadavre dans lequel j’ai pris forme 149

  msw.n=ỉ	 et que j’ai mis au monde (à l’origine)
m msw n=ỉ ḏs=f m-ḫt	 est celui qui met au monde, lui-même, pour moi après.

ỉ ẖȝt nt(y) ḫpr.n=ỉ ỉm=f 	 Ô cadavre dans lequel j’ai pris forme,
pn ḥtpy ḥr ỉrr(w)=f	 le Satisfait à cause de ce qu’il fait !

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 200	 florence mauric-barberio

	 150	 Sur le texte XIX, cf. supra, n. 133. 
Voir aussi Schlögl, OBO 29, 1980, 
p. 93-94 ; Baumann, The Suffix ������Conju�
gation, 1998, p. 71, 437-438 ; Manassa, 
ÄAT 72, 2007, p. 462.
	 151	 Sur la scène A4, cf.  Roberson, 
op.  cit., p.  325-329 (no  75). L’auteur 
identifie les trois personnages momi-
formes comme des figures osiriennes et 
considère que le motif central illustre 
l’union de Rê et d’Osiris.
	 152	 Cf. I. Gamer-Wallert, Fische und 
Fischkulte im alten Ägypten, ÄgAbh 21, 
1970, p.  116-119 ; E. Brunner-Traut, 
« Spitzmaus und Ichneumon als Tiere 
des Sonnengottes », NAWG 7, 1965, 

p. 123-163 ; Vernus, Yoyotte, Bestiaire, 
p. 278-280, 614. Notons que des ves-
tiges conservés sur la paroi du fond (côté 
droit) témoignent de la présence origi-
nelle de la scène A4 chez Merenptah. La 
tête de la figure centrale est notamment 
reconnaissable sur un reste d’enduit, tan-
dis que le contour des cercles se devine 
encore à certaines traces d’incision. 
	 153	 Piankoff, BdE 19, 1953, p. 12-13 ; 
Hornung, Unterweltsbücher, p. 434 ; 
Darnell, OBO 198, 2004, p.  375 ; 
Roberson, op.  cit., p.  606-607. Le 
texte relatif au personnage de droite est 
incomplet, mais très comparable.

	 154	 Cf.  Piankoff, op.  cit., p.  45, 
pl.  XXV, 2-3 ; Hornung, op.  cit., 
p. 464 ; Darnell, op. cit., p. 376, 382 ; 
Roberson, op.  cit., p. 672-673. Une 
mention similaire apparaissait dans 
la scène de Nout du LdC (version de 
l’Osiréion), voir Frankfort, EES 39, 
1933, pl. XXXVII ; Hornung, op.  cit., 
p. 374, n. 40. Elle est confirmée par une 
version tardive, cf. Manassa, ÄAT 72, 
2007, p. 410, pl. 289. Pour une variante 
de la formule dans le texte postposé à 
la Ve division, cf. Piankoff, Quererts, 
p. 80, pl. LXXX, 2 ; Hornung, op. cit., 
p. 385.

ỉ ẖȝt nt(y) ḫpr.n=ỉ ỉm=f	 Ô cadavre dans lequel j’ai pris forme,
wʿ ỉr.n=ỉ swt=f ḏs=f	 l’Unique dont j’ai créé les propres places !

ỉ ẖȝt nt(y) ḫpr.n=ỉ ỉm=f	 Ô cadavre dans lequel j’ai pris forme 150 !

Ici, c’est donc Rê qui, en tant que divinité suprême de qui tout procède, apparaît dans le 
rôle de démiurge, primordial et créateur, et qui, par conséquent, fait naître Tatenen. Une fois 
créé, celui-ci agit en tant que personnification du monde souterrain : il représente le lieu dans 
lequel se régénère le soleil durant sa course nocturne. Son corps sert de matrice à Rê qui y 
accomplit ses transformations. 

Après avoir identifié la figure centrale de la scène A4, il nous faut interpréter les autres 
éléments de la représentation 151. Deux personnages, pareillement « gros » du disque solaire, 
mais dépourvus de couronne, encadrent symétriquement Tatenen. Ils sont chacun juchés sur 
un grand cercle et semblent porter sur leur tête un autre cercle similaire. Chacune des formes 
circulaires contient la figuration de trois personnages peints en noir, dont certains montrent 
une tête de silure ou de musaraigne (deux animaux associés, chacun à leur manière, aux pro-
fondeurs obscures du monde souterrain) 152. Les personnages représentés dans les deux cercles 
supérieurs sont reproduits la tête en bas, tout comme les annotations qui s’y rapportent.

Les deux personnages figurés entre les cercles sont pourvus d’une légende pratiquement 
semblable et dont le début peut être retranscrit comme suit : 

nṯr pn m sḫr pn	 Ce dieu se présente ainsi :
tp=f m ḥry(t)	 sa tête est dans la supérieure,
rdwy=fy m ẖr(y)t	 ses pieds sont dans l’inférieure (…) 153.

Comme il existe, dans la scène D3 du Livre de la Terre et dans la scène de Nout du Livre des 
Cavernes, une affirmation similaire à propos de la déesse Nout-štȝyt 154, il est permis de supposer 
qu’il est question ici des parties supérieure et inférieure de la Douat 155. Une autre figure im-
portante à propos de laquelle on énonce ce type d’assertion est celle de l’Osiris ithyphallique 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 201

	 155	 Cf. Darnell, loc. cit. ; Roberson, 
op. cit., p. 326-328.
	 156	 Cf.  Piankoff, op.  cit., p.  90, 
pl. CII, 2-3 ; Hornung, op. cit., p. 394 ; 
Baumann, The Suffix Conjugation, 
p. 309-310 ; Darnell, op. cit., p. 381. 
	 157	 Ibid., p. 374-424 (The Giant Deity).
	 158	 Cf. Roberson, op. cit., p. 327-328. 
Sur les deux Douat, voir aussi Chr. Leitz, 
« Die obere und untere Dat », ZÄS 116, 
1989, p. 41-57.
	 159	 Dans le cercle supérieur droit, la 
divinité centrale à tête de musaraigne 
(figurée la tête en bas) est pourvue d’une 

légende qui semble formée sur le verbe 
ʿȝʿ « engendrer, éjaculer ». Cf. Piankoff, 
BdE 19, 1953, p.  13 ; id., Ramesses VI, 
pl.  114 (= fig. 7‌a) ; Darnell, op.  cit., 
p. 321, n. 204. Pour une interprétation 
différente de la légende comme une 
graphie de ʿmʿm « musaraigne », voir 
Roberson, op. cit., p. 609, n. 2316. 
	 160	 Cf.  Assmann, ArchVer 13, 1977, 
p. 9-11. Nous remercions Daniel Polz 
de nous avoir autorisée à reproduire deux 
extraits de cette publication (voir infra, 
fig. 7b).

	 161	 Ibid., p. 14, p. 71-74 (scènes 17-30, 
textes 63-78), pl. 25-27. 
	 162	 Cf. supra, n. 8.
	 163	 Sur la version de Moutirdis (Mt), 
cf.  Roberson, op.  cit., p.  105-108 
(présentation), p. 811-817 (textes), p. 995-
1006 (planches), p. 1029-1033, 1054-1057 
(mise en parallèle du texte avec d’autres 
leçons) ; sur la version de Khonsoumès 
(Kh), cf. ibid., p. 791-805 (textes). 

de la Ve division du Livre des Cavernes 156. Un tel déploiement dans l’espace est caractéristique 
des grandes divinités à dimension cosmique 157. Nout-štȝyt et Osiris ont en commun d’être les 
auteurs de la naissance de Rê. C’est également le cas de Tatenen. Il est donc licite de penser 
que les deux personnages momiformes auxquels se rapporte la légende fonctionnent comme 
des figures dédoublées du personnage central et valent chacun pour Tatenen.

Compte tenu du texte, les cercles peuvent être compris comme des représentations de la 
Douat 158, à laquelle ils seraient consubstantiellement liés. Une relation unit en tout cas ces 
personnages aux formes circulaires, car, chez Ramsès VI, une ligne en pointillés rouges les 
rattache respectivement à chacune des figures reproduites en leur centre. Selon les contextes, 
cette notation graphique est employée pour exprimer la lumière vivifiante ou la semence, 
comme dans le cas de la scène A7 où les pointillés servent à la fois à évoquer la lumière projetée 
par les déesses des heures et la substance émanant du dieu ithyphallique. Dans la scène A4, 
il semble qu’il soit davantage question d’insémination et que l’ensemble de la représentation 
vise à souligner le pouvoir fécondant du monde souterrain qui permet la gestation et la mise 
au monde du dieu solaire par Tatenen 159.

L’association du texte XIX à la scène A4 peut être confirmée grâce à l’existence d’un parallèle 
attesté dans la tombe de Moutirdis (TT 410). Réalisée pour la première dame de la suite de la 
divine adoratrice Nitocris sous le règne de Psammétique Ier, la sépulture, située dans la nécro-
pole de l’Assassif, remonte à l’époque saïte ; sa partie souterraine comporte un appartement 
funéraire composé de quatre chambres (numérotées de I à IV) dont la dernière correspond à 
la salle du sarcophage 160. Bien que fort abîmé, le décor de ces salles est très intéressant, car il 
s’inspire du répertoire des tombes royales du Nouvel Empire. Ainsi la paroi est de la chambre I 
est décorée de scènes dont la parenté avec le Livre de la Terre a été reconnue par J. Assmann, 
mais sans que des parallèles exacts aient pu être alors établis 161. 

Bien que J.Fr. Quack ait déjà émis quelques suggestions 162, c’est J.A. Roberson qui a, le 
premier, identifié les vestiges du Livre de la Terre dans la tombe de Moutirdis, reconnaissant 
aussi par voie de conséquence le parallèle existant entre cette version et celle du papyrus de 
Khonsoumès 163. Il peut être désormais établi que que le décor de la tombe TT 410 comportait 
initialement un certain nombre de scènes figurant chez Ramsès VI, en l’occurrence les scènes 
A1, A4, peut-être A5, ainsi que des éléments appartenant aux scènes A12 et B3, mais dont l’as-
pect et l’ordonnance montraient davantage de similitude avec la version du « Livre d’Aker » 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 202	 florence mauric-barberio

	 164	 Sur le « Livre d’Aker », cf.  supra, 
n. 43.
	 165	 La scène montre le dieu Noun fai-
sant jaillir de sa bouche des flots d’eau 
sur deux divinités qui déversent de la 
leur un jet de liquide vers le sol. Chez 
Ramsès III, ce tableau était figuré sous 
la scène D2 et accompagné de la figura-
tion de deux personnages dont l’aspect 
rappelle ceux de la scène A9, du moins 
d’après les dessins de Champollion et 
Hay (cf. Mauric-Barberio, BIFAO 104, 
2004, p. 407, fig. 2 (dessin G), p. 433, 
n. 142). L’ensemble est compris comme 
formant une scène unique (no 43) par 
Roberson (op. cit., p. 254-257).
	 166	 On reconnaît le personnage central 
momiforme avec sa coiffure à laquelle 

s’ajoute ici un disque solaire, comme 
dans la plupart des représentations 
de Tatenen appartenant aux Litanies 
du Soleil, cf.  supra, n.  138. On note 
aussi les vestiges des deux cercles su-
périeurs et les restes de deux légendes 
verticales (Roberson, op.  cit., p.  326, 
1006), ces dernières (formant les textes 
Mt.D.2.75.11-12, cf. ibid., p. 817), pou-
vant correspondre aux deux colonnes de 
texte encadrant la figure centrale chez 
Ramsès VI (cf. Piankoff, Ramesses VI, 
pl.  114 ; id., BdE 19, 1953, p.  12-13) ; 
Roberson, op. cit., p. 606-607, légendes 
d et c), d’après la présence du groupe 
bȝ(w)=sn dans la colonne de gauche.
	 167	 Ibid., p. 817, n. 3184 (Mt.D.2.75.10).

	 168	 Cf. Piankoff, op. cit., pl. IX, 8-9 ; 
Roberson, op. cit., p. 611-612. Notons 
que les deux signes de la première 
colonne (chez Moutirdis) doivent cor-
respondre à la graphie développée de ʿȝ 
appartenant au groupe nṯr pn ʿ ȝ figurant 
au début du texte XIX (chez Ramsès VI). 
Contrairement à d’autres passages de la 
version de Moutirdis, ce texte n’est pas 
rétrograde.
	 169	 Sur ce point, la version de Moutir-
dis présente des parallèles avec celle du 
papyrus de Khonsoumès, cf. Roberson, 
op. cit., p. 812-813. Signalons que le texte 
Mt.D1.14.3 (ibid., p. 811, n. 3156), à lire 
de manière rétrograde, pourrait corres-
pondre au début du texte Kh.1.14.2 (ibid., 
p. 795).

reproduite sur le papyrus de Khonsoumès 164. Il s’y ajoutait encore pour le moins une scène, 
absente de la version de Ramsès VI, mais attestée autrefois chez Ramsès III 165. 

Les représentations étaient accompagnées de textes. Ce qui subsiste des colonnes d’inscrip-
tions surmontant, chez Moutirdis, les vestiges de la scène A1 correspond aux restes du texte V 
(paroi A), qui accompagne également ce tableau chez Ramsès VI. Quant aux vestiges de la 
scène A4 166, ils sont précédés d’un texte hiéroglyphique très abîmé (fig. 7b), dans lequel il est 
possible de reconnaître une seconde version du texte XIX figurant sur la paroi A de la salle du 
sarcophage de la KV 9 (fig. 7‌a).

Si l’on observe les restes des cinq colonnes inscrites à gauche de la représentation, on dis-
tingue en effet quelques groupes de signes encore lisibles, mais non identifiés 167. Ceux-ci ont 
un parallèle exact chez Ramsès VI, dans le texte XIX relatif à Tatenen (voir supra). Les vestiges 
des colonnes 4-5, chez Moutirdis, correspondent respectivement à l’extrémité inférieure de la 
colonne 4 et au début de la colonne 6, chez Ramsès VI. On reconnaît ainsi les signes corres-
pondant à la graphie des deux passages suivants : [m msw n=]ỉ ḏs=f m-ḫt (col. 4) et, plus loin, 
[ḥtp]y ḥr ỉrr(w)[=f] (col. 5) 168. La présence, chez Moutirdis, de ces vestiges d’inscription à 
proximité des restes de la scène A4 peut être considérée comme un argument décisif en faveur 
de l’hypothèse selon laquelle le texte XIX, inscrit sur la paroi A de la chambre sépulcrale de 
Ramsès VI, ne se rapporterait pas à la scène A9, mais bien à la scène A4, dont le personnage 
central figurerait donc Tatenen.

Certes, la tombe de Moutirdis n’offre qu’une version tardive, partielle et peut-être réinterpré-
tée du Livre de la Terre, mais si l’on en juge par l’étendue des textes accompagnant initialement 
les scènes A12 et B3, il est incontestable que, comparée à l’hypogée royal de Ramsès VI, la 
TT 410 présentait une version beaucoup plus satisfaisante de cette partie du Livre de la Terre 
que l’on nomme le « Livre d’Aker 169 ». C’est pourquoi nous sommes d’avis que la juxtaposition 
de la scène A4 et du texte XIX dans la tombe de Moutirdis ne relève pas du hasard, mais qu’elle 
témoigne de la véritable association de ces éléments au sein de la composition, dont la mise 
en place a probablement souffert chez Ramsès VI de la hâte des décorateurs. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 203

	 170	 Sur ces scènes, voir Abitz, OBO 
146, 1995, p. 158-164. 
	 171	 Cf. supra, n. 11, n. 15. Sur la version 
de l’Osiréion, cf. Frankfort, EES 39, 
1933, pl. XXIII-XLIX. Sur la variante 
du tableau final du LdC dans la KV 8, 
cf. Hornung, MDAIK 37, 1981, p. 223-
225, pl.  38b. Sur la présence d’autres 
scènes isolées appartenant au LdT dans 
la salle du sarcophage de Merenptah, 
cf. supra, n. 16, 152 ; infra, n. 258. 
	 172	 Sur le LdC, voir Hornung, Les 
Textes de l’au-delà, 2007, p.  112-123 ; 
Barta, MÄS 42, 1985, p. 110-123 ; Abitz, 
OBO 146, 1995, p. 102-134 ; D. Meeks, 

Chr. Favard-Meeks, Les dieux égyptiens, 
La vie quotidienne, Paris, 1993, p.  197-
213 ; S. Onstine, « The Relationship 
between Osiris and Re in the Book of 
Caverns », JSSEA 25, 1995, p.  66-77, 
pl. V-VII. Une nouvelle édition critique 
du LdC sera prochainement publiée par 
Daniel Werning, dans le prolongement 
de sa thèse soutenue en mai 2010 à l’uni-
versité de Göttingen. 
	 173	 Voir les dernières scènes du 4e re-
gistre de la Ire division montrant deux 
fosses contenant respectivement des 
chairs et une mèche associée à une barbe 
et illustrant « l’image secrète d’Osiris » 

(sšm štȝ n wsỉr) – pour une désignation 
similaire, cf. supra, n. 86 – et la « grande 
image » (sšm ʿȝ), cf. Piankoff, Quererts, 
p. 5, 9, pl. VII, 3-4 ; Hornung, Unter�
weltsbücher, p. 319 ; Manassa, ÄAT 72, 
2007, p. 328-330. 
	 174	 Cf. supra, n. 97-98, 106. Précisons 
que Rê n’est pas présenté comme le fruit 
de leur union. Le dieu et la déesse, in-
dépendamment l’un de l’autre, peuvent 
être tenus chacun comme individuel-
lement responsables de la naissance 
solaire, Rê jouant dans les deux cas le 
rôle d’agent fécondant.

3.  mise en perspective du livre de la terre 
avec la structure du livre des cavernes

Il a été reconnu depuis longtemps qu’un certain nombre de scènes du Livre de la Terre avait 
un équivalent dans le Livre des Cavernes 170. Au-delà des parallèles iconographiques, les deux 
compositions partagent une même communauté de thèmes qui rend leur étude conjointe 
particulièrement fructueuse. Cette parenté thématique se double d’une proximité temporelle 
et spatiale. En effet, les composantes des deux livres semblent être apparues simultanément à 
la même époque et dans les mêmes lieux : dans les deux cas, les premières attestations connues 
datent du règne de Séthi Ier et ont eu pour cadre l’Osiréion d’Abydos, avant que le programme 
décoratif d’une tombe royale n’emprunte pour la première fois à ces deux compositions sous 
le règne de Merenptah 171.

Contrairement au Livre de la Terre, le Livre des Cavernes présente une organisation claire 172. 
Bien que l’ancien découpage en douze parties soit abandonné et qu’on ignore à quoi se réfère 
la nouvelle division en six sections, la structure du Livre des Cavernes épouse les contours du 
monde souterrain et témoigne des différentes phases du périple nocturne. Depuis son entrée 
dans le domaine de l’Occident jusqu’à sa sortie de la Douat et sa réapparition dans l’horizon 
oriental, c’est toute la progression du dieu solaire sur les chemins de sa régénération qui est 
détaillée. De façon schématique, on pourrait résumer comme suit les différentes étapes du 
parcours dans le Livre des Cavernes.

Dans les deux premières divisions et jusque dans le registre supérieur de la troisième, l’ac-
cent est mis sur l’univers obscur et ténébreux dans lequel pénètre le dieu solaire. Ce monde est 
celui du dieu Osiris qui apparaît simultanément sous différentes formes (soit dans sa chapelle, 
soit par le biais de son corps démembré 173 ou au moyen d’un coffre contenant sa dépouille). 
La IIIe division renferme l’épisode central de la course nocturne : l’union de Rê à son cadavre, 
qui ne fait qu’un avec Osiris, figuré au-dessous du double sphinx Aker. Avec la IVe division 
s’amorce la seconde moitié du Livre des Cavernes : cette partie de la composition est entière-
ment consacrée à la restauration des forces vitales d’Osiris grâce à l’action conjuguée d’Isis, 
Nephthys, Anubis et Horus. 

La Ve division met en scène les acteurs de la naissance de Rê : la déesse Nout-štȝyt et son 
pendant masculin, le dieu Osiris ithyphallique coiffé de son ba 174, auxquels s’ajoute le dieu 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 204	 florence mauric-barberio

	 175	 Cf. supra, n. 146.
	 176	 Cf. supra, n. 124-125
	 177	 Dans la plupart des versions, le 
nom d’Osiris est noté au-dessus de 
l’oiseau (cf. Piankoff, op.  cit., p.  119-
120 ; Hornung, op.  cit., p.  422). Le 
texte relatif à la double figure penchée 
évoque la montée du ba de ce dieu 
[dans] la barque solaire (cf. Piankoff, 
op. cit., p. 118, 121, pl. CXLIV, 4-5, CXLV, 
3-4), tandis qu’Osiris enjoint le dieu 
solaire d’appeler son ba dans sa suite 
(cf.  Piankoff, op. cit., p. 118-119, n. 9, 
pl. CXLIII, 9-CXLIV, 1 ; Hornung, 
op. cit., p. 423). 
	 178	 Cette image correspond à l’ex-
pression du texte pn ḫpr ṯs-tp « Khépri 
à la tête fixée » (cf. Piankoff, op.  cit., 

p.  120-121, pl. CXLIV, 6 ; Hornung, 
op.  cit., p.  424 ; Darnell, OBO 198, 
p. 111-117), l’assemblage de la nouvelle 
entité solaire étant calqué sur celui du 
corps démembré d’Osiris. 
	 179	 C’est le cas des scènes liées à la 
thématique des heures (par ex. A3 et 
D2), sujet non traité dans le LdC. 
	 180	 Voir les scènes montrant des per-
sonnages à l’intérieur de formes ovales 
(par ex. A12, B1, B3 et C5) ou celles 
représentant des ennemis châtiés (par 
ex. C5, D1, D10, D12, D13 et D14).
	 181	 Sur la scène D1, cf.  Roberson, 
op. cit., p. 306-311 (no 70). 
	 182	 Cf.  Piankoff, BdE 19, p.  41, 
pl. XXII, 6-7 ; Hornung, op. cit., p. 458, 
461 ; Roberson, op. cit., p. 681. Sur le 

reliquaire mystérieux (ʿfdt štȝt), voir aussi 
Darnell, op. cit., p. 92-93.
	 183	 Cf.  Piankoff, op.  cit., p.  38-41, 
pl.  XXI, 8-XXII, 5/7 ; Hornung, 
op.  cit., p.  38-41 ; Roberson, op.  cit., 
p. 678, 680-682. Sur le parallèle entre 
les ennemis décapités de la scène D1 
et la frise d’ennemis courant sur le 
pourtour inférieur de la salle du sarco-
phage de la KV 9, cf. Abitz, OBO 89, 
1989, p. 122-123, fig. 29. On pourrait en 
conclure que la chambre sépulcrale de 
Ramsès VI constituait une réalisation 
en trois dimensions de la « Chambre 
cachée » (cf.  aussi Roberson, op.  cit., 
p. 112). 

Tatenen 175. Dans la VIe division, Rê apparaît comme l’auteur de sa propre naissance, notam-
ment sous la forme du scarabée Khépri, dont la réapparition dans l’horizon oriental passe 
nécessairement par la défaite d’Apophis désigné en tant que « grand serpent, mauvais de vi-
sage 176 ». La course nocturne trouve son épilogue dans la scène du tableau final : le dieu solaire 
s’apprête à quitter la Douat, pour rejoindre l’horizon oriental et gagner le ciel, laissant derrière 
lui le domaine d’Osiris (dont il faut probablement reconnaître la représentation dans la figure 
dédoublée du dieu penché au-dessus d’une butte), mais embarquant à son bord l’oiseau-ba 
d’Osiris 177. Il est acclamé à l’issue de son parcours, tandis que son disque franchit les limites du 
monde souterrain, précédé par la figuration de l’enfant solaire et du scarabée à tête de bélier 178.

À la différence du Livre des Cavernes, le Livre de la Terre ne possède pas de structure bien 
définie ou, du moins, ne nous est pas parvenu sous une forme complète et bien agencée. Sans 
chercher à reconstituer artificiellement son ordonnance, il peut être instructif de rapporter les 
scènes composant sa version la plus complète (i. e. celle de Ramsès VI) à la trame du Livre des 
Cavernes, pour mieux juger de son contenu. Parmi elles, certaines paraissent sans équivalent 
thématique dans le Livre des Cavernes 179, tandis que d’autres ne sont pas suffisamment spéci-
fiques pour être mises en parallèle avec tel ou tel motif du Livre des Cavernes 180. Néanmoins, 
la mise en perspective des deux compositions constitue une base intéressante pour l’étude du 
Livre de la Terre (tableau 2). 

Il apparaît d’emblée que les scènes pouvant se rapporter au commencement du Livre des 
Cavernes sont peu nombreuses et essentiellement concentrées sur la paroi D, confirmant ainsi 
l’hypothèse selon laquelle le début du Livre de la Terre se situerait sur le côté gauche de la salle 
du sarcophage de Ramsès VI (cf. supra § 1). La scène D1 181 résume à elle seule les différentes 
figurations d’Osiris apparaissant dans les deux premières divisions du Livre des Cavernes, ainsi 
qu’au registre supérieur de la IIIe division, en combinant la représentation de sa chapelle gar-
dée par des serpents et celle du coffre contenant sa dépouille 182. D’après le texte, l’ensemble 
correspond à la « Chambre cachée » (ʿt ỉmnt) renfermant le cadavre d’Osiris et autour de laquelle 
est déployé un impressionnant dispositif de protection 183.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 205

	 184	 Cf. Piankoff, BdE 19, 1953, p. 39 ; 
Hornung, Unterweltsbücher, p. 458 ; 
Roberson, op. cit., p. 682-683. Sur les 
scènes de châtiment, cf. Hornung, Alt
ägyptische Höllenvorstellungen, AAWL 59, 
3, 1968. 
	 185	 Cf.  Piankoff, op.  cit., p.  58-59, 
pl. XXXIII, 9-XXXIV, 1 ; Hornung, Un�
terweltsbücher, p. 477-478 ; Roberson, 
op. cit., p. 718-719. Sur la scène D14, voir 
ibid., p. 235-236 (no 30). 
	 186	 Cf.  Darnell, OBO 198, 2004, 
p. 228, n. 242 ; Roberson, op. cit., p. 236, 
n. 876.
	 187	 L’attitude des déesses est semblable 
à celle d’Isis et de Nephthys penchées sur 
la fosse contenant les cheveux et la barbe 
d’Osiris dans le LdC (cf. supra, n. 173). 
Sur la signification possible du terme 
ḫbsw, cf. Wb III, 255, 17. Sur l’attribu-
tion du nom ḫbsyt à la déesse de droite 
en pendant au nom ỉbyt se référant à la 
déesse de gauche, cf. Hornung, op. cit., 
p. 477. Pour une autre interprétation, 
voir Roberson, op.  cit., p.  236, 399, 
719-720.

	 188	 Sur cette partie de la scène A12, voir 
Roberson, op.  cit., p.  172-175 (no  14). 
Les deux bras de Geb figurent bien chez 
Ramsès VI, mais celui de droite, partiel-
lement incisé, n’a pas été colorié, cf. ibid., 
p. 932 ; Piankoff, Ramesses VI, pl. 117.
	 189	 Cf.  id., BdE 19, 1953, p.  25 ; 
Hornung, op. cit., p. 446 ; Roberson, 
op. cit., p. 626. 
	 190	 Cf.  Piankoff, op.  cit., p.  26 ; 
Hornung, loc. cit. ; Roberson, op. cit., 
p. 626-628. 
	 191	 D’après la mention 

���

�
�
�
��  

(cf. ibid., p. 625 ; Piankoff, op. cit., p. 25) 
qui serait une graphie de snṯ 

���

�
�
�
��  

var. 

��

����  (cf. Wb IV, 180, 1 ; AnLex 1, 
no 77. 3683). Ce terme, attesté ailleurs 
dans le LdT (cf.  Piankoff, op.  cit., 
pl.  XXII,1, pl.  XXXI, 7 ; Roberson, 
op. cit., p. 679, 709), est souvent employé 
dans le LdC (cf.  Piankoff, Quererts, 
p. 155, pl. V,5) et mis en parallèle avec 
le cadavre-ẖȝt dans les Litanies du Soleil 
(cf. Hornung, AegHelv 2, 1975, p. 243, 
257-258 ; id., AegHelv 3, 1976, p. 93, 95). 
Le terme snṯ (orthographié ) 

figure dans le texte qui accompagne la 
scène A12 sur le papyrus de Khonsoumès, 
dans un passage que nous lisons snṯ=f 
sḏr=f [m] ʿwy Gb « sa dépouille repose 
[dans] les bras de Geb ». Pour une autre 
interprétation, cf. Piankoff, Mythologi�
cal Papyri, 1957, p. 212, pl. 30 ; Roberson, 
op. cit., p. 795-796. Sur la désignation 
du gisant comme étant « le Pleuré » (« der 
Beweinte »), cf. Hornung, Unterwelts�
bücher, p. 445 ; Roberson, op. cit., p. 625, 
n. 2391.
	 192	 Dans le texte de la version de 
Khonsoumès, le cadavre placé dans 
les bras de Geb est aussi désigné 
sous les termes de ẖȝt et de štȝw nny 
rdwy=s{n} « Mystère aux jambes inertes », 
cf. Piankoff, loc. cit. Pour une autre 
interprétation du passage, cf. Roberson, 
op. cit., p. 795, n. 3078. La mention qui 
figure au-dessus du gisant semble pou-
voir se lire rʿ (cf. Piankoff, BdE 19, 1953, 
p. 72 ; Roberson, op. cit., p. 798) : nous 
serions donc en présence du cadavre 
d’Osiris identifié au cadavre solaire. 

Les terribles supplices infligés aux ennemis assurent une sécurité inviolable. Leurs cadavres, 
ainsi que leurs bas et leurs ombres, sont destinés à brûler dans un chaudron et une fosse ar-
dente 184. La figuration d’un chaudron apparaît également dans la scène D14, associée à celle 
d’un fourneau où rôtissent des têtes, des membres et, d’après le texte, des cœurs (ḥȝtyw) ap-
partenant aux ennemis 185. Au centre de l’image figure un cœur au-dessus duquel se penchent 
deux déesses dépourvues de couteaux ; il ne faut sans doute pas y voir une partie de corps 
supplicié 186, mais plutôt le cœur d’Osiris – ou un autre organe appartenant à ce dieu – protégé 
par Isis et Nephthys, comme dans la scène de la Ire division du Livre des Cavernes 187. 

La partie inférieure de la scène A12 réunit, elle aussi, des thèmes caractéristiques de la 
première moitié du Livre des Cavernes. Dans la tombe de Ramsès VI, cette scène se subdivise 
en deux registres : la moitié supérieure est consacrée au halage de la barque solaire qui, dans 
la partie centrale, s’abîme dans le monde souterrain avant d’en émerger, tandis que la moitié 
inférieure illustre la réalité du monde chthonien, avec ses personnages inclus dans leurs enve-
loppes ovales et la présence emblématique d’un gisant placé dans les bras de Geb 188. 

Reposant sur une butte où figurent les signes de la chair et de l’œil larmoyant, il est déploré 
par un couple de pleureurs 189 et semble placé sous la protection des divinités reproduites à sa 
gauche, dont certaines épithètes évoquent le châtiment par le feu 190. Bien qu’il soit seulement 
désigné sous le nom de snṯ « dépouille » dans la tombe de Ramsès VI 191, différents indices 
apparaissant dans la version plus complète du papyrus de Khonsoumès portent à reconnaître 
en lui le cadavre osirien 192. Avec cette figuration, la scène A12 du Livre de la Terre met l’accent 
sur l’enjeu essentiel de la descente de Rê dans les entrailles du monde souterrain : sa rencontre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 206	 florence mauric-barberio

	 193	 Sur la scène A2, cf.  Roberson, 
op.  cit., p. 294-299 (no 64), p.  312-318 
(no 71). Voir aussi Manassa, ÄAT 72, 
2007, p. 389-390.
	 194	 Voir le texte des versions de 
Taousert et Ramsès IV (la version de 
Ramsès VI est fautive), cf. Hornung, 
Unterweltsbücher, p.  429, 509, n.  1 ; 
Piankoff, Ramesses VI, pl. 115 ; id., BdE 
19, 1953, p. 8 ; Roberson, op. cit., p. 552, 
565, 590. 
	 195	 Cf. Piankoff, op.  cit., p.  30-31 ; 
Hornung, op. cit., p. 450 ; Roberson, 
op.  cit., p.  198-201 (no  18), p. 202-204 
(no  19). Sur l’ombre, voir B. George, 
Zu den altägyptischen Vorstellungen vom 
Schatten als Seele, Bonn, 1970, p. 73-86 ; 
Hornung, L’esprit du temps des pharaons, 
1996, p. 193. 
	 196	 Sur cette partie de la scène B3, 
cf. I. Rosellini, I Monumenti dell’Egitto 
e della Nubia. Monumenti del Culto, Pise, 
1844, pl. LXXVIII. 
	 197	 Cf. Piankoff, op. cit., p. 30-31, 73 ; 
Roberson, op. cit., p. 648, 802. 

	 198	 Cf. Krauss, Astronomische Konzepte 
und Jenseitsvorstellungen in den Pyrami�
dentexten, ÄgAbh 59, 1997, p. 216-234.
	 199	 Cf.  Pyr. § 1258b = CT I, 304f 
(Spell 73) ; CT I, 310d et 311g (Spell 74). 
Sur la désignation d’Osiris comme ḥr 
dȝt(y) par référence à sa souveraineté 
sur la Douat, cf. H. Kees, Totenglauben 
und Jenseitsvorstellungen der alten Ägypter, 
Berlin, 19562, p. 89 ; Willems, Essays on 
Ancient Egypt in Honour of Herman Te 
Velde, 1997, p. 358. 
	 200	 Sur d’autres exemples d’Osiris 
hiéracocéphale sans lien avec Sokar, 
voir les sarcophages miniatures à tête 
de faucon contenant une pseudo-
momie d’Osiris (cf. D. Harlé, dans 
Un siècle de fouilles françaises en Égypte 
1880-1980, Cat. de l’expo., Paris, 21 mai – 
15 octobre 1981, Le Caire, 1981, p. 297, 
cat. no 322). Voir aussi le sarcophage de 
Chéchanq II retrouvé à Tanis (cf., entre 
autres, Chr. Ziegler, dans Tanis, L’or des 
pharaons, Cat. de l’expo., Paris, 26 mars – 
26 juillet 1987, Paris, 1987, p. 94). Voir 

encore les conclusions de G. Broekman 
(« Falcon-Headed Coffins and Carton-
nages », JEA 95, 2009, p. 67-81) et les 
objets cités par J.C. Darnell (OBO 198, 
2004, p. 424, n. 238).
	 201	 Cf.  Hornung, ÄgAbh 7, 1963, 
p. 135-136 (no 528) ; id., AegHelv 3, 1976, 
p. 67 (no 41) ; Manassa, op. cit., p. 306-
309. Le dieu solaire nocturne, en tant 
qu’Horus-Douaty, assume souvent une 
fonction filiale auprès d’Osiris, cf. Barta, 
MÄU 1, 1990 p. 53-54. Sur Rê dans le rôle 
d’Horus, cf. Willems, OLA 70, 1996, 
p.  266 ; id., Essays on Ancient Egypt 
in Honour of Herman Te Velde, 1997, 
p. 361-364 ; von Lieven, Funktion und 
Gebrauch altägyptischer Tempelräume, 
2007, p. 176 ; Manassa, op. cit., p. 97. 
Sur Horus-Douaty comme dieu solaire 
renaissant, voir infra.

avec son cadavre assimilé à Osiris qui est à l’origine du processus de régénération aboutissant 
à sa réapparition sur les bras de Noun. 

Cet épisode fondamental est représenté dans la scène A2 193. Comme dans le Livre des Cavernes, 
le cadavre auquel Rê vient s’unir est figuré au-dessous du double sphinx Aker dont une tête 
est associée à l’entrée et, l’autre, à la sortie du monde souterrain 194. L’union du ba au cadavre 
(auquel se joint également l’ombre) est illustrée de manière plus générale dans la scène B3 195, 
qui comporte également la double figuration d’un gisant reposant dans une barque ornée à 
chacune de ses extrémités par l’emblème du disque solaire 196. Le gisant anthropomorphe veillé 
par Isis est surmonté d’une légende qui l’identifie à Osiris ; l’autre, placé sous la protection de 
Nephthys, a une tête de faucon et porte le nom de ḥr dȝty « Horus-Douaty » ou « Horus de la 
Douat 197 ».

Sous ce nom se cache une divinité aux aspects très divers. Dans les Textes des pyramides, 
Horus-Douaty peut apparaître sous la forme d’une étoile 198, mais son nom s’applique aussi à 
Osiris dans une formule qui évoque son cadavre dont Isis et Nephthys empêchent la putré-
faction ou rassemblent les membres 199. La représentation d’Horus-Douaty dans la scène B3 du 
Livre de la Terre s’inscrit dans cette dernière tradition en offrant une image dédoublée d’Osiris, 
veillé par Isis et Nephthys 200. Sachant qu’Horus-Douaty apparaît comme une forme du dieu 
solaire nocturne dans les livres du monde souterrain et les compositions apparentées 201, il est 
également possible de reconnaître dans le gisant veillé par Nephthys une représentation du 
cadavre solaire faisant pendant au cadavre osirien gardé par Isis. 

Le thème de la IVe division du Livre des Cavernes est illustré sur la paroi D de la salle du 
sarcophage de Ramsès VI. La scène D6 montre Isis et Nephthys participant au redressement 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 207

	 202	 Cf. Piankoff, BdE 19, 1953, p. 47, 
pl. XXV, 9-XXVI, 3 ; Hornung, Unter�
weltsbücher, p. 468 ; Darnell, OBO 198, 
2004, p. 183 ; Roberson, op. cit., p. 148-
150 (no 6), 687-688. La lecture p(ȝ) n(y) 
dȝt s’impose ici, à moins de comprendre 
pn dȝt(y), cf. Quack, WeltOr 35, 2005, 
p. 30. 
	 203	 Cf.  Piankoff, op.  cit., p.  48, 
pl.  XXVI, 4 ; Hornung, op.  cit., 
p. 469, p. 510, n. 14 ; Roberson, op. cit., 
p. 688-689, n. 2659. Sur le terme nnwt à 
rapprocher du mot nwt (Wb II, 217, 9), 
cf. Hornung, AegHelv 14, 1992, p. 443, 
444, 449 ; id., ÄgAbh 7, p.  105 ; id., 
AegHelv 15, 1994, p. 704 ; Y. Cambefort, 
Le scarabée et les dieux. Essai sur la si�
gnification symbolique et mythique des 
coléoptères, Paris, 1994, p. 29-33. Sur une 
autre mention de nnwt, cf. Piankoff, 
op. cit., p. 52, pl. XXVII, 9 ; Hornung, 

Unterweltsbücher, p. 472 ; Roberson, 
op. cit., p. 698-699, p. 701, n. 2720. Sur 
le nisbé nnwty, cf. Piankoff, op.  cit., 
p.  14, 20 ; Roberson, op.  cit., p.  327-
328, n. 1272-1273, p. 610, 613.
	 204	 Cf.  Van Dick, JEOL 26, 1979-
1980, p. 20-21 ; Manassa, ÄAT 72, 2007, 
p. 139-140.
	 205	 Cf.  Piankoff, op.  cit., p.  47 ; 
Hornung, op. cit., p. 466 ; Roberson, 
op. cit., p. 146-148 (no 5).
	 206	 Cette image est à rapprocher de 
celles des dieux masculins « enceints » 
du soleil, cf. supra n. 140-141.
	 207	 Cf. Piankoff, op.  cit., p. 49-50, 
pl.  XXVII, 2-3 ; Hornung, op.  cit., 
p. 469-470 ; Roberson, op. cit., p. 291-
292 (no 62), 691-693.
	 208	 Voir supra, n. 106. Sur la scène D3, 
cf. Roberson, op. cit., p. 273-277 (no 53).

	 209	 Cf. Billing, SAK 34, 2006, p. 62-64. 
Sur leurs noms npȝy et ẖpȝy (Piankoff, 
Quererts, pl.  LX, II ; LXIII, V), voir 
J.Fr. Quack, « Apophis, Nabelschnur 
des Re », SAK 34, 2006, p.  377-379 ; 
Manassa, op. cit., p. 408-409.
	 210	 L’un des serpents se nomme 
tpy « Celui qui est pourvu d’une tête 
(humaine) », cf.  Piankoff, BdE 19, 
1953, p.  45, pl.  XXV, 1 ; Hornung, 
op. cit., p. 464 ; Billing, op. cit., p. 58 ; 
Roberson, op. cit., p. 672-673. L’oiseau 
à tête de bélier est le double ba (bȝwy), 
cf.  supra, n. 76. Voir aussi Darnell, 
op.  cit., p.  382-383 ; Manassa, op.  cit., 
p. 410. Sur l’association du ba de Rê à 
Nout, cf. Hornung, AegHelv 2, 1975, 
p. 172 ; id., AegHelv 3, 1976, p. 82 ; Barta, 
MÄS 42, 1985, p. 38. 

d’Osiris nommé p(ȝ) n(y) dȝt « Celui de la Douat 202 ». La comparaison avec la scène équivalente 
du Livre des Cavernes fait ressortir deux éléments nouveaux : l’inclusion d’Osiris à l’intérieur 
d’une forme ovale désignée sous le nom de nnwt (évoquant vraisemblablement une matrice par 
référence à la boule de fumier, enfouie dans le terrier du scarabée, dans laquelle se développe 
la nouvelle larve) 203 et la présence d’Horus en tant que fils issu de son corps.

La naissance d’Horus se manifeste au travers d’une image fort peu réaliste, mais particu-
lièrement saisissante : celle du fils surgissant du ventre de son père 204, motif également figuré 
dans la scène D5 205. La présence d’un disque solaire à côté d’Horus dans la scène D6 autorise 
par ailleurs à reconnaître, sous la figure traditionnelle de l’héritier posthume, celle du dieu 
solaire naissant des entrailles de la terre personnifiée par Osiris, dont l’enveloppe nnwt paraît 
dotée des mêmes propriétés fécondes que la Douat 206. 

La scène voisine D7, qui montre le ba d’Osiris élevé par deux divinités se tenant entre deux 
buttes renfermant chacune une momie criocéphale 207, est d’interprétation plus délicate. En 
reproduisant un ba osirien et deux cadavres solaires, cette représentation inverse le schéma 
habituel qui associe le ba solaire au cadavre osirien. Cette inversion pourrait caractériser la 
nouvelle dynamique qui se met en place dans la seconde moitié du Livre des Cavernes, dès lors 
qu’Osiris réanimé est en mesure d’agir à son tour pour le dieu solaire. Aussi l’exaltation du ba 
d’Osiris dans la scène D7 pourrait faire écho à l’élévation de son corps dans la scène D6 et les 
deux scènes pourraient pareillement célébrer les facultés recouvrées d’Osiris. 

L’image de Nout-štȝyt introduisant la Ve division du Livre des Cavernes trouve son équivalent 
dans la scène D3 du Livre de la Terre 208. Malgré la similitude, on observe quelques différences 
entre les deux tableaux, notamment parmi les éléments entourant la déesse. Les deux serpents 
à tête humaine ne sont plus compris comme des ennemis 209, mais comme des adorateurs du 
dieu solaire, figuré sous la forme du disque et du ba criocéphale tenus respectivement par la 
déesse 210. Les motifs complexes flanquant son image dans le Livre des Cavernes sont remplacés 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 208	 florence mauric-barberio

	 211	 Cf.  Piankoff, BdE 19, 1953, 
p. 44-45 ; Hornung, Unterweltsbücher, 
p. 463-464 ; Billing, op. cit., p. 60-61 ; 
Roberson, op.  cit., p.  673, 675. Sur 
la nature ambivalente de nḥȝ-ḥr, voir 
R. El-Sayed, « Nehaher », BIFAO 81 - 
suppl., 1981, p. 119-140 ; Manassa, op. cit., 
p.  323-324. Dans le LdC, le cadavre 
d’Osiris de la IIIe division est protégé 
par le serpent Nehaher et c’est lui qui se 
dresse au côté de l’Osiris ithyphallique 
de la Ve division (cf. Piankoff, Quererts, 
p. 91-92, pl. CIII, 2 ; CV, 5-6 ; Hornung, 
op. cit., p. 394-395). 
	 212	 Cf. Hornung, Theben 11, 1990, 
p. 120-121.
	 213	 Sur la scène D6, cf.  supra, 
n. 202-204.
	 214	 Sur la scène B2, cf.  Roberson, 
op. cit., p. 224-227 (no 27‌a), 644-645.
	 215	 Cf. Piankoff, BdE 19, 1953, p. 29, 
pl. XV, 2/5 ; Hornung, Unterweltsbü�

cher, p. 450 ; Roberson, op. cit., p. 644 
(cf. supra, n. 139).
	 216	 Comme dans la scène D3 (cf. supra, 
n. 210), le serpent à tête humaine de 
la scène B2 se nomme tpy (Piankoff, 
op. cit., p. 29, n. 3 ; Roberson, op. cit., 
p. 645). Le texte évoque une contrepar-
tie féminine 

����

����
�
� tpyt qui pourrait 

correspondre à la figuration de la petite 
déesse en adoration, bien qu’elle n’ait 
pas un corps de serpent. L’attribution de 
cette épithète ne paraît pas convenir au 
grand serpent dépourvu de tête humaine 
puisque les parallèles montrent que le 
nom tpy se rapporte à des reptiles qui 
en sont dotés, cf. Darnell, OBO 198, 
2004, p. 90, n. 249. 
	 217	 Sur le lien entre la scène B2 et les 
couvercles de sarcophages royaux ra-
messides, cf. Hornung, Theben 11, 1990, 
p. 120-121 ; Roberson, op. cit., p. 276. 
En croisant les données des scènes D3 

et B2, on aboutit à l’identification du 
crocodile à pn wnty et du serpent à 
nḥȝ-ḥr. Sur Nehaher comme protecteur 
du cadavre osirien, voir supra, n. 211.
	 218	 Sur cette scène, voir aussi Darnell, 
op. cit., p. 382-385.
	 219	 Cf. supra, n. 140.
	 220	 Sur les scènes D9 et D11, 
cf. Roberson, op. cit., p. 152-154 (no 8), 
p.  154-156 (no 9) ; M. Minas-Nerpel, 
Der Gott Chepri. Untersuchungen zu 
Schriftzeugnissen und ikonographischen 
Quellen vom Alten Reich bis in griechisch-
römische Zeit, OLA 154, 2006, p. 220-222. 
La légende de la scène D9 indique que 
« le disque met au monde son mystère », 
le terme štȝw faisant ici manifestement 
référence au scarabée, cf.  Piankoff, 
op. cit., pl. XXIX, 9 ; Hornung, Unter�
weltsbücher, p. 471 ; Roberson, op. cit., 
p. 694-695. Pour une autre interpréta-
tion, voir Darnell, op. cit., p. 385.

par la simple représentation d’un serpent nommé (pn) nḥȝ-ḥr 211 et d’un crocodile (anonyme), 
dont on peut juger du caractère bénin d’après le fait qu’ils encadrent pareillement la figuration 
du défunt sur le couvercle de plusieurs sarcophages royaux ramessides 212.

Les deux autres responsables de la naissance de Rê apparaissant dans la Ve division du Livre 
des Cavernes sont représentés dans le Livre de la Terre : il s’agit de Tatenen à identifier dans la 
figure centrale de la scène A4 (cf. supra § 2.4) et d’Osiris auquel correspond le personnage ithy-
phallique de la scène A7 (cf. supra § 2.2 & 2.3). Le thème de la naissance solaire est également 
traité dans la scène D6 précédemment évoquée 213 et dans la scène B2 montrant un cadavre 
divin « enceint » du disque 214. La mention ẖȝt nṯr notée dans le texte ne permet pas d’identifier 
ce dieu 215, mais le fait qu’il soit accompagné – comme Nout-štȝyt dans la scène D3 – par un 
crocodile (pn wnty), un serpent (anonyme) et un autre reptile à tête humaine levant les bras 
en signe d’adoration 216 incite à reconnaître en lui le pendant masculin de Nout-štȝyt : Osiris. 

Cette identification est confirmée par le témoignage des sarcophages royaux, puisque la 
présence d’Isis et de Nephthys de part et d’autre de l’effigie royale ornant le couvercle conduit 
à assimiler le gisant à Osiris, lequel est lui-même encadré par la paire de reptiles à tête humaine 
et le couple formé par le serpent et le crocodile 217. Le cadavre divin de la scène B2 pourrait 
donc constituer une nouvelle manifestation d’Osiris, père de Rê 218, d’autant qu’il est associé 
au crocodile pn wnty, bien connu pour mettre au monde le soleil dans une scène des tombeaux 
de Ramsès VII (KV 1) et Ramsès IX (KV 6) 219.

Le thème de la naissance autogène de Rê, caractéristique la VIe division du Livre des Cavernes, 
trouve un écho important dans le Livre de la Terre. On dénombre plusieurs scènes (D9, D11 
et C1) dans lesquelles Rê se manifeste sous la forme du scarabée Khépri. Les deux scènes de la 
paroi D présentent la même iconographie et montrent le scarabée ailé émergeant d’un disque 
solaire 220. Deux autres représentations du Livre de la Terre peuvent encore être rapprochées 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 209

	 221	 Sur la scène D8, cf. Roberson, 
op.  cit., p. 292-294 (no 63), 704. L’au-
teur voit dans l’image d’Hathor une 
représentation de l’œil de Rê.
	 222	 Cf., par ex., Ph. Derchain, Hathor 
Quadrifrons. Recherche sur la syntaxe d’un 
mythe égyptien, Istanbul, 1972, p. 36-37 ; 
S. Cauville, « Les inscriptions dédica-
toires du temple d’Hathor à Dendera », 
BIFAO 90, 1990, p. 87-88. Sur des évo-
cations d’Hathor en contexte matinal, 
cf. Darnell, op. cit., p. 134, 136. 
	 223	 Cf. I. Hegenbarth, « O seht, ich 
gehe hinter meinem ȝḫ.t-Auge… ». 
Einige Überlegungen zu den Barken des 
mittleren Registers der zweiten Stunden 
des Amduat », SAK 30, 2002, p. 169-185. 
Sur la présence implicite d’Hathor dans 
la VIIIe heure du LdA, cf. C. Manassa, 
« Sounds of the Netherworld », dans 
B. Rothöhler, A. Manisali (éd.), Mythos 
& Ritual. Festschrift für Jan Assmann zum 
70. Geburtstag, Munich, 2008, p. 109-135.
	 224	 Cf. M. Tosi, A. Roccati, Stele 
e altre epigrafi di Deir el Medina, 

n. 50001 - n. 50262, Catalogo del Museo 
egizio di Torino, Serie seconda – Collezioni, 
I, Turin, 1972, p. 60, 271. 
	 225	 Cf. G. Andreu (éd.), Les artistes de 
Pharaon. Deir el-Médineh et la Vallée des 
Rois, Catalogue d’exposition, Paris, musée 
du Louvre, 15 avril – 22 juillet 2002, Paris, 
2002, p. 244, no 193.
	 226	 Cf.  S. Sauneron, J. Yoyotte, 
La naissance du monde selon l’Égypte 
ancienne, SourcOr 1, 1959, p.  54-59 ; 
Chr. Zivie-Coche, « Aux origines du 
monde. Cosmogonies égyptiennes », 
DossArch hors série 16, 2009, p.  13-15. 
Voir la représentation de Toutânkhamon 
enfant émergeant d’une fleur de lotus, 
cf.  Reeves, The Complete ���������Tutankha�
mun, 1990, p. 66 ; H. Schlögl, Der 
Sonnengott auf der Blüte, AegHelv 5, 1977, 
p. 17-19 ; H. Beinlich, « Das Totenbuch 
bei Tutanchamun », GM 102, 1988, p. 12.
	 227	 Sur l’iconographie d’un sarco-
phage de la XXXe dynastie associant 
entre autres le disque, la tête d’Hathor, le 
scarabée et l’Ogdoade, voir W. Forman, 

St. Quirke, Hieroglyphs and the Afterlife 
in Ancient Egypt, Londres, 1996, p. 8. 
Sur l’Ogdoade et les livres du monde 
souterrain, cf.  Manassa, ÄAT 72, 
2007, p.  370-371 ; Chr. Zivie-Coche, 
« L’Ogdoade thébaine à l’époque ptolé-
maïque et ses antécédents », Documents 
de Théologie Thébaine Tardives 1, CENiM 
3, 2009, p. 170-171, 174-175.
	 228	 Cf.  supra, n.  126. L’un des dieux 
empoignant le serpent porte le nom 
nḏry (cf. Piankoff, BdE 19, 1953, p. 50 ; 
Hornung, Unterweltsbücher, p. 470 ; 
Roberson, op. cit., p. 704). Sur le verbe 
nḏrj, voir Wb II, 382,18-383,18 ; AnLex 1, 
no 77.2303, AnLex 2, no 78.2330, AnLex 
3, no 79.1697. Dans le LdP, il s’applique 
notamment aux personnages qui se 
saisissent d’Apophis (cf.  Hornung, 
AegHelv 7, 1979, p.  166-167, 210, 392 ; 
id., AegHelv 8, 1980, p. 130-131, 156, 276). 
	 229	 Sur la scène C2, cf.  Roberson, 
op. cit., p. 151-152 (no 7). 

de l’image du scarabée sortant du disque : celles des scènes D8 et C2 dans lesquelles surgissent 
respectivement du disque une tête d’Hathor et une tête de faucon. 

Bien que dépourvue de texte d’accompagnement, la scène D8 peut être interprétée à la lu-
mière de la scène D9 : la similitude des deux tableaux invite à reconnaître dans la face d’Hathor 
une image du soleil renaissant 221. On sait par les textes de l’époque tardive qu’Hathor pouvait 
être perçue comme un « soleil femelle 222 ». Dans le Livre de l’Amdouat, Hathor est associée au 
soleil dont l’œil-akhet est personnifié par son emblème à la IIe heure 223. Des témoignages pro-
venant de Deir el-Médineh confirment son statut d’œil de Rê 224, mais permettent également 
de l’envisager comme une figure du soleil renaissant : ainsi, l’ostracon Louvre Inv. E 12966 re-
présente une tête d’Hathor, vue de face, reproduite au-dessus d’une corolle de lotus épanouie 225. 

L’image de Rê émergeant d’une fleur de lotus est associée au mythe de la « cosmogonie 
hermopolitaine » et constitue un symbole de régénération pour le défunt 226. Le fait qu’Hathor 
puisse se substituer à l’emblème solaire dans un tel contexte montre qu’elle est identifiée à Rê. 
Il n’est donc pas surprenant qu’elle occupe, dans la scène D8 du Livre de la Terre, une position 
comparable à celle de Khépri dans les scènes D9 et D11 227. La présence du serpent – dont la 
tête d’Hathor coupe en deux le corps et qu’empoignent deux divinités – pourrait être inter-
prétée comme une figuration d’Apophis défait au moment de la naissance solaire 228. Enfin, 
la représentation voisine des bras de Noun élevant le disque solaire prendrait tout son sens 
dans ce cadre.

La scène C2 montre une tête de faucon émergeant d’un disque 229 dans une situation iden-
tique à celle d’Hathor et de Khépri dans les scènes D8, D9 et D11, indiquant clairement qu’il 
s’agit d’une manifestation du soleil renaissant. Le texte évoque Horus-Douaty quand « il sort de 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 210	 florence mauric-barberio

	 230	 Texte XI : šsp=sn ḥr dȝty pr=f m 
štȝt=f ỉmy(t) dȝt (Piankoff, op. cit., p. 33, 
pl. XVII, 2 ; Hornung, Unterweltsbü�
cher, p. 453 ; Darnell, OBO 198, 2004, 
p. 384 ; Manassa, ÄAT 72, 2007, p. 35, 
325 ; Roberson, op. cit., p. 650-651). Les 
textes XI et XII ont été intervertis sur la 
paroi C.
	 231	 Dans les livres du monde sou-
terrain, le terme štȝw est souvent 
employé pour désigner le cadavre-ẖȝt, 
cf.  Barta, JEOL 29, 1985-1986, p. 98, 
n. 2 ; Assmann, Mort et au-delà, 2003, 
p. 287 ; Darnell, op.  cit., p.  384-385, 
n. 54. Selon ce dernier, la forme féminine 
štȝt ferait ici référence au cadavre d’Osiris 
d’où naîtrait Horus-Douaty, cadavre qui 
pourrait lui-même être compris comme 
un horizon ȝḫt. Sur cette acception de 
štȝw, voir aussi supra, n. 192.

	 232	 Sur la scène C1, cf.  Piankoff, 
op. cit., p. 33-34, pl. XVII, 8-9 ; Hornung, 
op. cit., p. 452-453 ; Roberson, op. cit., 
p.  156-158 (no  10), 652-654. Voir aus-
si Minas-Nerpel, OLA 154, 2006, 
p. 218-219.
	 233	 Sur la scène D16, cf. Piankoff, 
op.  cit., p. 60-61 ; Hornung, op.  cit., 
p. 479 ; Roberson, op. cit., p. 323-324 
(no 74). 
	 234	 Cf. supra, n. 123-129, n. 228. 
	 235	 Sur la scène C4, cf. Roberson, 
op. cit., p. 263-264 (no 47), p. 282 (no 55).
	 236	 Sur l’identification du dieu penché 
comme étant Osiris, cf. supra, n. 177.
	 237	 Cf. Piankoff, op. cit., p. 35, pl. XIX, 
1-4 ; Hornung, op.  cit., p.  456-457 ; 
Roberson, op.  cit., p. 655-656. Chez 
Ramsès VII, le ba est désigné comme 
le « ba d’Orion ». Sur l’identification de 

la figure penchée comme étant Orion, 
cf. Hornung, Theben 11, 1990, p. 71, 
pl.  119. Sur une autre interprétation, 
cf. Roberson, op. cit., p. 263, 736. 
	 238	 Sur la représentation des buttes 
dans la scène C4, cf. ibid., p. 264. Sur la 
partie de la scène B4 figurant un mon-
ticule, cf. ibid., p. 271 (no 51). 
	 239	 Cf. Piankoff, Ramesses VI, pl. 111, 
124.
	 240	 Cf. Abitz, OBO 146, 1995, p. 157. 
Auparavant, l’auteur avait relié la pré-
sence du tableau final du LdP dans la 
salle du sarcophage à l’absence de la 
XIIe heure du LdA dans le 5e couloir de 
la KV 9 (cf. id., OBO 89, 1989, p. 142-
143). Sur l’absence supposée de tableau 
final parmi les scènes de la version de 
Ramsès VI, voir Barta, GM 98, 1987, 
p. 7-9, qui a proposé de reconnaître la 

son mystère qui est dans la Douat 230», le terme « mystère » renvoyant probablement à la notion 
de « cadavre 231 ». Sachant que le cadavre solaire vaut pour Osiris, la naissance de Rê hors de 
celui-ci en fait potentiellement un Horus ; néanmoins, la formulation du texte tend à ramener 
l’origine du dieu solaire à lui-même : issu de son mystère, il tire sa naissance de lui-même. 

La naissance solaire nécessite au préalable le châtiment des ennemis, au premier rang desquels 
figure Apophis, nommé dans deux scènes du Livre de la Terre présentant des points communs 
avec l’iconographie des registres médian et inférieur de la VIe division du Livre des Cavernes. 
La scène C1 montre le scarabée Khépri dans les replis du serpent Apophis 232, tandis que la 
scène D16 figure ce dernier neutralisé par des divinités à tête de bélier, en présence d’Osiris, 
Tatenen et Geb 233. De plus, nous proposons de reconnaître une figuration d’Apophis vaincu 
dans les serpents reproduits dans les scènes A7 et D8 234.

Enfin, certains éléments iconographiques présents dans le Livre de la Terre montrent des 
analogies formelles avec des motifs figurés à la fin du Livre des Cavernes. On retiendra parti-
culièrement l’image du personnage penché avec un sceptre apparaissant dans la scène C4 235, 
qui rappelle à la fois l’Osiris-Orion de la VIe division et le dieu courbé au-dessus d’une butte 
figurant en double dans le tableau final. Si le Livre des Cavernes associe ces représentations à 
Osiris 236, le Livre de la Terre en fait une figuration d’Aker accompagné de son ba, du moins 
chez Ramsès VI 237. Par ailleurs, le motif des deux buttes contenant le disque solaire, visible 
dans l’image de clôture du Livre des Cavernes, est reproduit dans cette même scène C4 et ap-
paraît encore dans la scène B4, limité à un seul monticule, mais les textes ne livrent aucune 
information à leur sujet 238.

La question de savoir si le Livre de la Terre évoque l’épilogue de la course nocturne a été 
débattue. Le fait que la salle du sarcophage de Ramsès VI renferme une version du tableau final 
du Livre des Portes 239 a conduit Fr. Abitz à considérer que le Livre de la Terre était dépourvu de 
scène illustrant la naissance de Rê dans l’horizon oriental et qu’il avait fallu recourir au Livre 
des Portes pour pallier ce manque 240. Nous ne le suivons pas sur ce point et considérons que 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 211

scène de clôture du LdT dans une des 
scènes figurant dans la salle du sarco-
phage de Ramsès VII (cf. Hornung, 
Theben 11, 1990, pl.  119) ; voir aussi 
Barta, MÄU 1, 1990, p. 16, 188, fig. 36 ; 
Roberson, op. cit., p. 210-211 (no 22).
	 241	 Sur la scène A12, cf. Roberson, 
op. cit., p. 170-197 (nos 13-17) ; cf. supra, 
n. 43-46. 
	 242	 Cf. Piankoff, BdE 19, 1953, p. 25, 
pl.  XIII (texte XXXII : r psḏ m ḏw 
p(n) ỉȝbtt) ; Hornung, Unterweltsbü�
cher, p. 445 ; Roberson, op. cit., p. 631, 
n. 2416.
	 243	 Piankoff, Mythological Papyri, 
1957, p. 211, pl. 30 ; Roberson, op. cit., 
p. 791-794, texte 1, col. 7 (hy pr=ỉ ms.kw). 
Pour un parallèle dans la tombe TT 33, 
cf. Piankoff, loc. cit., n. 3.
	 244	 Piankoff, op. cit., p. 214, pl. 30 ; 
Roberson, op. cit., p. 802-804, texte 6, 
col. 9-10 (ʿȝ mswt ms(w) sw). Sur une 
variante figurant dans une tombe de 

Saqqara (Lepsius 23), cf. LD III, 280 ; 
Roberson, op.  cit., p. 818-820, 1036-
1038. Voir aussi R. Buongarzone, « Una 
nuova versione del Libro della Terra », 
VicOr 11, 1998, p. 43-52 (référence due 
à Isabelle Régen que nous remercions) ; 
M. Stammers, The Elite Late Period 
Egyptian Tombs of Memphis, BAR ���In�
ternational Series 1903, Oxford, 2009, 
p. 52-53, 136.
	 245	 Voir aussi Roberson, op.  cit., 
p. 188-189. Sur l’association des motifs 
de la scène A12 à des éléments finaux re-
latifs à d’autres compositions, voir supra, 
n. 45. Sur son association à des éléments 
iconographiques et textuels appartenant 
à la fin du Livre de la Nuit, voir le sarco-
phage Berlin no 7, cf. J. Dümichen, Der 
Grabpalast des Patuamenap in der ������theba�
nischen Nekropolis, III, 1894, pl. XXVII ; 
Assmann, ADAIK 7, 1970, p. 41, n. 1 ; 
Roberson, op. cit., p. 827-828, 985-986. 
Le motif de la scène A12 montrant les 

bras de Noun élevant le disque est ac-
compagné de la formule pr(r)=f m ȝḫt rʿ 
nb m-ẖnw n ʿ wy ỉt=f nww « C’est chaque 
jour qu’il sort de l’horizon au sein des 
bras de son père Noun », cf. ibid., p. 829 ; 
Wb II, 402,5 (graphie de rʿ nb). 
	 246	 Cf. Piankoff, Ramesses VI, pl. 117-
118 ; Roberson, op. cit., p. 184-188. Sur 
deux autres cas d’association de l’enfant 
à la barque de la nuit et de l’oiseau à 
la barque du jour dans la KV 9, voir : 
1. la version RVIb du Livre de la Nuit 
(cf. Roulin, OBO 147, 1, 1996, p. 351 ; 
Piankoff, op. cit., pl. 149) ; 2. la scène 
des deux barques figurant au plafond 
de l’antichambre (cf. Piankoff, op. cit., 
pl. 183-184). Là, la barque msktt, avec un 
enfant à sa proue, s’oppose à la barque 
mʿnḏt, avec un oiseau, doublé cependant 
d’un autre enfant perché sur les cordages 
de la claie de roseaux. Notons que ces 
associations ne sont pas systématiques, 
cf. Roulin, op. cit., p. 76 ; infra, n. 247.

la scène A12, de même que d’autres scènes montrant l’élévation du disque solaire, évoquent 
l’heureuse issue de la course nocturne.

La manière dont la scène A12 se présente chez Ramsès VI conduit à la regarder non seule-
ment comme l’équivalent d’une image de clôture, mais aussi comme une scène résumant à elle 
seule la totalité du parcours solaire 241. Sa remarquable construction en synthétise les différentes 
phases, tout en illustrant la réalité du monde inférieur dans lequel disparaît momentanément 
le soleil. Placés en position centrale, les bras de Noun élevant le disque en forment le pivot, 
indiquant ainsi que la continuité ininterrompue du parcours repose sur la faculté du dieu 
solaire à se régénérer dans les profondeurs du monde souterrain personnifié par Aker. 

Faisant pendant au dieu Tatenen qui réceptionne la barque au moment de son entrée dans 
le monde chthonien, une seconde image du dieu Noun hisse l’embarcation solaire lors de sa 
sortie. Là, Rê est pris en charge par des déesses-cobras qui le halent afin qu’il brille dans la 
montagne orientale 242. Les textes plus développés de la version du papyrus de Khonsoumès 
évoquent non seulement la destination de l’horizon oriental, mais encore la naissance de Rê 
qui sort « étant mis au monde 243 » et qui est qualifié de « Grand de naissance, qui s’est mis au 
monde 244 ». Il ne fait donc pas de doute que la scène A12 du Livre de la Terre célèbre le miracle 
de la réapparition matinale du soleil, garante de la continuité du cycle, et qu’elle puisse former 
l’épilogue de la composition 245.

La présence des bras de Noun incite davantage à rapprocher la scène A12 du tableau final 
du Livre des Portes que de celui du Livre des Cavernes, mais deux éléments de comparaison 
peuvent être signalés : la figuration du scarabée à tête de bélier (peu significative ici du fait de 
son association aux deux embarcations solaires) et la représentation d’un oiseau à la proue de 
la barque du jour 246. Ce dernier est généralement compris comme figurant une hirondelle 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 212	 florence mauric-barberio

	 247	 Cf. supra, n. 44. Sur un exemple 
comparable à celui de la tombe de 
Senedjem (cf. Servajean, BIFAO 102, 
2002, p.  362), voir la statue BM 1382 
(cf. M.L. Bierbrier (éd.), The British ���Mu�
seum. Hieroglyphic Texts from Egyptian 
Stelae, etc., Part 12, Londres, 1993, p. 25, 
pl. 87). Sur une figuration de l’oiseau à 
la proue de la barque msktt, voir la stèle 
Louvre N 306 - C 210 dans M. Étienne 
(éd.), Les portes du ciel, Catalogue, Paris, 
2009, p. 87, cat. no 59.
	 248	 Cf. Roberson, op. cit., p. 205-209 
(no 21) ; supra, n. 16-18, 25, 171.
	 249	 Sur la scène B5, cf. ibid., p. 142-146 
(no 4). 
	 250	 Cf.  Piankoff, BdE 19, p.  32, 
pl. XVI, 5-9 ; Hornung, Unterwelts�
bücher, p. 451-452 ; Roberson, op. cit., 
p. 646-647. On retrouve les éléments 
qui composent le texte X de la scène 
B5 sur un sarcophage tardif, réordonnés 
au sein d’une inscription plus longue 
qui accompagne la représentation des 

heures du jour, cf. Manassa, ÄAT 72, 
p. 400-403, pl. 285 ; Roberson, op. cit., 
p. 833-836. Sur la mise en parallèle des 
deux versions, cf. ibid., p. 1039-1041. 
	 251	 Cf. wṯs nṯr pn ʿȝ ỉn ỉmyw mrw ḥr 

ʿwy=sn (Piankoff, op. cit., pl. XVI, 6-7 ; 
Roberson, op. cit., p. 646-647, col. 5-8). 
On ignore à quelle donnée topogra-
phique le nom de ces dieux fait référence, 
mais il existe une autre mention de canal 
dans le LdT (scène A12, texte XXXII) à 
propos des déesses-cobras qui halent Rê 
pour qu’il brille dans l’horizon oriental 
(cf. Piankoff, op.  cit., p. 25, pl. XIII, 
texte XXXII ; Hornung, op. cit., p. 445 ; 
Roberson, op. cit., p. 631). Sur l’iden-
tification possible de ces canaux aux 
triangles d’eau du tableau final du LdC, 
voir ibid., p. 145-146. 
	 252	 Cf. pr nṯr m bȝ šwt bȝw šw.wt šsp=sn 
sw (Piankoff, loc. cit., 8 ; Roberson, 
op. cit., p. 646-647, col. 12-16). 
	 253	 Cf. supra, n. 195.

	 254	 Cf.  Piankoff, loc. cit., 8-9 ; 
Hornung, op.  cit., p. 452 ; Manassa, 
op. cit., p. 400. Cette traduction paraît 
la plus appropriée pour rendre compte 
du mouvement du ciel en direction de 
la Douat, mais l’emploi du verbe sʿr, 
signifiant littéralement « faire monter » 
est surprenant car on s’attendrait à ce 
qu’un mouvement ascendant s’effectue 
depuis la Douat vers le ciel et non pas 
inversement. Pour une autre compré
hension du passage, cf.  Roberson, 
loc. cit. (col. 16-20). 
	 255	 Cf. Manassa, op. cit., p. 403 : ntsn 
smȝ(w) dȝt n ḥr(y)t m sšm pn ỉmy ʿ=sn 
(Hornung, AegHelv 7, p. 377-378 ; id., 
AegHelv 8, p. 266-267 ; Darnell, OBO 
198, p.  407-408). Sur le papyrus de 
Djedkhonsouiousânkh, le motif de la 
scène B5 apparaît de manière plus déve-
loppée, associé à des éléments de la scène 
A12 et des motifs de la XIIe heure du LdA, 
cf. Roberson, op. cit., p. 144-145.

annonciatrice de l’aube 247. Par analogie avec l’iconographie de la barque solaire dans le tableau 
final du Livre des Cavernes, on pourrait peut-être y voir en plus – dans ce contexte très précis – 
une allusion au ba d’Osiris quittant la Douat à la suite de Rê et laissant derrière lui son cadavre.

La scène B5 est également susceptible de se rattacher à la fin du parcours nocturne, puisque 
ses éléments ont été combinés avec certains motifs du tableau final du Livre des Cavernes dans 
les tombes de Merenptah, Taousert-Sethnakht et Ramsès III 248. Elle montre quatre divinités 
masculines aux bras tendus, les paumes tournées vers le haut, dont deux se font face et élèvent 
conjointement un disque solaire ; à leur côté se tiennent des oiseaux-ba et des symboles de 
l’ombre-šwt pareillement disposés 249. De fait, le texte qui l’accompagne contient plusieurs 
éléments qui la relient à la thématique finale du Livre de Cavernes 250. 

L’inscription confirme le geste des divinités en spécifiant que Rê est élevé sur leurs bras 251 
et justifie la présence des bas et des ombres en indiquant que « lorsque le dieu sort en tant que 
ba et ombre, les bas et les ombres le reçoivent 252 ». Sachant que ceux-ci ont vocation à quitter 
le monde souterrain pour revenir sur terre ou gagner le ciel 253, parler de la sortie de Rê en 
ces termes équivaut à envisager son départ de la Douat et son accession au monde visible et à 
l’espace céleste. La fin du texte cite d’ailleurs nommément le ciel dans cette formule : ỉw ḥr(y)t 
sʿr=s n dȝt « Le ciel se rapproche de la Douat 254 ». 

C. Manassa a justement remarqué que cette proposition rappelait un passage de la XIIe heure 
du Livre des Portes dans lequel les personnages de la 82e scène, brandissant chacun un disque 
solaire, sont présentés comme ceux qui « unissent la Douat au ciel au moyen de l’image qui est 
dans leur main 255 ». L’élévation du disque dans la scène B5 du Livre de la Terre évoque donc 
la montée au ciel du dieu solaire qui, par sa capacité de circulation, est à même d’assurer la 
liaison entre les profondeurs du monde souterrain et les hauteurs de l’empyrée.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 213

	 256	 Cf. Hornung, op. cit., p. 290-292 ; 
Buongarzone, VicOr 11, 1998, p.  52. 
Isis et Nephthys élèvent également 
le disque à la fin du Livre de la Nuit, 
cf. Roulin, OBO 147, 1996, 1, p. 351-352, 
2, pl. XX ; supra, n. 245 ; sur la scène D4, 
voir Minas-Nerpel, OLA 154, 2006, 
p. 219-220 ; Roberson, op. cit., p. 318-321 

(no 72). La représentation du scarabée 
ailé au-dessous du double sphinx Aker 
est surprenante et incite à penser que 
les moitiés supérieure et inférieure de 
la scène D4 forment en réalité deux ta-
bleaux indépendants. 
	 257	 Voir les scènes A6, A10 et C4. 
La scène C4 évoque les « bras de la 

Douat » (ʿwy dȝt), mais la signification 
de l’ensemble reste difficile à sai-
sir. Cf. Piankoff, BdE 19, 1953, p.  35, 
pl. XIX, 3 ; Hornung, Unterweltsbücher, 
p. 456 ; Roberson, op. cit., p. 282 (no 55), 
263-264 (no 47), 655-656.

D’autres scènes du Livre de la Terre traitent du sujet. Le motif de la scène D4 (partie infé-
rieure) figurant les déesses Isis et Nephthys prêtant la main à l’envol du scarabée ailé – auquel 
une figure dédoublée du roi apporte également son concours – se range dans cette catégorie 
et rappelle l’image de ces deux déesses soulevant le scarabée dans le tableau final du Livre des 
Portes 256. De façon générale, le thème de l’émergence se manifeste dans les scènes montrant 
l’action des forces du monde inférieur sous la forme de bras qui sortent de terre et se tendent 
en direction d’un disque solaire, selon le modèle des bras de Noun 257. Parmi elles, la scène A6 
(fig. 5‌a) forme un tableau très original en faisant des bras qui officient dans la salle d’anéantis-
sement et de la déesse ḥtmyt elle-même des agents de l’élévation de Rê (cf. supra § 2.1).

La scène A10 (fig. 5-6) comporte également le motif des bras sortant de terre (cf. supra § 2.2). 
Son iconographie complexe semble illustrer le mécanisme de la régénération dans la Douat. Le 
point de départ en serait la pénétration des rayons et des heures de Rê dans le cadavre d’Osiris, 
selon un mouvement descendant. S’enclencherait alors un processus conduisant à libérer en 
retour les forces qui assurent la ré-émergence : cette dynamique ascendante, matérialisée par 
les bras surgissant de terre, permettrait à la lumière de rejaillir, puis de se déverser à nouveau 
dans les profondeurs, en un cycle sans fin. Occupant la place centrale dans ce dispositif, Osiris 
constitue le rouage essentiel du processus de régénération du dieu solaire – et des heures qui 
émanent de lui – dans les tréfonds mystérieux du monde souterrain.

4.  Conclusion

La mise en perspective du Livre de la Terre avec le Livre des Cavernes ne donne pas la clé 
de son agencement, mais révèle une remarquable cohérence de pensée que l’assemblage dis-
parate des scènes dans la version de Ramsès VI ne laissait pas soupçonner de prime abord. 
La comparaison des deux livres fait ressortir un élément frappant : la propension du Livre de 
la Terre – tel qu’il apparaît du moins chez Ramsès VI – à accumuler les scènes se référant à 
la seconde moitié du Livre des Cavernes, c’est-à-dire à se concentrer sur les mécanismes de la 
naissance solaire dont il multiplie les images. Il n’est donc pas certain que le Livre de la Terre, 
quand bien même on pourrait un jour en reconstituer l’ordonnance, se prête à une lecture 
respectant une progression chronologique dans le temps et dans l’espace, qui dépeindrait le 
parcours du dieu solaire depuis son entrée dans la Douat, au coucher, jusqu’à sa sortie, à l’ins-
tant précédant immédiatement le lever. 

Le nombre de scènes focalisées sur la naissance solaire ou susceptibles d’évoquer la totalité du 
parcours nocturne, voire la course solaire en son entier, rend en effet difficile la reconnaissance 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 214	 florence mauric-barberio

	 258	 Cf. supra, n. 16-18. Sur ces scènes 
chez Ramsès III, cf. Mauric-Barberio, 
BIFAO 104, 2004,p. 413, fig. 5 ; p. 415, 
fig. 6. Sur la présence de la scène A4 
dans la KV 8, cf. supra, n. 152. La scène 
D3 figurait à l’origine dans la salle du 
sarcophage de Merenptah sur la paroi 
du fond (côté gauche). Il n’en subsiste 

plus aujourd’hui que la partie supérieure 
des deux serpents à tête humaine tendant 
leurs bras en geste d’adoration, ainsi que 
le disque et l’oiseau-ba à tête de bélier 
que la déesse tenait autrefois dans ses 
mains.
	 259	 Sur la tombe TT 33, voir en der-
nier lieu Cl. Traunecker, « Le palais 

funéraire de Padiamenopé redécouvert 
(TT 33) », Égypte 51, 2008, p. 15-48.
	 260	 Sur la tombe TT 197, voir 
F.  Gommà, « Bericht über die�������� Freile-
gung des Grabes TT.197 des Padineith », 
Memnonia 15, 2004, p. 183-196.

d’une trame narrative au sein du Livre de la Terre. C’est pourtant ce foisonnement d’images 
consacrées à un même thème qui fait l’intérêt de la composition, surtout lorsque celles-ci 
apportent de nouvelles variantes par rapport aux livres antérieurs, en donnant par exemple au 
dieu solaire renaissant l’aspect d’Horus (scènes D6 et C2) ou d’Hathor (scène D8), ou encore 
en conférant à la déesse ḥtmyt, personnifiant la salle d’anéantissement, un rôle actif dans la 
ré-émergence de Rê hors des profondeurs de la Douat (scène A6).

La prise en compte d’autres relations possibles entre les textes et les représentations a permis 
de reconsidérer la figure centrale de la scène A4 à la lumière du texte XIX et de reconnaître 
en elle une représentation de Tatenen (identification que vient confirmer le parallèle de la 
tombe de Moutirdis). Dans le Livre des Cavernes, le dieu Tatenen incarne, avec Nout-štȝyt et 
Osiris, l’un des trois acteurs de la naissance de Rê dans le monde souterrain. L’importance 
accordée à ces trois grandes divinités se reflète dans le choix des scènes isolées du Livre de la 
Terre initialement reproduites sur les parois de la salle du sarcophage des tombes de Merenptah 
et Ramsès III, où figuraient, entre autres, Nout-štȝyt (scène D3), Tatenen (scène A4) et l’Osiris 
ithyphallique engendrant l’enfant solaire (scène A7) 258. 

Outre son rôle de pendant masculin de la déesse Nout-štȝyt, également attesté dans le Livre 
des Cavernes, Osiris semble investi d’une fonction nouvelle dans le Livre de la Terre, étant étroi-
tement lié à la thématique des heures dans les scènes A2, A7 et A10. Le texte accompagnant 
cette dernière sur les sarcophages royaux et tardifs – à regarder comme la légende véritable de 
la scène A10, contrairement au texte XXI que nous associons à la scène A6 – indique clairement 
que le cadavre d’Osiris est tout à la fois pénétré par la lumière solaire et par les heures qui 
disparaissent en lui. De même qu’Osiris, revivifié par l’action des rayons solaires, fait ensuite 
renaître le soleil en le ré-engendrant, de même il paraît devoir remettre au monde les heures 
qu’il a momentanément cachées en lui.

Le fait que le Livre de la Terre demeure un corpus ouvert, dont on ne cerne pas distincte-
ment les contours et dont on ignore l’agencement interne, rend son étude particulièrement 
délicate. Nous avons cependant la conviction qu’au-delà du désordre apparent des scènes chez 
Ramsès VI et quel que soit le degré de flexibilité qui ait pu présider à leur assemblage dans 
les autres versions, il existe une certaine cohérence dans cette composition qui nous est mal-
heureusement parvenue sous une forme incomplète et décousue. L’ouvrage de J.A. Roberson 
offre désormais un nouvel outil d’investigation pour son étude, auquel on espère voir un jour 
s’ajouter l’apport des versions, encore inédites, des tombes de Padiamenopé (TT 33) 259 et de 
Padineith (TT 197) 260.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 215

A1 no 49 Mound scene 5
A2 (haut) no 71 Solar Barque atop Aker 1
A2 (bas) no 64 Re-Osiris and the hours
A3 no 36 Goddesses of the hours
A4 no 75 Three Gods, Four Discs
A5 no 66 Re-Osiris flanked by four gods
A6 no 26 Creation of the Solar Disc 3
A7 bas (clepsydre) no 11 The Birth of the Hours 1
A7 haut no 12 The Birth of the Hours 2
A8 no 45 Mound scene 1
A9 no 23 The Corpses of Tatenen and Nun
A10 no 25 Creation of the Solar Disc 2
A11 no 38 Greeting the Disc, ‘Great of Shadow’
A12 haut (droite) no 13 Book of Aker 1
A12 bas (droite) no 14 Book of Aker 2
A12 centre no 15 Book of Aker 3
A12 haut (gauche) no 16 Book of Aker 4
A12 bas (gauche) no 17 Book of Aker 5 
B1 (haut) no 73 Standing Mummies in Upright Sarcophagi
B1 (bas) no 60 Prone Mummies in Upright Sarcophagi
B2 no 27‌a The Crocodile Who Gives Birth to the Sun
B3 (haut) no 18 Book of Aker 6
B3 (bas) no 19 Book of Aker 7
B4 (droite) no 51 Mound scene 7 
B4 (gauche) no 76 Two Gods in One Sarcophagus
B5 no 4 Bent Sunshades 2
C1 no 10 The Birth of Khepri 3
C2 no 7 The Birth of Horus 3
C3 no 41 Human-headed stakes
C4 (droite) no 47 Mound scene 3 
C4 (gauche) no 55 Osiriform Figures Presented with Discs
C5 (droite) no 31 The Damned 4
C5 (gauche) no 59 Prone Mummies atop sarcophagi, with attendants
D1 no 70 Shrine of Osiris with the Damned
D2 no 24 Creation of the Solar Disc 1
D3 no 53 The Mysterious Lady
D4 no 72 Solar Barque atop Aker 2
D5 no 5 The Birth of Horus 1
D6 no 6 The Birth of Horus 2
D7 no 62 Raising the ba of Osiris
D8 no 63 Raising Hathor
D9 no 8 The Birth of Khepri 1
D10 (droite) no 46 Mound scene 2
D10 (gauche) no 33 Fire-demons with Ram-headed Attendants
D11 no 9 The Birth of Khepri 2
D12 no 28 The Damned 1
D13 no 29 The Damned 2
D14 no 30 The Damned 3
D15 no 68 She Who Annihilates
D16 no 74 Stretching Apep

tableau 1.  Désignation des scènes du LdT chez Ramsès VI ; correspondance avec la nouvelle numérotation 
de J.A. Roberson.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Li
vr

e 
de

s C
av

er
ne

s

Ire
 e
t I

Ie
 d

iv
is
io

ns
,

II
Ie
 d

iv
is
io

n 
(r
eg

. s
up

.)
II

Ie
 d

iv
is
io

n
(r
eg

. m
éd

. /
 in

f.)
IV

e  d
iv

is
io

n
V

e  d
iv

is
io

n
V
Ie
 d

iv
is
io

n
Ta

bl
ea

u 
fin

al

• p
ré

se
nc

e 
d’

O
sir

is 
so

us
 d

iv
er

s 
as

pe
ct

s :
- p

ro
té

gé
 d

an
s s

a 
ch

ap
ell

e 
- c

or
ps

 d
ém

em
br

é 
/ p

ut
ré

fié
- c

off
re

 h
n 

co
nt

en
an

t s
a 

dé
po

ui
lle

 sn
ṯ (

av
ec

 la
 

pr
és

en
ce

 d
e 

pl
eu

re
ur

s)

• r
éu

ni
on

 d
u 

ba
 so

la
ire

 a
u 

ca
da

vr
e 

os
iri

en
 (s

ou
s A

ke
r)

• r
ev

iv
ifi

ca
tio

n 
d’

O
sir

is 
(p

ar
 Is

is 
et

 N
ep

ht
hy

s) 
et

 re
sta

ur
at

io
n 

de
 so

n 
in

té
gr

ité
 p

hy
siq

ue
• H

or
us

 fi
ls 

hé
rit

ie
r ỉ

w
ʿw

• b
a 

d’
O

sir
is 

su
r s

on
 c

ad
av

re
 

dr
es

sé
 

• l
es

 a
ct

eu
rs

 d
e 

la
 n

ai
ss

an
ce

 d
e 

Rê
 d

an
s l

e 
m

on
de

 so
ut

er
ra

in
 :

- d
ée

ss
e 

(N
ou

t)-
štȝ

yt
 

- T
at

en
en

  
(p

rim
or

di
al

 / 
pr

oc
ré

at
eu

r)
- O

sir
is 

ith
yp

ha
lli

qu
e 

 
(a

ve
c 

so
n 

ba
)

• R
ê 

au
te

ur
 d

e 
sa

 p
ro

pr
e 

na
iss

an
ce

 (s
ou

s l
a 

fo
rm

e 
de

 
K

hé
pr

i)
• a

ss
em

bl
ag

e 
de

s m
em

br
es

 d
e 

Rê
 (s

ur
 le

 m
od

e 
de

 la
 re

co
ns

ti-
tu

tio
n 

du
 c

or
ps

 d
’O

sir
is 

ou
 d

e 
l’œ

il-
ou

dj
at

)
• n

eu
tra

lis
at

io
n 

d’
Ap

op
hi

s 
(ḥ

fȝ
w

 ʿȝ
 / 

ḏw
-ḥ

r)
 li

ée
 à

 
Ta

te
ne

n 
(re

g.
 m

éd
.) 

et
 à

 O
sir

is 
(re

g.
 in

f.)
• p

ré
se

nc
e 

d’
O

sir
is-

O
rio

n

• b
ar

qu
e 

so
la

ire
 q

ui
tta

nt
 la

 
D

ou
at

 a
ve

c 
le 

ba
 d

’O
sir

is
• d

ou
bl

e 
fig

ur
at

io
n 

d’
un

 
pe

rs
on

na
ge

 p
en

ch
é 

(p
ro

ba
bl

e-
m

en
t O

sir
is)

 a
u-

de
ss

us
 d

’u
ne

 
bu

tte
 c

on
te

na
nt

 u
n 

di
sq

ue

Li
vr

e 
de

 la
 T

er
re

• O
sir

is 
pr

ot
ég

é 
da

ns
 sa

 c
ha

-
pe

lle
+ 

co
ffr

e 
ʿfd

t (
D

1)
• c

œ
ur

 d
’O

sir
is 

? (
D

14
)

• d
ép

ou
ill

e 
sn

ṯ d
an

s l
es

 b
ra

s d
e 

G
eb

 a
ve

c 
de

s p
leu

re
ur

s (
A1

2)

• A
2 :

 u
ni

on
 d

e 
Rê

 à
 so

n 
ca

da
vr

e 
as

sim
ilé

 à
 O

sir
is 

 
(so

us
 A

ke
r)

• A
10

 : r
ay

on
s e

t h
eu

re
s d

e 
Rê

 e
nt

ra
nt

 d
an

s l
e 

ca
da

vr
e 

d’
O

sir
is

• B
3 :

 u
ni

on
 à

 le
ur

 c
ad

av
re

 
de

s b
as

 e
t d

es
 o

m
br

es
 

(a
ve

c 
pr

és
en

ce
 d

es
 g

isa
nt

s 
d’

O
sir

is 
et

 d
e 

ḥr
 d

ȝt
y)

• r
ev

iv
ifi

ca
tio

n 
d’

O
sir

is 
pa

r I
sis

 
et

 N
ep

ht
hy

s (
D

6)
• n

ai
ss

an
ce

 d
’H

or
us

 (D
5, 

D
6)

• é
lév

at
io

n 
du

 b
a 

d’
O

sir
is 

(D
7)

 e
nt

re
 2

 c
ad

av
re

s s
ol

ai
re

s 
da

ns
 le

ur
 b

ut
te

 (c
f. 

Ld
C

 II
I, 

re
g.

 su
p.

)

• l
es

 a
ct

eu
rs

 d
e 

la
 n

ai
ss

an
ce

 d
e 

Rê
 d

an
s l

e 
m

on
de

 so
ut

er
ra

in
 :

- d
ée

ss
e 

(N
ou

t)-
štȝ

yt
 (D

3)
 

- T
at

en
en

 «e
nc

ei
nt

» d
u 

di
sq

ue
 

(A
4)

- d
ie

u 
ith

yp
ha

lli
qu

e 
(O

sir
is)

-
pn

 št
ȝy

 e
ng

en
dr

an
t l

’en
fa

nt
 

so
la

ire
 (A

7)

• R
ê 

re
na

iss
an

t =
 K

hé
pr

i s
or

ta
nt

 
du

 d
isq

ue
 (D

9,
 D

11
) e

t K
hé

pr
i 

so
rt

an
t d

es
 re

pl
is 

d’
Ap

op
hi

s 
(C

1)
 

• ḏ
bȝ

t c
on

te
na

nt
 d

es
 c

ha
irs

 a
ve

c 
m

en
tio

n 
de

 l’
œ

il 
de

 R
ê 

(B
4)

• n
eu

tra
lis

at
io

n 
d’

Ap
op

hi
s 

(ʿȝ
pp

) l
ié

e 
à T

at
en

en
 e

t à
 

O
ris

is 
(D

16
) ;

 ḥ
fȝ

w
 ʿȝ

 so
us

 le
s 

pi
ed

s d
’(O

sir
is)

-p
n 

štȝ
y e

ng
en

-
dr

an
t l

’en
fa

nt
 so

la
ire

 (A
7)

 
• m

en
tio

n 
d’

O
sir

is-
O

rio
n 

(te
xt

e 
XI

II
 a

u-
de

ss
us

 d
e 

la
 sc

èn
e 

C
3)

• b
ar

qu
e 

so
la

ire
 so

ul
ev

ée
 p

ar
 

N
ou

n 
av

ec
 u

n 
oi

se
au

 à
 sa

 
pr

ou
e 

(A
12

)
• p

er
so

nn
ag

e p
en

ch
é (

Ak
er

 d
on

t 
l’i

co
no

gr
ap

hi
e 

ra
pp

ell
e 

ce
lle

 
d’

O
sir

is-
O

rio
n)

 e
nt

re
 2

 b
ut

te
s 

co
nt

en
an

t u
n 

di
sq

ue
 (C

4)

• a
ut

re
s a

ct
eu

rs
 sp

éc
ifi

qu
es

 a
u 

Ld
T

 :
- ẖ

ȝt
 n

ṯr 
(O

sir
is 

?) 
«e

nc
ei

nt
» d

u 
di

sq
ue

 (B
2)

- c
ro

co
di

le 
pn

 w
nt

y (
B2

)
- O

sir
is 

m
et

ta
nt

 a
u 

m
on

de
 

H
or

us
 id

en
tifi

é 
au

 d
ie

u 
so

la
ire

 (D
5, 

D
6)

• A
ut

re
s f

or
m

es
 d

e R
ê r

en
ai

ss
an

t 
sp

éc
ifi

qu
es

 a
u 

Ld
T

 :
- H

at
ho

r s
or

ta
nt

 d
u 

di
sq

ue
 

(D
8)

 e
t c

ou
pa

nt
 e

n 
de

ux
 u

n 
se

rp
en

t 
- ḥ

r d
ȝt

y s
or

ta
nt

 d
u 

di
sq

ue
 

(C
2)

• A
ge

nt
s d

e 
l’é

lév
at

io
n 

de
 R

ê 
ho

rs
 d

e 
la

 D
ou

at
 :

- N
ou

n 
(A

12
, D

8)
- d

ée
ss

es
-c

ob
ra

s (
A1

2 :
 m

en
tio

n 
de

 la
 m

on
ta

gn
e 

or
ie

nt
al

e)
- fi

gu
re

s a
ve

c 
ba

s +
 o

m
br

es
 

(B
5 :

 m
en

tio
n 

du
 c

ie
l),

 c
f. 

va
ria

nt
e 

du
 ta

bl
ea

u 
fin

al
 d

u 
Ld

C
 (K

V
 8

, K
V

 14
, K

V
 11

)
- I

sis
 e

t N
ep

ht
hy

s (
D

4)
- d

ée
ss

e 
ḥt

m
yt

 (A
6)

- d
iv

er
s b

ra
s s

or
ta

nt
 d

e 
te

rr
e 

(A
6,

 A
10

, C
4)

ta
bl

ea
u 

2.
 

M
ise

 e
n 

pe
rs

pe
ct

iv
e 

du
 L

iv
re

 d
e l

a 
Te

rr
e (

Ld
T

) a
ve

c 
la

 st
ru

ct
ur

e 
du

 L
iv

re
 d

es 
C

av
er

ne
s (

Ld
C

).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


nouvelles considérations sur le livre de la terre dans la tombe de ramsès vi	 217

3 2 1

7
6 5

4

8

91011

12

1234

5

fig. 1.  Partie A du Livre de la Terre correspondant au décor de la paroi droite de la salle du sarcophage de Ramsès VI 
(KV 9) (d’après A. Piankoff, La création du disque solaire, BdE 19, 1953, pl. A).

fig. 2.  Partie B du Livre de la Terre correspondant au décor de la paroi du fond (côté droit) de la salle du sarcophage 
de Ramsès VI (KV 9) (d’après A. Piankoff, La création du disque solaire, BdE 19, 1953, pl. B).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 218	 florence mauric-barberio

fig. 4.  Partie D du Livre de la Terre correspondant au décor de la paroi gauche de la salle du sarcophage de Ramsès VI 
(KV 9) (d’après A. Piankoff, La création du disque solaire, BdE 19, 1953, pl. D).

1

2

3

4

5

fig. 3.  Partie C du Livre de la Terre correspondant au décor de la paroi du fond (côté gauche) de la salle du sarcophage 
de Ramsès VI (KV 9) (d’après A. Piankoff, La création du disque solaire, BdE 19, 1953, pl. C).

123

4

56

7

8
910

11

12

13

141516

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


fig. 5‌a.  Scène A6 du Livre de la Terre montrant la 
déesse ḥtmyt associée au texte XXI évoquant la salle 
d’anéantissement. Au-dessous figure la scène A10 surmontée 
d’une bribe de légende horizontale correspondant à une 
citation du texte accompagnant cette scène sur divers 
sarcophages (d’après A. Piankoff, The Tomb of Ramesses VI, 
BollSer 40, 1, 1954, pl. 115).

fig. 5b.  La scène A10 du Livre de la Terre 
accompagnée de son texte sur le sarcophage 
de Ramsès IV. D’après K. Myśliwiec, 
BIFAO 81 - suppl., 1981, p. 96, fig. 2.	

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


fig. 6.  La scène A10 du Livre de la Terre accompagnée de son texte sur le sarcophage de Djedhor (Louvre D8). D’après K. Myśliwiec, 
BIFAO 81-suppl., 1981, p. 97, fig. 3.

fig. 7‌a.  Salle du sarcophage de Ramsès VI (KV 9). Scène A4 du Livre de la Terre associée au texte XIX se rapportant au dieu Tatenen. 
D’après A. Piankoff, The Tomb of Ramesses VI, BollSer 40, 1, 1954, pl. 114.
fig. 7b.  Tombe de Moutirdis (TT 410). Vestiges de la scène 30 figurant sur la paroi est de la chambre I correspondant à l’iconographie de 
la scène A4 du Livre de la Terre accompagnée des restes du texte XIX reproduit initialement à sa gauche. D’après J. Assmann, Das Grab der 
Mutirdis, Grabung im Asasif 1963-1970, ArchVer 13, 1977, p. 74 - 2.6 et pl. 27b.

fig. 7‌a. fig. 7‌b.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 110 (2010), p. 175-220    Florence Mauric-Barberio
Nouvelles considérations sur le Livre de la Terre dans la tombe de Ramsès VI
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

