MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN
DE L'INSTITUT FRANCAIS
D’ARCHEOLOGIE ORIENTALE

0
=
VL

0
W
)

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

BIFAO 109 (2010), p. 311-325
Yvan Koenig

Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité
tardive. Le cas d’'Abrasax, continuité et rupture.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711523  Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34  Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (éd.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert
9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547  Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas
9782724711257  Médecine et environnement dans I'Alexandrie Jean-Charles Ducene
meédiévale

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Des «trigrammes panthéistes » ramessides
aux gemmes magiques de 'Antiquité tardive:
le cas d’Abrasax, continuité et rupture

YVAN KOENIG

A la mémoire de Franz Cumont

oN PrOPOS comprend deux parties. La premicre, qui porte sur 'iconographie
d’Abrasax et la continuité de la culture pharaonique, se propose de mettre en
relation la structure tripartite d’Abrasax avec celle des trigrammes dits « panthéistes »
de 'époque ramesside. La seconde s’attache a explorer le processus mental de création de cette
entité et son réle dans la magie gréco-romaine. Au cours de cette étude, nous serons amené a
critiquer la notion de « panthéisme » associée aux trigrammes ramessides comme aux gemmes
de ’Antiquité tardive. Celles-ci, apparues dans un contexte culturel tres différent, expriment
les nouvelles conceptions de ces périodes, sans rapport avec celles de I'époque pharaonique. En
d’autres termes, la continuité formelle d’une telle représentation ne signifie pas pour autant que
linterprétation reste la méme car, entre des époques si éloignées 'une de l'autre, le contexte
a changé. En outre, l'interprétation de la premiére représentation comme « panthéiste» est
contestable pour I'époque pharaonique et pour 'époque impériale, comme pour I'’Antiquité
tardive, on lui préférera la notion de «sympathie universelle ».

I.  Continuité iconographique

On connait la curieuse représentation d’Abrasax’ que 'on rencontre sur les gemmes magi-
ques: un génie a téte de coq, & buste d’homme — qui tient un bouclier souvent gravé au nom

Communication présentée lors de la 1 Le nom d’Abrasax semble appa- documents du 11 ou m® siecle. 1l est
journée consacrée aux « Noms Barbares»  raitre pour la premiére fois sur deux  particuli¢rement fréquent sur les gem-
organisée par M. Tardieu au Collége de  defixiones rabellae de Carthage de da- mes magiques a partir du 1m°siécle, voir
France le 18 juin 2008. tation incertaine, sans doute 1" siecle L. JaANssENS, « La datation néronienne de
apr.].-C., puis on le rencontre sur divers  'isopséphie», Aegyptus 68, 1988, p. 106.

BIFAO 109 - 2009

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

312 YVAN KOENIG

de Iad ainsi qu'un fouet de conducteur de char, lequel
évoque le char solaire — et des jambes en forme de ser-
pents (fig. 1). Cela lui vaut d’étre aussi qualifié de «génie
anguipéde alectorocéphale» — aux jambes serpentines
et a téte de coq —, mais peu d’explications satisfaisantes
ont été jusqu'a présent avancées tant sur cette représen-
tation que sur sa signification. Les hypothéses les plus
diverses n'ont pas manqué et I'on trouvera une bonne
synthese de celles-ci dans le récent ouvrage de S. Michel .
Rappelons bri¢vement que le nom est isopséphique? et,
suivant les équivalences données par les Grecs aux let-
tres, il a comme valeur 365 (A =1, B=2,P =100, A =1,
C=200,A =1, E = 60); les sept lettres du nom peuvent
aussi correspondre aux sept planetes* comme aux sept
jours de la semaine’ ou aux sept voyelles grecques®, etc.
Quant a la nature d’Abrasax, elle est considérée comme
solaire” et globalisante. Un passage d’un papyrus magi-
que détaille sa fabrication (PGM XII, 201-269) : le nom
est d’abord mis en relation avec le soleil, puis au verso
avec les noms «grands et sacrés» de Ia6 et de Sabadth.

FIG. I.
une représentation d’Abrasax, Londres,
British Museum 222. Dessin Viviane Koenig.

Gemme magique portant

Nous connaissons bien sa représentation composite d’apres les gemmes. Comme son nom a
été repris par la secte gnostique de Basilide pour désigner le chef des archontes?®, les gemmes
magiques furent longtemps abusivement connues sous le nom de «gemmes gnostiques» ou
d’Abrasax?. La représentation d’Abrasax est directement influencée par les spéculations du

2 S. MicHEL, Die Magischen Gem-
men : Zu Bildern und Zauberformeln auf
geschnittenen Steinen der Antike und Neu-
zeit, Studien aus dem Warburg-Haus 7,
2004, p. 106-113.

3 Selon la définition de Littré, 1883,
3, p. 161: «Isops¢phe: adj. Ancien ter-
me de grammaire. Mots isopséphes, vers
isopséphes: mots, vers, dont les lettres,
considérées comme chiffres, produisent
le méme nombre que les lettres d’un
autre mot ou vers. ETYM. so..., yAQog
calcul». Sur l'isopséphie grecque, voir
P. PERDRIZET, «Isopséphie», REG 17,
1904, p. 350-360; avec peut-étre une
influence juive a l'origine.

4 Voir p. ex. S. MICHEL, 0p. cit., p. 104
et pl. 47, 3: Abrasax accompagné du
nom des planétes. Sur ces noms et leur
identification, voir ibid., p. 103-104.

5 Cette équivalence semble étre une
création de I'époque hellénistique liée &
l'astrologie, voir Fr. CUMONT, Astrologie

et religion chez les Grecs et les Romains
(texte édité et présenté par Isabelle
Tassignon), Bruxelles, 2000, p. 130.

6 S. MiCHEL, 0p. cit., p. 106.

7 Abrasax solaire est mis aussi en re-
lation avec Mithra (MEIOPAX, M = 40,
E=5,1=10,0=9,P =100, A=1,
Y = 200) en raison de I'isopséphie des
deux noms en grec; sur ce point, voir
les références données par S. MICHEL,
op. cit., p. 106, n. 556; voir aussi
R. MERKELBACH, Mithras, Konigstein,
1984, p. 223, pl. 169 a/b, p. 395: y est
mentionnée une gemme rectangulaire
en jaspe qui porte sur un c6té une repré-
sentation de Mithra sacrifiant un taureau
et sur l'autre Abrasax; elle est reproduite
en couleur dans 'ouvrage de S. Michel,
op. cit., pl. 111, p. 365, 2.

8 Voir par ex. P. PERDRIZET, o0p. cit.,
p- 353-355: «Le Dieu supréme de la
Gnose unissait en lui, d’aprés Basilide,
les 365 dieux secondaires qui présidaient

aux jours de 'année;; il était U archon des

365 cieux. Aussi les Gnostiques le dési-
gnaient-ils par des périphrases comme

celle-ci: “Celui dont le nombre est 365”.
De lui, d’autre part, procédait le pouvoir
magique des sept voyelles, des sept notes

de la gamme, des sept planétes, des sept

métaux (Por, 'argent, étain, le cuivre,
le fer, le plomb, le mercure), des quatre

semaines du mois lunaire (voir PGM XI1I,
252-253). Quel que ft le nom de I'Inef-
fable, le Gnostique était siir que ce nom

participait des deux nombres magiques,
7 et 365... Par un hasard ot la Gnose

avait vu une révélation, la locution bi-
blique, agion onoma, “saint nom”, avait
la méme yfigog qu'Abrasax...». Sur le

«saint nom» dans les textes magiques,
voir R. KoTansky, « Magic in the Court
of the Governor of Arabia», ZPE 88,
1991, p. 45, 11-12 (Commentary).

9 S. MicHEL, 0p. cit., p. 1.

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DES « TRIGRAMMES PANTHEISTES » RAMESSIDES AUX GEMMES MAGIQUES DE L,ANTIQUITI:Z TARDIVE 313

milieu juif alexandrin comme le montre la présence des noms de [ad™ — équivalent grec de
Yahvé™ —, ainsi que de Sabadth qui 'accompagne fréquemment. Ce milieu parait avoir été
détruit par la guerre de 115-117 et les juifs semblent absents des sources papyrologiques entre
118 et 337. Il ne s’agit donc plus que de traces «of the old native Judeo-Egyptian syncretistic
cult of Yaho/Iao™». Si un grand nombre de gemmes datent du m®-1v¢ siecle, le motif a été
tres largement recopié et diffusé, ceci jusqu’a une époque tres récente. La mise au point de
S. Michel éclaire, parfois de fagon convaincante, certains aspects de cette représentation, sans
toutefois donner d’explication sur 'ensemble. Partant d’'une comparaison avec des représen-
tations de I'époque ramesside, je voudrais proposer ici quelques rapprochements susceptibles
d’apporter des éclaircissements.

Une représentation composée de trois éléments susceptibles de variantes

Le caractere solaire de I'image d’Abrasax semble confirmé tant par des éléments formels
que textuels. Ainsi le fouet tenu par la divinité, qui est celui du conducteur de char, est une
allusion claire au char solaire. Des textes confirment cet aspect solaire et des inscriptions,
souvent situées au verso, associent la représentation avec les noms de Iad et Saba6th.

La téte de coq

Celle-ci a fait 'objet de nombreux commentaires. Plusieurs hypotheses ont été proposées.
Elles se fondent en général sur un jeu de mots hébraique fondé sur la racine gbr, laquelle se
retrouve dans le nom de I'archange Gabriel dont le nom peut se comprendre comme signifiant:
«Dieu est puissant» (gabér). Ces jeux concernent le mot «héros» (gibor), mais aussi celui de
«coq» (gébér) ™. Ils peuvent aussi prendre en compte des ressemblances formelles comme celle
existant entre la graphie copte du mot coq et le tétragramme hébraique™ (naror/ rurm/mm
tétragramme), cette ressemblance étant elle-méme fondée sur une retranscription fautive du
tétragramme par plusieurs auteurs©.

Le coq, quoiqu’attesté en Egypte depuis le Nouvel Empire, ne semble y avoir été un ani-

mal domestique qu’a une époque tres tardive corrélativement avec des objets représentant le

10 Voir aussi la démonstration de

M. PHiLONENKO, «Languipéde alec-
torocépahle et le dieu IAO», CRAIBL,
1979, p. 297-304.

11 Sur lutilisation du nom de a6
dans les textes magiques, voir M. SmiTH,
Studies in the Cult of Yahweh 11, Reli-
gions in the Graeco-Roman World 130/2,
1996, chap. 40: «Jewish Elements in
the Magical Papyri», p. 244 sq., et pour
Abrasax avec [0, p. 246-247, ainsi que
lintéressante remarque p. 255-256:
«When masses of Palestinian immigrants
arrived, many of them unwillingly, in
Ptolemaic times, the conflict between
syncretists and adherents of the worship

of Yahweh alone will have been imported
with them, and the syncretists may have
found important allies in the long es-
tablished Judeo-Egyptian cult, a form
of lower-class “native” worship sharply
distinct from the aristocratic hellenized
Judaism... From this native syncretis-
tic cult (pagan) magicians drew their
knowledge of and references to IAO
and his associates, not from the Sep-
tuagintal circles with their upper class
adherents. »

12 Ibid., p. 256.

13 Ceci est confirmé par une gemme
de Cologne sur laquelle Abrasax est re-
présenté en aurige, les deux serpents

constituant ses jambes tenant les rénes.
Cf. E. ZwiERLEIN-DIEHL, Magische
Amulette und andere Gemmen des Insti-
tuts fiir Altertumskunde der Universitiit zu
Kiln, Papyrologica Coloniensia 20, 1992,
p. 35, fig. 1.

14 Voir A.A. BARB, « Abraxas-Studien »,
dans Hommages & Waldemar Deonna,
Collection Latomus 28, 1957, p. 67-86.

15 Cf. M. PHILONENKO, op. cit.,
p. 297 sq.

16 Ainsi dans les hexaples d’Origene,
on rencontre souvent le tétragramme
retranscrit rurt.

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

314 YVAN KOENIG

dieu solaire sous forme de coq, ce qui pourrait étre la manifestation de croyances étrangeres’’,
peut-étre persanes. En effet, couramment nommé «oiseau persan» par les Grecs'®, dans le
Zoroastrisme le coq «qui prévoit 'aube » était le collaborateur du dieu Sraosa (pahlavi: Sras),
dieu de la priére «because with its cry it heralds the day and drives away demon-infested
night™». Or dans le judaisme de 'époque islamique, non seulement le coq (¢gébér) était mis
en relation avec Gabriel, archange de la lumiére, mais il était aussi associé au dieu Sraosa*°.
La relation du coq dans les représentations magiques avec le soleil matinal est confirmée par
une gemme magique en serpentine publiée par le pére René Mouterde, sur laquelle est gravé
un scarabée a téte de coq?’. Comme le note Abd el-Mohsen el-Khashab: «In Greek iepatixs
7éxvH (the most respectable form of magic), the cocks were regarded as {@a HAiaxd (animaux
solaires) having part to the divine and showing strong tokens of solar affinity**. »

Un torse humain

«Revétu d’une cuirasse musclée a épaulieres et & lambrequins, lesquels descendent jusqu’aux
genoux. C’est la tenue de 'empereur et des officiers supérieurs a I'époque des 111° et 1v¢ siecles.
Ce monstre est armé d’un bouclier qu’il tient du bras gauche et d’un fouet qu’il brandit de
Pautre® .» M. Philonenko note que la Septante n’utilise jamais le terme concret de bouclier
pour traduire 'hébreu «magén » lorsqu’il s’agit de Dieu, mais préfere avoir recours a des termes
abstraits comme antiléptor, antilépsis ou boétheia**. Cependant, le mot est traduit par omlov
pour désigner la vérité dans le Psaume 90, 4: « Et sa vérité te couvrira de son bouclier» ("QmA®
KUKA®GEL 68 N GANOEL0 00ToD). Ce psaume était trés utilisé comme protection.

Deux jambes serpentiformes

Dans la tradition égyptienne, le serpent est associé avec I'obscurité et 'humidité; ainsi les
divinités de 'Ogdoade primordiale d’'Hermopolis sont pourvues de tétes de serpents ou de
grenouilles. Cette association fréquente se trouve par exemple dans le Poimandrés 1, 4 ou le
narrateur (Hermeés) décrit ainsi la transformation de sa vision: « A ces mots, il changea d’aspect,
et subitement tout s ouvrit devant moi en un moment, et je vois une vision sans limites, tout

17 Voir P. VeErnus, J. YOYoTTE,
Bestiaire des pharaons, Paris, 2005, p. 411;
voir aussi le coq en bronze sur disque
solaire publié par M. Azm, «La fouille
de la cour du VIII® pylone », Karnak VI,
1973-1977, 1980, p. 117-118; des pitces
en bronze ayant été trouvées au méme
endroit datant de I'époque de Constan-
tin, le coq lui-méme pourrait donc dater
du 1vesiecle. Voir aussi Abd El-Mohsen
E1-KuasHAB, « The Cocks, the Cat and
the Chariot of the Sun», ZPE 55, 1984,
p. 220 et pl. XIV, 6: «Moreover the
socle reminds of the anguiped legs of the
cock-headed solar god of the gems. »

18 Voir p. ex. Aristophane, Les Oiseaux,
vers 489 et 707.

19 J.J. RusseLL, dans E. Yarshter (éd.),
Encyclopedia Iranica V; 1992, p. 879 A,
5. U« COCk».

20 Voir J.J. RussELL, op. cit., p. 879,
avec les références. Plus récemment,
voir Fr. Grener, P. RiBoup, J. Yang,
«Zoroastrian Scenes on a Newly Discov-
ered Sogdian Tomb in Xian, Northern
China», Studia [ranica 33, 2004,
p- 273-284. En particulier la figure 1,
p- 276 (le «prétre oiseau [coq]») et la
discussion de 'identification avec Sroga,
p. 278-279. Je remercie Fr. Grenet qui
m’a communiqué cette référence.

21 R. MOUTERDE, Le glaive de Dar-
danos, Mélanges de I"Université Saint
Joseph XV, 1930, p. 89-90, n° 19 et n. (1) :

«Le coq est rangé avec le lion parmi les
zoa héliaka, représentant les démons de
la série soumise au soleil ? »

22 Abd El-Mohsen Er-KuasHAB,
op. cit., p. 219 avec les références. Lar-
ticle contient une courte synthése sur
P'utilisation magique de la représentation
du coq.

23 A. DELATTE, Ph. DERCHAIN, Les
intailles magiques er gréco-égyptiennes,
Paris, 1964, p. 23, S L.

24 M. PHILONENKO, 0p. cit., p. 279
et n. 11. Voir aussi p. 3, 4 ol le mot
utilisé¢ pour «bouclier» est «hyperaspi-
tes», ainsi que la discussion du terme par
E. Zw1ERLEIN-DIEHL, 0p. cit., p. 3L

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DES « TRIGRAMMES PANTHEISTES » RAMESSIDES AUX GEMMES MAGIQUES DE L,ANTIQUITI:Z TARDIVE

devenu lumiére, sereine et joyeuse, et, 'ayant vue, je m’épris d’elle. Et peu apres, il y avait une
obscurité se portant vers le bas, survenue a son tour, effrayante et sombre, qui s’était enroulée
en spirales tortueuses, pareille 2 un (serpent) a ce qu'il me sembla® .»

Mais peut-on trouver des représentations comparables datant de 'époque pharaonique? On
a rapproché I'iconographie d’Abrasax d’un groupe de représentations situées sur le plafond d’un
corridor de la tombe de Ramses VI (fig. 2). Au cours de son creusement, le tracé de celle-ci
dut étre modifié et 'on donna au couloir, destiné a étre horizontal, une inclinaison brusque
pour éviter qu'il ne débouchit dans une autre tombe?¢. Ce changement soudain fut ressenti
comme perturbateur et dangereux. Cest pourquoi le lieu fut protégé par des représentations
particulierement agressives faisant allusion a la puissance destructrice du soleil. Cune des deux
représentations, qui pourrait préfigurer celle d’Abrasax, a été récemment commentée en détail
par J.-C. Darnell auquel je renvoie*”. Cette représentation tripartite, laquelle fut congue selon
le méme principe que les « trigrammes panthéistes»?*, pourrait étre expliquée en partie par
ceux-ci. Ces trigrammes reposent fondamentalement sur un principe simple qui est celui de
la décomposition du mouvement constitué par la course du soleil en trois images (fig. 3) ».

— Le premier trigramme, composé d’un disque solaire avec ses rayons i , un scarabée § et
un vieillard 3, est susceptible de recevoir plusieurs interprétations, mais son sens symbolique
est clair; c’est un tableau rébus qui réunit «les symboles les plus éclatants de la triple mani-
festation solaire: le disque avec ses rayons = Ré, le scarabée = Khepri, le scarabée en tant que
soleil dans sa plénitude, et le vieillard = Atoum, le vieillard, le soleil sous sa forme nocturne.
Le tout = Ré-Khepri-Atoum ¥ ».

— Le second trigramme est composé d’une fleur de lotus S (s7p?) = le matin, le lion FR
(m37) = le soleil & midi, identification que 'on retrouve dans un texte de 'époque gréco-romaine,
et le bélier %5 (s7) = le soleil nocturne.

Chaque symbole est par lui-méme significatif. Dans ces deux trigrammes, qui sont les plus
fréquents, on a donc:

a. Lever du soleil: le soleil avec ses rayons (iz7) / la fleur de lotus (s7p?) ;

b. Le soleil 4 son zénith: le scarabée (£) / le lion (m27) ;

c. Le soleil a son coucher: le vieillard qui sappuie sur un baton (z4h) / le bélier (s7).

315

25 Trad. A.-]J. FestuGiirg, dans
A.D. Nock, A.-]. Festugi¢re, Cor-
pus Hermeticum 1, 1945, p. 6. Voir
aussi Br. P COPENHAVER, Hermetica,
Cambridge, 1997, p. 1 et n. p. 93-98 ot
le texte est rapproché de la Kosmopoiia
de Leyde. Lopposition entre la lumiere
et les ténebres a souvent été considérée
comme témoignant d’une influence
iranienne.

26 Voir E. HORNUNG, « Zum Schutz-
bild im Grabe Ramses VI», dans J.H.
Kamstra, H. Milde, K. Wagtendonk

(éd.), Funerary Symbols and Religion,
Essays Dedicated to M. Heerma Van Voss,
Kampen, 1988, p. 45-49.

27 J.C. DARNELL, The Enigmatic
Netherworld Books of the Solar-Unity,
OBO 198, 2004, en particulier le
chapitre 6, p. 385-390.Voir aussi I'im-
portant compte-rendu de 'ouvrage par
J.Fr. Quack, «Ein Unterweltsbuch der
solar-osirianischen Einheit? », Die Welt
des Orients 35, 2005, p. 22-47, en par-
ticulier p. 31 et 40 et n. 21 ol auteur
signale les représentations des « couteaux

magiques» du Moyen Empire avec des
démons ayant des serpents en guise de
bras ou de jambes.

28 Voir M.L. RYHINER, «A propos des
trigrammes panthéistes», RAE 29, 1977,
p. 125-137; Y. KoENIG, «Les Pateques
inscrits du musée du Louvre», RAE 43,
1992, p. 123-132.

29 Voir aussi E. ZwEIRLEIN-DIEHL,
op. cit., p. 35.

30 M.-L. RYHINER, 0p. cit., p. 134.

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

316 YVAN KOENIG

Il est également possible que ces trigrammes soient susceptibles de plusieurs lectures, soit par
acrophonie (en prenant la premiére lettre de chaque mot), ce qui donne « Atoum3'», soit qu’il
sagisse de graphies dites «littéraires» comme «le soleil qui se transforme en vieillard » — mais
ce dernier type de lecture ne s'applique vraiment qu'au premier trigramme — soit encore qu’ils
soient susceptibles d’une interprétation symbolique: Ré-Khepri-Atoum. Quoi qu’il en soit,
le sens de ces trigrammes est clair: ils transcrivent trois modalités de la course du soleil: le
soleil 2 'aube, & midi, le soir. Ces derniéres, qui se trouvaient déja différenciées par des jeux de
mots dans les Zextes des pyramides, ont été qualifiées de « trinités modalistes » par S. Morenz:
le soleil unique se présente sous trois aspects ou modalités®. Il est certain que le premier tri-
gramme est plus problématique en raison de I'interprétation du scarabée comme soleil de midi,
alors qu’il désigne a 'accoutumée le soleil matinal. Dans une certaine mesure, il y a la une
réinterprétation, comme le montre le second trigramme qui indique plus nettement les trois
aspects du soleil. En outre, dans la pensée égyptienne, les deux aspects corrélatifs du soleil sont
Khepri et Atoum qui représentent les deux aspects fondamentaux de la course du soleil, 'un
désignant le soleil diurne et 'autre le soleil nocturne en relation avec les deux barques solaires.
Il sagit donc alors plutdt du soleil qui se renouvelle continuellement, et pas uniquement du
soleil matinal opposé au soleil de la nuit, ce qui est aussi illustré dans les tombes royales par la
figuration fréquente d’'un homme 4gé a téte de bélier et d’un scarabée englobés tous deux dans
un disque solaire34. En d’autres termes, au bindme constitué par le scarabée (soleil diure) et
par le vieillard (soleil nocturne) a été ajoutée I'image du soleil matinal, une composition qui
en est venue tout naturellement a représenter trois états du soleil.

Pour le deuxie¢me trigramme (fleur de lotus s7pz, lion maz, bélier s7), interprétation pho-
nétique donne sms (w) en prenant la premicre lettre de chaque nom (acrophonie), interpré-
tation littéraire, capnor-moyi-cpo, et l'interprétation symbolique, «le lotus le matin, le lion
2 midi» ¥, comme dans PGM IV, 1667 : «A la sixiéme heure tu prends la forme d’un lion3¢»,
et «le bélier le soir», identification traditionnelle?”. Ainsi «cette interprétation fait apparaitre

31 Sur «la valeur 7 (z > m) pour
le vieillard », voir ibid., p. 133. Dans
la deuxi¢me vignette du . Brooklyn
47.218.156 (S. SAUNERON, Le papyrus
magique illustré de Brooklyn (Brooklyn
Museum 47.218.156), WilbMon 3, 1970,
fig. 3 et page de garde, image en cou-
leur), le dernier élément du trigamme
nommant la divinité panthée est un
personnage dont la position du buste
et des jambes rappelle le hiéroglyphe de
'enfant (ce que ne note pas S. Sauneron,
op. cit., p. 15, qui le décrit comme un
«homme 4gé penché sur son baton»),
tandis que celle des mains emprunte au
signe du vieillard tenant un baton, d’ou
une possible lecture s, illustration du
jeu bien connu sur le théme de 'enfant
vieillard pour représenter les différents
états du soleil.

32 Pyr. S1695. Paralltles partiels:
S1449a et §1587d. Voir S. MoORENZ, La
Religion égyptienne. Essai d'interprétation,
trad. francaise, Paris, 1962, p. 194.

33 Loc. cit.

34 Voir lanalyse de ]J. BErGMAN,
«Ancient Egyptian Theogony », dans
M. Heerma Van Voss et al. (éd.), Studies
in Egyptian Religion Dedicated to Profes-
sor Jan Zandee, Numen Supplements 43,
1982, p. 28-37 et en particulier p. 35-36.
Pour la représentation du scarabée et de
'homme 4gé a téte de bélier englobés
dans un disque solaire, voir E. HorNUNG,
The Valley of the Kings, 1982, photo de
couverture, p. 76, p. 95 et pl. 57, p. 99
et pl. 67, etc.

35 Surlidentification du soleil-lion &
midi, permise par la lecon de Macrobe,
Saturnales 1, XXI, 16, voir C. DE WITT,

Le r6le et le sens du Lion dans I'Egypte
ancienne, Leyde, 1951, passim. De fait la
magie gréco-égyptienne préte la forme
d’un lion au soleil de la sixiéme heure
du jour.

36 Voir aussi R. MERKELBACH, M.
Tosst, Abrasax: ausgewiblte Papyri reli-
gidsen und magischen Inhalts. 1, Gebete,
Papyrologica Coloniensia 17, p. 113 (texte)
et p. 119 (commentaire).

37 Voir aussi ibid., § 38, p. 29-31
(e)-(f).

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DES « TRIGRAMMES PANTHEISTES » RAMESSIDES AUX GEMMES MAGIQUES DE L,ANTIQUITI:Z TARDIVE 317

un dieu solaire, dont le nom est écrit de maniere a englober les notions de soleil du matin, de
soleil de midi et de soleil du soir?®».

Lorigine de ces trigrammes, encore attestés sur les gemmes magiques??, repose probable-
ment sur le fait que les anciens Egyptiens décomposaient la journée en trois parties, comme
le montrent les Calendriers des jours fastes et néfastes, dans lesquels chaque journée est divisée
en trois parties, chacune d’entre elles pouvant étre ou bonne ou mauvaise, ce qui est indiqué
par un signe spécifique, l nfrou [ “hs4e.

Il me semble possible de transposer ce type d’exégese a la représentation d’Abrasax. On
aurait ainsi:

— la téte de coq = le soleil a son lever;
— le buste d’officier = le soleil a son zénith;
— les jambes serpentiformes = le soleil & son coucher.

Ces trois identifications paraissent assez claires. Le coq convient bien au soleil matinal, le
buste d’empereur ou d’officier supérieur évoquant le soleil a son zénith, et les serpents le soleil
a son coucher, allusion au monde souterrain et nocturne (fig. 3).

PGM XII, 201-269 ou «'anneau d’Abrasax »

On notera aussi que, sur les gemmes magiques, Abrasax n'apparait pratiquement jamais seul ;
il est le plus souvent cité avec Ia6 et Sabadth. PGM XII, 201-269 4 non seulement permet de
mieux comprendre la fonction de ce groupe de noms divins, mais établit aussi explicitement
une relation entre ce type de gemme et les trois aspects de la course solaire, tels qu'on les
rencontre dans les trigrammes « panthéistes». Voici les passages qui concernent notre propos

(XII, 201-210) :

AoxToAMdiov Tpdg mdoav mpa&y kai émruyiav.petiacty Pacirels kol fyeudves. Mav
gvepyéc. MaPov laomv depilovia Entypayov dpdkovta, KUKAOTEPDS TV 0VPAY Exovia
&V 1M otopaTL, Kol £11 pécov Tod dpdkovtog Zeajvny dVo dotépag Exovoay Erl Tdv 0o
KepdTmV Kol Emdve To0Tov HAov, O &yyeyAiedn ABpacds, kai Sticbey TS yAeRG Tod
AiBov 10 0016 dvopo ABpacdé kai koto ToD TEPIlOUATOC EMlYPAYELS TO Héya KOl Oylov
KOl KoTo, TdvTwv, 10 vopd Idm, Zapand. kol teléocag tov AMbov &v xpuod dakturiem
pdpet, omdTav § oot ypeia, ayvog dv, kai émtedén ndviov Somv mpoaipfi. tedéoelg 8¢
70 SakTLAISI0V Ao TH YNO® TH KaTo TAVTIOV TELETH. OHOolng 8¢ Kol &V xpuo® yAvpévia
mv avTV &vépyeiav Exet.

Un annean pour toute opération magique et réussite. Rois et gouverneurs le recherchent. Trés
efficace. Prends un jaspe limpide comme lair et grave sur lui un serpent dont la queue lui
revient dans la bouche en formant cercle, et grave également au milieu du cercle que forme le

38 M.-L. RYHINER, 0p. cit., p. 136. Siune partie de la journée est mauvaise, § 67-69, p. 155-178: « Weihung eines

39 Voir p. ex. A DEeLarTe, Ph. on aura le signe ‘4 en liaison avec la  Abrasax-Ringes (PGM XII, 201-269) ».
DERCHAIN, 0p. cit., n° 43 et p. 44-45. partie correspondante, etc.

40 Si les trois parties de la journée 41 Voir maintenant’étude de ce texte

sont bonnes, on a trois fois le signe nfr.  par R. MErkeLBACH, M. Tosst, op. cit.,

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

318

YVAN KOENIG

serpent, Séléné, avec deux éroiles sur ses deux cornes et, au-dessus, Hélios dans lequel sera gravé
Abrasax**, et au verso de la gravure, le méme nom Abrasax; sur le bord tu inscriras le grand,
saint et tout-puissant nom lad Sabadth®. Aprés avoir consacré la pierre, porte-la sur un anneau
d'or, chaque fois que tu en as besoin, tout en étant pur et tu obtiendras tout ce que tu désires. Tu
consacreras [ anneau en méme temps que le chaton selon le rite propre a ces objets ; une gravure
similaire sur de l'or est tour aussi efficace*.

Puis vient la description de la consécration de la pierre et de I'invocation qu’il convient de

prononcer (XII, 216-227) :

gmucohodpat Kol ebyopon T TEAETRY, @ B0l 0dpdvor, @ Bgol V1d TV YRV, @ ot Ev
néom pépet kukhovpevor, Tpeilc ot Avoy Mave Bopyvy...0 tdV mdvtov (dov te Kol
1ebvnkodToOV Kpatatol...EA0ute edpevelc, €’ O DUAG Emkaioduat, &l TG cvuPEPOVT
pot Tpdypott edpevelc Topactdrol.

Jappelle et je sollicite la consécration, 6 dieux célestes, 6 dieux souterrains, 6 dieux, vous qui au
milieu décrivez un cercle, ™7 vous les trois soleils Anoch, Mane, Barchuch®...*8) 6 maitres
de tous les étres vivants et des morts. .. 2261 ..
appelle, bienveillants assistants dans cette opération qui mest utile... 8 Viens & moi, toi qui
siéges sur les quatre vents, diew maitre du tout, toi qui insuffles dans les hommes le souffle qui
les fait vivre. Préte-moi loreille, seigneur dont le nom caché est ineffable ... ?3! Le ciel te sert
de téte, I'éther de corps, la terre de pieds, l'océan est lean qui tenveloppe, Agathos Daiméon*®.

venez avec bienveillance, vers ce a quoi je vous

La force divine est éparse en toutes choses, mais il s'établit un influx, une influence ou

écoulement entre les astres et la terre. Cet influx ou aporroia tantdt découle du dieu cosmique
lui-méme, en l'occurrence Abrasax, tant6t elle émane des astres, mais sous la dépendance du
dieu cosmique. Voici un autre texte qui illustre cette conception:

Viens & moi, toi qui siéges sur les quatre vents et de qui viennent les influences bonnes des astres,
quelles soient Démons, Fortunes ou Destinées, par qui nous sont donnés les richesses, ['heureuse
vieillesse, la naissance de beaux enfants, un sort favorable, une tombe digne de nous.

42 Comparer avec A. DELATTE,
Ph. DERCHAIN, 0p. cit., p. 220-221
(n° 300-301): dieu solaire au visage
rayonnant, inscription «Abrasax» et
«Abrasax [ad» et p. 224 (n° 306) : « Abra-
sax Semesilamps damnameus » pres d’un
embleéme solaire avec neuf rayons.

43 Comparer avec R. MOUTERDE,
op. cit., p. 72, n° 7: «Iad maitre de toutes
choses». La remarque de R. Mouterde,
op. cit., p. 73-74, est intéressante: «Le
voisinage, si étrange a premiére vue,
du buste de la déesse lunaire et de Tad
sexplique peut-étre par I'intention de
concentrer sur la pierre les plus hautes
influences divines. Séléné-Artémis

Hécate occupe une place en vue dans
le panthéon de la magie gréco-romaine,
elle peut donc jouer ici le role de pare-
dre du tout-puissant, ou au contraire
de déesse des enfers aupres du dieu du
ciel. »

44 Sur ce texte, voir aussi S. Michel,
o0p. cit., p. 106 et n. 558, qui mentionne
plusieurs attestations d’Abrasax dans
les papyrus magiques. Dans plusieurs
d’entre elles, Abrasax est cité avec lad
et Sabaoth.

45 Sur ces trois soleils, voir A. DELATTE,
«Erudes sur la magie grecque », BCH 38,
1914, p. 190 et n. (2); L. K&kosy, «A
Christian Interpretation of the Sun

Disk», dans M. Heerma Van Voss et a/.
(éd.), op. cit., p. 72-75, fig. 1-2, entre
autres, la remarque p. 74: «As shown
by these monuments, the number of
which could doubtless be increased, the
motif of the #iple sun-disk was quite
frequently used in the Graeco-Roman
period ».

46 Pour le texte lui-méme, W. FauTs,
«Helios Megistos. Zur synkretistischen
Theologie der Spitantike», Religions
in the Graeco-Roman World 125, 1995,
p- 103-106 avec les références.

47 PGMXIII, 761, 780-783.

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DES « TRIGRAMMES PANTHEISTES » RAMESSIDES AUX GEMMES MAGIQUES DE L,ANTIQUITI:Z TARDIVE

Tout 'art du magicien s’emploie a se saisir de cette force répandue dans la nature. Elle est
dans la plante, dans I'arbre, dans tel ou tel animal. Mais c’est partout et toujours la force d’'une
divinité. Il faut donc, pour que le mage en prenne possession, qu'il contraigne la divinité a la lui
donner en I'invoquant par son vrai nom. Tel est en effet le résultat immédiat de I'épiclese:

Parce que je rappelle par ton nom caché, authentique, remplis-moi de ta force (ou bien : donne

ta force a cette praxis, & cet objet magique), afin que jaie (ou qu’il ait) le pouvoir d accomplir

ce que je soubaite.

Voila, en résumé, la formule qui accompagne les pratiques. Pour désigner cette vertu ma-
gique de la divinité, dynamis et le verbe correspondant sont d’un usage fréquent.

Ainsi I'opération magique a pour but de capter la puissance (dynamis) du nom d’Abrasax
Agathos Daimén pour avoir pouvoir sur les divinités intermédiaires, lesquelles en revanche
agissent directement par leur influx (aporroia) sur les vivants et les morts. Cette influence peut
émaner des astres, mais sous la dépendance du dieu cosmique 4.

Ces trois noms a savoir « Anoch » 4 qui, traité comme un nom divin, peut désigner le soleil
levant, Mane «le milieu du jour»*° et Barchuch pour Bz n Kkw ou «ame/bélier du dieu des
ténebres primordiales», en relation avec la nuit, font évidemment allusion aux trois états du
soleil et aux « trigrammes» de I'époque ramesside. Dans leur édition du texte, R. Merkelbach et
M. Tossi n’hésitent pas a traduire les trois termes par « Aufgang, Mittag, Untergang»*'. Lemploi
d’Anoch a bien été étudié par A. Jacoby s> Dans les textes magiques, soit le mot renvoie au
pronom indépendant anok, soit c’est un nom du soleil levant, comme dans ce texte. De plus,
dans PGM 1V, 1533 — un charme pour attirer quelqu’un en utilisant de la myrrhe, qui est ici

pratiquement personnalisée — on retrouve la mention de trois termes, dont celui d’Anoch:

ot é€opkilm og, Zpdpva, Koo TOV TPV Ovoudimv Avoym ABpacdé Tpw.

Parce que je tadjure, Myrrbe, par les trois noms Anochd, Abrasax et Tré.

48 Je reprends ici la remarquable
synthése de A.-J. FESTUGIERE, dans
Lidéal religieux des Grecs et [ ’Ewmgi/e,
Etudes Bibliques, 1932, Excursus E: «La
valeur religieuse des papyrus magiques»,
p- 296-297.

49 Le mot, issu de 'égyptien, vient
souvent, comme nom de divinité, en
téte des énumérations. Il peut se référer
aussi bien au copte (ANOX), a 'hébreu
(anochi) ou méme a I'accadien (anaku) ;
en sémitique commun, comme en égyp-
tien, il veut dire « moi» ou «je» de fagon
emphatique. Dans la magie hellénistique,
il se réfere souvent 4 la formule «<EGO
EIMI », le verbe étre étant souvent omis.
De plus, dans la magie égyptienne, le

magicien procéde par identification avec
une formule qui commence souvent par
ink suivi du nom de la divinité avec
laquelle le magicien s'identifie, le tout
étant A traduire par: «Je suis X».
Pour la désignation du lever du soleil,
voir A. JacoBy, «Ein Berliner Chnubisa-
mulett», Archiv fiir Religionwissenschaft
28, 1930, p. 271-275 et PGM XIII, 806
et 994. Voir aussi anoch6 en PGM 1V,
1535 qui est un nom du soleil, ainsi que
R.K. RITNER, Greek Magical Papyri, 1986,
p. 67, n.207. Sur ANOX, voir en dernier
lieu S. MICHEL, 9p. cit., p. 169 et n. 870
avec les références.

50 Voir I'égyptien mnzr «quotidien,
perpétuel» (Wh. 11, 65, 6-8). Une telle

identification n'est cependant pas cer-
taine, voir H.-J. TrisseN, « Der Name
Manetho», Enchoria 15, 1987, p. 96,
et n. 35: «K. Fr. Schmidt, CGA 1034,
177 leitet es von mnw > maein ,,Ab-
bild, Zeichen; diese Etymologie wiire
der von J. Bergman (bei: H.D. Betz
(Hrsg.), Greek Magical Papyri in trans-
lation, Chicago 1986, 133 Anm. 91)
vorgeschlagen (< mri.n ,beloved one
of ) vorzuziehen ».

51 Pour le passage cité, voir aussi
les commentaires de R. MERKELBACH,
M. Tossi, op. cit., § 69 (216-217),
p- 168-169, qui citent PGM 1V, 1633 et
XIII 806 (Abrasax 1, 108/109. 186/187).

52 Voir supra, n. 49.

319

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

320 YVAN KOENIG

Le premier nom anoché est a comprendre «grand (3) est Anoch », sil'on considere qu’Anoch
est traité comme un nom divin, ce qui semble étre le cas ici, et non pas comme le pronom
indépendant. Le second, Abrasax, désignerait dans ce texte le soleil & son zénith. Et le troisieme
est sans doute a corriger en Zp® et désigne le bélier s7, comme dans le trigramme cepgovd
povt opw, transcription de 'égyptien srpt fleur de lotus, m57 lion, sr bélier. Ainsi, il y a plu-
sieurs exemples ott Anoch est le nom du soleil levant et la relation entre Abrasax, le soleil et
les trigrammes semble assurée 53.

II. Rupture de la signification

Il semble intéressant de pousser plus loin la comparaison, ce qui fera ressortir de profondes
différences entre la représentation d’Abrasax et les trigrammes.

Ladjectif « panthéiste », qui a été accolé aux trigrammes, ne me semble pas justifié, d’autant
plus que lexistence méme d’une forme de panthéisme dans la religion égyptienne n'est pas
assurée. Le principal argument en faveur de l'interprétation panthéiste serait que ces trigram-
mes accompagnent aussi des représentations de Bés dites « panthées» et, plus particulierement,
celle que I'on rencontre dans un papyrus magique de I'époque tardive, le papyrus magique
de Brooklyn, qui date de la fin de 'époque pharaonique’+. Ces représentations et les textes
qui les accompagnent sont commentés par J. Assmann % comme étant I'expression d’un dieu
caché et ineffable dans sa transcendance, qu'aucune image ne saurait représenter. Selon lui,
«la théologie post-amarnienne accentue I'éloignement et la solitude du dieu solaire qui a créé
le monde et le maintient dans I'existence. Désormais, outre la création, un nouveau modele
de pensée est utilisé pour exprimer la relation entre Dieu et le monde, ou entre le Dieu et les
dieux: celle du Ba. Amon Ré est appelé le “Ba caché” dont les manifestations sont les autres
dieux ou le monde apparent. Dieu reste Un, sa relation au monde est la méme que celle que
le Ba entretient avec le corps, un principe animateur et invisible. Réponse 2 Amarna, cette
nouvelle idée de dieu est a I'origine de I'idée hermétique de Dieu, deus mundus, un dieu dont
le corps est le monde. Lexpression ramesside “I'Un qui devient des millions” annonce les for-
mulations hermétiques telles que hen kai pan (un, mais aussi beaucoup), una quae est omnia
(toi qui es une et toutes choses), etc. % ».

Tout cela semble tres contestable. Dés 1971, dans son ouvrage de synthése Der Eine und die
Vielen, E. Hornung a présenté un certain nombre de remarques fondamentales sur la notion
de panthéisme que je reprends brievement57.

1. Le fait de parler d’'un dieu au nom caché est attesté en Egypte depuis les Zextes des pyra-
mides et ne témoigne pas d’une haute spiritualité. On évite de mentionner le nom pour que

53 Comparer aussi avec le « phylac-
tere de Moise » publié par R. Kotansky,
«Greek Magical Amulets I», Papyrolo-
gia Coloniensia 2211, 1994, p. 142 (16)
ot 'on rencontre la méme succession
Abrasax-(S)rd.

54 P Brooklyn 47.218.156, seconde
vignette, voir supra, n. 31.

56 J. AssMaNN, « Monotheism and
Polytheism », dans S.I. Johnston (éd.),

55 J. AssMaNN, «Magic and Theol- Ancient Religions, Cambridge Mass,

ogy in Ancient Egypt», dans P. Schifer,
H.G. Kippenberg (éd.), Envisioning
Magic, Studies in The History of Religions
75 1997, p- 15.

Londres 2007, p. 159.
57 Op. cit., Darmstadt, 1973% p. 80.

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DES « TRIGRAMMES PANTHEISTES » RAMESSIDES AUX GEMMES MAGIQUES DE L,ANTIQUITI:Z TARDIVE 321

celui-ci ne soit pas 'objet de manipulations magiques souvent fondées sur la connaissance
des noms dans une culture oti le mot et la chose entretiennent une relation essentielle. Car
«de cette maniere, il échappe a la mystérieuse et automatique annexion de pouvoir que nous
nommons “magie” et que les Egyptiens qualifient de héka. Celle-ci ne peut opérer que si le
nom et la nature de I'objet de I'action sont connus; ce savoir confére au magicien le pouvoir
tant de chasser le mal que de contraindre d’autres étres ».

2. La notion de panthéisme «a coloration solaire» est étrangere aux Egyptiens, tout au
plus est-elle hellénique: « Les Egyptiens disposent les tensions et les contradictions du monde
cote a cOte et sen accommodent: Amon-Ré n'est pas la synthése, mais une forme nouvelle
qui existe parallelement aux deux autres dieux [...] Il est clair que le syncrétisme ne renferme
aucune “tendance monothéiste”, mais constitue plutdt un contre-courant puissant opposé au
monothéisme — tant qu'il demeure dans certaines limites . »

3. Méme si des dieux tels que Ré, Amon et Ptah se caractérisent par une multiplicité de
noms, un examen minutieux fait apparaitre des contraintes qui rendent impossible toute
évolution cohérente vers un panthéisme au sens de I'identification de dieu avec toute chose,
car le nombre de manifestations d’un dieu est limité et méme si Amon apparait sous un grand
nombre d’aspects, il n'aura jamais 'apparence de la lune, d’un arbre ou d’un cours d’eau .

Enfin, dans un article récent, J.Fr. Quack ® a montré, en s'appuyant sur un texte paralléle
a celui accompagnant 'image susmentionnée du Bés panthée sur le papyrus magique de
Brooklyn et en corrigeant des erreurs d’interprétation, que les représentations de Bes panthées
souvent citées par les égyptologues ne faisaient pas allusion a un dieu « panthée» et caché,
mais bien plut6t au pharaon assimilé au Bz d’Amon-Ré®". De plus, rien ne prouve que les
représentations de panthées des gemmes magiques aient un caractere panthéiste. Elles sont
souvent associées a I'inscription Bovywmmy qui retranscrit I'égyptien B3 n Kkw et signifie
«ame/bélier du dieu primordial de 'obscurité». Un texte pharaonique, le Livre de la vache
du ciel, identifie explicitement cette 4me avec la nuit. Il y a donc allusion au soleil couchant
et nocturne, ce qui est renforcé par la représentation de Bes lequel, assimilé a4 un nain, fait
allusion au soleil nocturne en gestation.

Mais qu’en est-il d’Abrasax?

Le contexte de cette représentation est celui d’une culture certes marquée par les traces « of
the old native Judeo-Egyptian syncretistic cult of Yaho/ Iao », mais elle est réinterprétée par des
lettrés issus de milieux trés différents, beaucoup plus en accord avec «the aristocratic hellenized
judaism of Philo 62, comme on le verra plus loin. Comme I'a bien remarqué M. Eliade, la
«grande originalité de I'’Ancien Testament, c’est que Jahvé transcende radicalement la sacra-
lité cosmique. Dans le judaisme, la lumiére n’est pas sanctifiée parce que, de par son propre

58 Ibid., p. 89. Budapest, 2006, p. 175-186. On notera  7he Naos of the Decades, Oxford, 2008,

59 Ibid., p. 116-117. que les textes astrologiques du «naosdes  p. 189, ainsi que p. 231, pl. 109.

60 J.Fr. Quack, «The So-called décades» confirmentlinterprétation de 61 J.Fr. Quack, op. cit., p. 179.
Pantheos: On Polymorphic Deities in  J. Fr. Quack, méme si la représentation 62 M. SMmiTH, Studies in the Cult of
Late Egyptian Religion», dans Aegyprus ~ dite « panthée » est mise en relation avec  Yahweh, 11, p. 256 (voir supra, n. 11).
et Pannonia I11, Acta Symposii anno 2004.  les kas du roi, voir A. VON BoMHARD,

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

322 YVAN KOENIG

mode d’étre, elle constitue 'analogue de I'Esprit et de la vie spirituelle — elle est sanctifiée
parce quelle est une création de Dieu. Pour Philon, la Lumiére est assimilée a 'Esprit, mais
elle n’a ce privilege que parce quelle émane directement de Dieu®». Abrasax, renvoyant a
une divinité qui lui est supérieure, a lui aussi un caractére abstrait accentué, en raison d’une
part de son aspect composite qui ne fait pas référence a un étre créé et des jeux numériques
suggérés par les lettres de son nom d’autre part.

Il y a donc une différence nette entre les représentations de I'époque pharaonique et celles
de ’Antiquité tardive. De fait, le nom comme la représentation d’Abrasax sont nouveaux et
sinscrivent dans ce mouvement de création et de reformulation dont témoignent les papy-
rus magiques grecs ol aux divinités traditionnelles ayant acquis un statut international dans
la religion hellénistique (Isis, Osiris, Anubis, Thot, etc.), sont ajoutées de nouvelles entités,
comme Aibén, Agathos Daimén, etc. En outre ces noms ne sont plus compris de la méme
fagon, puisqu’ils ne désignent plus des personnes divines dotées d’une histoire, mais les diver-
ses manifestations d’une divinité transcendante et impersonnelle. Caractérisés par H.D. Betz
de «conduits of divine power 5, ils se chargent d’une fonction nouvelle. Cette évolution,
particulierement sensible dans les textes influencés par la nouvelle philosophie religicuse et
la théurgie, en modifie aussi la nature méme. Faisant référence a des abstractions ou a des
«divinités conceptuelles» renvoyant a un «dieu inconnu», ils deviennent des noms secrets %,
incompréhensibles 4 '’homme. Ainsi Abrasax n’est pas un dieu, mais '’hypostase d’une divinité
cosmique supréme 2 coloration solaire ¢ dont il faut capter I'influence bénéfique ©7. Lambiguité
de cette divinité globalisante vient du fait que cest précisément parce quelle est séparée et
transcendante qu’elle a pouvoir sur les divinités inférieures qui président aux « maitres de tous
les étres vivants et morts ®».

Quant au procédé iconique utilisé, il fait, bien sar, allusion aux hiéroglyphes et sinscrit
dans une tradition herméneutique pharaonique. Mais la aussi, la nature des hiéroglyphes a
changé. Devenus symboles magiques ou «characteres», leur sens n'est plus immédiatement
accessible®. En conséquence, inscrite dans une longue tradition herméneutique, la figure
d’Abrasax revét un sens tres différent de celui des trigrammes dits panthéistes. Certes, cer-
tains traits sont communs avec la divinité évoquée par J. Assmann, mais il ne s'agit que d’une

63 M. ELIADE, «Significations de la
lumiére intérieure», Eranos Jahrbuch
26, 1957, p. 222; voir aussi E.R. Goo-
DENOUGH, By Light, Light. The Mystic
Gospel of Hellenistic Judaism, Hellenistic
Judaism, New Haven-Londres, 1935, p. 7
sq. On sait d’autre part que dans les
Oracles chaldaiques, la « transmission
de la puissance» — une autre facon de
parler de la participation — se fait, &
partir de sources, par I'intermédiaire de
«canaux». Le démiurge est la source de
ces «canaux» qu'il controle.

64 H.D. Berz, «Secrecy in the
Greek Magical Papyri», dans H.G.

Kippenperg, G. Stroumsa (éd.), Secrecy
and Concealment, Studies in the History
of Mediterranean and Near Eastern
Religions 65, 1995, p. 161.

65 Ibid., p. 162.

66 Dans la pensée égyptienne tradi-
tionnelle, les divinités invoquées dans
un contexte de guérison ont trés souvent
un caractere solaire, cf. L. BELL, Aspects
of the Cult of the Deified Tutankhamun,
dans P. Posener-Krieger (éd.), Mélanges
Gamal Eddin Mokhtar, BdE 9711, 1985,
p- 55 et n. 173.

67 Abrasax est aussi attesté dans la
Gnose séthienne ot il fait partie d’'une
tétrade de serviteurs des quatre Illumi-
nateurs. Cf. J.-P. Mahé et P-H. Poirier
(éd.), Ecrizs gnostiques : la bibliothéque de
Nag Hammady, Paris, 2007, introduction
P XXXIX.

68 PGM XII, 218, cité supra (voir
n. 46); rappelons qu’en 238-239 et
243-244 est invoquée la nature cosmi-
que de la divinité.

69 Voir aussi H.D. Betz, op. cit.,
p. 167.

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DES « TRIGRAMMES PANTHEISTES » RAMESSIDES AUX GEMMES MAGIQUES DE L,ANTIQUITI:Z TARDIVE 323

similitude apparente qui se situe dans un contexte culturel tres différent. Peut-on alors parler
de panthéisme? Cela semble pour le moins difficile, car ce qui caractérise cette divinité, c'est
moins son immanence que sa transcendance (Jupiter summus exsuperantissimus), alors que
le panthéisme consiste au contraire 4 identifier le monde avec la divinité. Le dieu de cette
époque est véritablement un «dieu séparé», qui a peu de contact avec le monde, lequel, situé
en deca des spheres célestes, est soumis au devenir, a la corruption (phthora), a la Fatalité
(Moira, Heimarméné), ainsi quaux influences astrales7°. Cependant la divinité supréme, en
raison de sa position dominante, agit sur et domine les divinités inférieures qui, a leur tour,
influencent plus directement le monde et ’homme: « Cesclavage de 'homme sous le joug de
la Fatalité, le désir d’étre libéré de cet esclavage, le moyen employé pour cette délivrance et qui
consiste a s'assurer la protection d’une divinité supérieure aux dieux ou démons qui président
a I Heimarméné, tous ces traits sont des thémes bien connus aux alentours de I’ére chrétienne.
Ils ont donné lieu a un symbolisme original, au mythe de 'ascension vers les régions les plus
hautes du ciel 7", au-dessus des parties soumises a la Fatalité, qui se retrouve et dans la philoso-
phie et dans les mystéres et, au plus bas degré, dans les pratiques de la magie7*». Pour rendre
compte de ces nouvelles croyances en une déité supréme a laquelle on accede par des moyens
secrets, la notion de « panthéisme», a laquelle on a eu recours, me semble devoir laisser la place
a celle, plus pertinente, de «sympathie universelle » ou sympatheia’ qui a, en outre, I'avantage
d’avoir été utilisée dés 'Antiquité. La force divine s'exprimant comme un influx, le magicien
doit s'efforcer de la capter en contraignant la divinité par son invocation, tout en utilisant la
loi de similarité (le semblable agit sur le semblable) qui fait de la représentation le médium de
la manifestation de la puissance divine. Non seulement la représentation d’Abrasax joue ce
r6le, mais aussi la nature de la pierre porteuse de la représentation ou méme sa couleur.

W. Brashear7+ avait déja constaté que si les voces magicae sont absentes des plus anciens
papyrus magiques, elles deviennent plus nombreuses a partir du 1 siecle pour abonder au
111° siécle; cela est vrai des papyrus, mais les voces magicae grecques sont aussi attestées a partir
de I'époque romaine dans les defixiones7s, sauf rares exceptions’®. Ce mouvement témoigne

70 Les influences astrales sont bien at-
testées dans la culture pharaonique, voir
L. KAkosy,, «Decans in Late Egyptian
Religion », Oikumene 3, 1982, 163-191;
B. Boutexg, «In Terms of Fate: A Survey
of the Indigenous Egyptian Contribu-
tion to Ancient Astrology in Light of
Papyrus CtYBR inv. 1132 (B) », SAK 23,
1996, p. 1I-46; voir aussi,  propos de
I'influence des conceptions égyptien-
nes dans les écrits gnostiques, 'exemple
étudié par J.Fr. Quack, « Dekane und
Gliedervergottung: altigyptische Tra-
ditionen im Apokryphon Johannis»,
Jahrbuch fiir Antike und Christentum,
38, 1995, 97-113 ; pour la relation macro-
cosme/microcosme, ibid., p. 112-113.
A ce sujet, voir maintenant A.-S. VoN

BoMHARD, 7he Naos of the Decades, 2008,
passim, mais en raison de la date du mo-
nument, la part de I'astrologie demeure
encore limitée.

71 Voir, entre autres, l'article topique
de A.F. SEGAL, « Heavenly Ascent in Hel-
lenistic Judaism, Early Christianity and
their Environment», ANRW 11, 23.2,
1980, p. 1333- 1394.

72 A.-]. FESTUGIERE, op. cit., Lidéal
religieux des Grecs et ['Evangile. .., 1932,
p. 314-315; Fr. CuMmONT, Astrologie et
religion chez les Grecs et les Romains. Texte
présenté et édité par Isabelle Tassignon,
Bruxelles, 2000, p. 127-128.

73 Sur cette notion, voir les remarques
de G. Fowden, The Egyptian Hermes,

Princeton, 1993, p. 75 5¢., qui corrige sur

certains points fondamentaux I'analyse
faite par A.-J. Festugiere de 'hermétisme.
Voir aussi la traduction frangaise du texte
due a J.-M. Mandosio, Hermes [ ’Egyp-
tien, Paris, 2000, chapitre 3 « Magister
omnium physicorum», p. 119.

74 W.M. BRASHEAR, The Greek Magical
Papyri, ANRW 11, 18, 5, 1995, p. 34-40.

75 Sur celles-ci, voir maintenant la
synthése de J.J. GAGER, Curse Tablets
and Binding Spells from the Ancient World,
Oxford, 1995. Sans parler de procédés
semblables attestés des les Zextes des py-
ramides dans la culture pharaonique.

76 Ibid., p. s, les exceptions concer-
nent avant tout les ephesia grammata.

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

324 YVAN KOENIG

de linscription des papyrus magiques dans un contexte syncrétiste et international. Il me
semble que cette remarque touche a un aspect fondamental qui oppose les trigrammes et la
représentation d’Abrasax. Les trigrammes s'inscrivent dans I'évolution de la culture pharao-
nique qui est par définition locale, alors que la figure d’Abrasax s’inscrit dans un mouvement
de pensée transcendant les cultures locales. Comme I'a fort bien analysé D. Frankfurter?7,
la civilisation hellénistique, qui ignore les anciennes fronti¢res nationales, rend nécessaire la
création de nouvelles divinités, alors que les anciennes, qui fonctionnaient a 'intérieur d’une
culture locale, tendent a disparaitre ou regoivent de nouvelles attributions correspondant a
un dieu transcendant. Dans une certaine mesure, Abrasax pourrait correspondre a I'expres-
sion d’une pensée magique qui cherche a se maintenir face a un christianisme, certes d’abord
marqué par les persécutions, mais devant aussi a ces derniéres sa diffusion dans la £hdra, et
ceci jusqu’au 1v¢ siecle 78, corrélativement avec le développement du monachisme, alors que les
temples, quant 4 eux, qui ne sont plus soutenus financierement par le gouvernement impérial
en crise, connaissent un véritable déclin”. Or, comme le remarque R.S. Bagnall, que nous
sommes enclin a suivre sur ce point, I'affaiblissement des temples ayant entrainé la perte de
la cohésion de la vie villageoise, «il se peut que le vide créé par le gouvernement ait été en
grande partie responsable de la propagation extraordinairement rapide du christianisme au
1ve siecle, car le christianisme a constitué la base de la structure villageoise autrefois fournie
par les temples®°. »

Ce christianisme, qui compose souvent dans un premier temps avec les pratiques magi-
ques®! ou les croyances traditionnelles, voit, grice 4 la reconnaissance officielle de l’Eglise par
Constantin, le renforcement de son influence et de son prestige. De fait, I'existence d’un « paga-
nisme philosophique», dont certains font grand cas, ne semble préoccuper qu'une petite coterie
intellectuelle et philosophique au sein des milieux cultivés: «un tel paganisme philosophique,
qui est le fruit d’un petit nombre, n’a presque rien a faire avec les temples traditionnels et leurs
cultes®». Cest au sein de ces petits milieux cultivés® que 'on cherche alors a reformuler le
paganisme dans les cadres nouveaux offerts par le syncrétisme de I’Antiquité tardive.

und Texte zu Antike und Christentum 18,

77 D. FRANKFURTER, Religion in Ro-
man Egypt, Princeton, 1998, p. 275 et
n. 28.

78 Voir p. ex. A. MARTIN, « Aux origi-
nes de l’Eglise copte: I'implantation et
le développement du christianisme en
Egypte », REA 83, 1981, en particulier
p. 42-44.

79 Sur le déclin du paganisme, voir
p. ex. E. Wiprszycka, «La christiani-
sation de I'Egypte», Aegyptus 68, 1988,
p- 124.

80 R.S. BagNALL,
vide: Christianisme et paganisme dans

«Combat ou

IEgypte romaine tardive», dans R.S.
Bagnall (éd.), Later Roman Egypt: Society,
Religion, Economy and Administration,

Collected Studies Series 10, 2003, p. 296
(article initialement publié dans Ktema
13, 1988, p. 285-296).

81 A. MARTIN, op. cit., p. 55.

82 Voir R.S. BAGNALL, 0p. cit, p. 292 et
n. 62. Surle role des milieux provinciaux
dans le développement de I'hermétis-
me, voir les remarques de G. FOWDEN,
The Egyptian Hermes, Princeton 1986,
p- 168-176. C’est sans doute d’ailleurs
en milieu provincial qu’ont été rédigées
tant la Kosmopoiia de Leyde (J 395) da-
tée de 346, dans laquelle Abrasax, dieu
créateur, est dit étre le « nombre de 'an-
née» (PGMXIII, 156) que la Liturgie de
Mithra récemment rééditée par H.D.
Betz, The « Mithras Liturgy », Studien

2003. Sur la différence existant entre ce
Mithra et le Mithra persan et lisop-
séphie de son nom, qui, comme celui
d’Abrasax, comprend sept lettres en grec,
voir P PERDRIZET, «Isopséphie», REG 17,
1904, p. 356, ainsi que R. MERKELBACH,
Mithras, 1984, p. 64-70 et 75-77.

83 A la méme époque (1v¢ siécle), les
groupes qui se sentent menacés par le
christianisme mettent par écrit leurs tex-
tes, qUil s'agisse des gnostiques (Nag
Hammadi) ou des paiens locaux (bi-
bliothéque de Karnak), voir G. FOWDEN,
ibid.

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

DES « TRIGRAMMES PANTHEISTES » RAMESSIDES AUX GEMMES MAGIQUES DE L,ANTIQUIT}:Z TARDIVE

FIG. 2. Les représentations du plafond de la tombe de Ramses VI, d’apres A. Piankoff, 7he Tomb of Ramesses VI,
BollSer 40, 1, 1954, p. 437, fig. 141.
mabim S
vk =
o e
FIG. 3. Abrasax, la représentation tripartite du plafond de la tombe de Ramses VI et les trigrammes « panthéistes ».

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig

Dessin Viviane Koenig.

325

Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d'Abrasax, continuité et rupture.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BIFAO 109 (2010), p. 311-325 Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de I’Antiquité tardive. Le cas d'Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

