
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 109 (2010), p. 311-325

Yvan Koenig

Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité
tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 109 - 2009

	Communication présentée lors de la 
journée consacrée aux « Noms Barbares » 
organisée par M. Tardieu au Collège de 
France le 18 juin 2008.

	 1	 Le nom d’Abrasax semble appa-
raître pour la première fois sur deux 
defixiones tabellae de Carthage de da-
tation incertaine, sans doute ier siècle 
apr. J.-C., puis on le rencontre sur divers 

documents du iie ou iiie  siècle. Il est 
particulièrement fréquent sur les gem-
mes magiques à partir du iiie siècle, voir 
l. janssens, « La datation néronienne de 
l’isopséphie », Aegyptus 68, 1988, p. 106.

Des « trigrammes panthéistes » ramessides  
aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive :  

le cas d’Abrasax, continuité et rupture

yvan koenig

À la mémoire de Franz Cumont

Mon propos� comprend deux parties. La première, qui porte sur l’iconographie 
	d’Abrasax et la continuité de la culture pharaonique, se propose de mettre en 
	relation la structure tripartite d’Abrasax avec celle des trigrammes dits « panthéistes » 

de l’époque ramesside. La seconde s’attache à explorer le processus mental de création de cette 
entité et son rôle dans la magie gréco-romaine. Au cours de cette étude, nous serons amené à 
critiquer la notion de « panthéisme » associée aux trigrammes ramessides comme aux gemmes 
de l’Antiquité tardive. Celles-ci, apparues dans un contexte culturel très différent, expriment 
les nouvelles conceptions de ces périodes, sans rapport avec celles de l’époque pharaonique. En 
d’autres termes, la continuité formelle d’une telle représentation ne signifie pas pour autant que 
l’interprétation reste la même car, entre des époques si éloignées l’une de l’autre, le contexte 
a changé. En outre, l’interprétation de la première représentation comme « panthéiste » est 
contestable pour l’époque pharaonique et pour l’époque impériale, comme pour l’Antiquité 
tardive, on lui préférera la notion de « sympathie universelle ».

I.  Continuité iconographique

On connaît la curieuse représentation d’Abrasax 1 que l’on rencontre sur les gemmes magi-
ques : un génie à tête de coq, à buste d’homme – qui tient un bouclier souvent gravé au nom 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 312	 yvan koenig

	 2	 S. Michel, Die Magischen ����Gem�
men : Zu Bildern und Zauberformeln auf 
geschnittenen Steinen der Antike und ����Neu�
zeit, Studien aus dem Warburg-Haus 7, 
2004, p. 106-113.
	 3	 Selon la définition de Littré, 1883, 
3, p.  161 : « Isopsèphe : adj. Ancien ter-
me de grammaire. Mots isopsèphes, vers 
isopsèphes : mots, vers, dont les lettres, 
considérées comme chiffres, produisent 
le même nombre que les lettres d’un 
autre mot ou vers. ETYM. Iso…, ψῆφος 
calcul ». Sur l’isopséphie grecque, voir 
P. Perdrizet, « Isopséphie », REG  17, 
1904, p.  350-360 ; avec peut-être une 
influence juive à l’origine.
	 4	 Voir p. ex. S. Michel, op. cit., p. 104 
et pl. 47, 3 : Abrasax accompagné du 
nom des planètes. Sur ces noms et leur 
identification, voir ibid., p. 103-104.
	 5	 Cette équivalence semble être une 
création de l’époque hellénistique liée à 
l’astrologie, voir Fr. Cumont, Astrologie 

et religion chez les Grecs et les Romains 
(texte édité et présenté par Isabelle 
Tassignon), Bruxelles, 2000, p. 130.
	 6	 S. Michel, op. cit., p. 106.
	 7	 Abrasax solaire est mis aussi en re-
lation avec Mithra (ΜΕΙΘΡΑΣ, Μ = 40, 
Ε = 5, Ι = 10, Θ = 9, Ρ = 100, Α = 1, 
Σ = 200) en raison de l’isopséphie des 
deux noms en grec ; sur ce point, voir 
les références données par S.  Michel, 
op.  cit., p.  106, n.  556 ; voir aussi 
R.  Merkelbach, Mithras, Königstein, 
1984, p. 223, pl.  169 a/b, p. 395 : y est 
mentionnée une gemme rectangulaire 
en jaspe qui porte sur un côté une repré-
sentation de Mithra sacrifiant un taureau 
et sur l’autre Abrasax ; elle est reproduite 
en couleur dans l’ouvrage de S. Michel, 
op. cit., pl. III, p. 365, 2.
	 8	 Voir par ex. P. Perdrizet, op. cit., 
p.  353-355 : « Le Dieu suprême de la 
Gnose unissait en lui, d’après Basilide, 
les 365 dieux secondaires qui présidaient 

aux jours de l’année ; il était l’archôn des 
365 cieux. Aussi les Gnostiques le dési-
gnaient-ils par des périphrases comme 
celle-ci : “Celui dont le nombre est 365”. 
De lui, d’autre part, procédait le pouvoir 
magique des sept voyelles, des sept notes 
de la gamme, des sept planètes, des sept 
métaux (l’or, l’argent, l’étain, le cuivre, 
le fer, le plomb, le mercure), des quatre 
semaines du mois lunaire (voir PGM XII, 
252-253). Quel que fût le nom de l’Inef-
fable, le Gnostique était sûr que ce nom 
participait des deux nombres magiques, 
7 et 365… Par un hasard où la Gnose 
avait vu une révélation, la locution bi-
blique, agion onoma, “saint nom”, avait 
la même ψῆφος qu’Abrasax… ». Sur le 
« saint nom » dans les textes magiques, 
voir R. Kotansky, « Magic in the Court 
of the Governor of Arabia », ZPE 88, 
1991, p. 45, 11-12 (Commentary).
	 9	 S. Michel, op. cit., p. 1.

de Iaô ainsi qu’un fouet de conducteur de char, lequel 
évoque le char solaire – et des jambes en forme de ser-
pents (fig. 1). Cela lui vaut d’être aussi qualifié de « génie 
anguipède alectorocéphale » – aux jambes serpentines 
et à tête de coq –, mais peu d’explications satisfaisantes 
ont été jusqu’à présent avancées tant sur cette représen-
tation que sur sa signification. Les hypothèses les plus 
diverses n’ont pas manqué et l’on trouvera une bonne 
synthèse de celles-ci dans le récent ouvrage de S. Michel 2. 
Rappelons brièvement que le nom est isopséphique 3 et, 
suivant les équivalences données par les Grecs aux let-
tres, il a comme valeur 365 (A = 1, B = 2, P = 100, A = 1, 
C = 200, A = 1, Ξ = 60) ; les sept lettres du nom peuvent 
aussi correspondre aux sept planètes 4 comme aux sept 
jours de la semaine 5 ou aux sept voyelles grecques 6, etc. 
Quant à la nature d’Abrasax, elle est considérée comme 
solaire 7 et globalisante. Un passage d’un papyrus magi-
que détaille sa fabrication (PGM XII, 201-269) : le nom 
est d’abord mis en relation avec le soleil, puis au verso 
avec les noms « grands et sacrés » de Iaô et de Sabaôth. 
Nous connaissons bien sa représentation composite d’après les gemmes. Comme son nom a 
été repris par la secte gnostique de Basilide pour désigner le chef des archontes 8, les gemmes 
magiques furent longtemps abusivement connues sous le nom de « gemmes gnostiques » ou 
d’Abrasax 9. La représentation d’Abrasax est directement influencée par les spéculations du 

fig. 1.  Gemme magique portant  
une représentation d’Abrasax, Londres, 

British Museum 222. Dessin Viviane Koenig. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’antiquité tardive	 313

	 10	 Voir aussi la démonstration de 
M.  Philonenko, « L’anguipède alec-
torocépahle et le dieu IAÔ », CRAIBL, 
1979, p. 297-304.
	 11	 Sur l’utilisation du nom de Iaô 
dans les textes magiques, voir M. Smith, 
Studies in the Cult of Yahweh II, Reli�
gions in the Graeco-Roman World 130/2, 
1996, chap. 40 : « Jewish Elements in 
the Magical Papyri », p. 244 sq., et pour 
Abrasax avec Iaô, p. 246-247, ainsi que 
l’intéressante remarque p.  255-256 : 
« When masses of Palestinian immigrants 
arrived, many of them unwillingly, in 
Ptolemaic times, the conflict between 
syncretists and adherents of the worship 

of Yahweh alone will have been imported 
with them, and the syncretists may have 
found important allies in the long es-
tablished Judeo-Egyptian cult, a form 
of lower-class “native” worship sharply 
distinct from the aristocratic hellenized 
Judaism… From this native syncretis-
tic cult (pagan) magicians drew their 
knowledge of and references to IAO 
and his associates, not from the ����Sep-
tuagintal circles with their upper class 
adherents. »
	 12	 Ibid., p. 256. 
	 13	 Ceci est confirmé par une gemme 
de Cologne sur laquelle Abrasax est re-
présenté en aurige, les deux serpents 

constituant ses jambes tenant les rênes. 
Cf. E. Zwierlein-Diehl, Magische 
Amulette und andere Gemmen des ������Insti�
tuts für Altertumskunde der Universität zu 
Köln, Papyrologica Coloniensia 20, 1992, 
p. 35, fig. 1.
	 14	 Voir A.A. Barb, « Abraxas-Studien », 
dans Hommages à Waldemar Deonna, 
Collection Latomus 28, 1957, p. 67-86.
	 15	 Cf. M. Philonenko, op.  cit., 
p. 297 sq.
	 16	 Ainsi dans les hexaples d’Origène, 
on rencontre souvent le tétragramme 
retranscrit .

milieu juif alexandrin comme le montre la présence des noms de Iaô 10 – équivalent grec de 
Yahvé 11 –, ainsi que de Sabaôth qui l’accompagne fréquemment. Ce milieu paraît avoir été 
détruit par la guerre de 115-117 et les juifs semblent absents des sources papyrologiques entre 
118 et 337. Il ne s’agit donc plus que de traces « of the old native Judeo-Egyptian syncretistic 
cult of Yaho/Iao 12 ». Si un grand nombre de gemmes datent du iiie-ive siècle, le motif a été 
très largement recopié et diffusé, ceci jusqu’à une époque très récente. La mise au point de 
S. Michel éclaire, parfois de façon convaincante, certains aspects de cette représentation, sans 
toutefois donner d’explication sur l’ensemble. Partant d’une comparaison avec des représen-
tations de l’époque ramesside, je voudrais proposer ici quelques rapprochements susceptibles 
d’apporter des éclaircissements.

Une représentation composée de trois éléments susceptibles de variantes
Le caractère solaire de l’image d’Abrasax semble confirmé tant par des éléments formels 

que textuels. Ainsi le fouet tenu par la divinité, qui est celui du conducteur de char, est une 
allusion claire au char solaire 13. Des textes confirment cet aspect solaire et des inscriptions, 
souvent situées au verso, associent la représentation avec les noms de Iaô et Sabaôth.

 •	 La tête de coq
Celle-ci a fait l’objet de nombreux commentaires. Plusieurs hypothèses ont été proposées. 

Elles se fondent en général sur un jeu de mots hébraïque fondé sur la racine gbr, laquelle se 
retrouve dans le nom de l’archange Gabriel dont le nom peut se comprendre comme signifiant : 
« Dieu est puissant » (gabér). Ces jeux concernent le mot « héros » (gibor), mais aussi celui de 
« coq » (gébér) 14. Ils peuvent aussi prendre en compte des ressemblances formelles comme celle 
existant entre la graphie copte du mot coq et le tétragramme hébraïque 15 ( /  / יהוה 
tétragramme), cette ressemblance étant elle-même fondée sur une retranscription fautive du 
tétragramme par plusieurs auteurs 16.

Le coq, quoiqu’attesté en Égypte depuis le Nouvel Empire, ne semble y avoir été un ani-
mal domestique qu’à une époque très tardive corrélativement avec des objets représentant le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 314	 yvan koenig

	 17	 Voir P. Vernus, J. Yoyotte, 
Bestiaire des pharaons, Paris, 2005, p. 411 ; 
voir aussi le coq en bronze sur disque 
solaire publié par M. Azim, « La fouille 
de la cour du VIIIe pylône », Karnak VI, 
1973-1977, 1980, p.  117-118 ; des pièces 
en bronze ayant été trouvées au même 
endroit datant de l’époque de Constan-
tin, le coq lui-même pourrait donc dater 
du ive siècle. Voir aussi Abd El-Mohsen 
El-Khashab, « The Cocks, the Cat and 
the Chariot of the Sun », ZPE 55, 1984, 
p. 220 et pl. XIV, 6 : « Moreover the 
socle reminds of the anguiped legs of the 
cock-headed solar god of the gems. »
	 18	 Voir p. ex. Aristophane, Les Oiseaux, 
vers 489 et 707.

	 19	 J.J. Russell, dans E. Yarshter (éd.), 
Encyclopedia Iranica V, 1992, p. 879 A, 
s. v. « cock ». 
	 20	 Voir J.J. Russell, op. cit., p. 879, 
avec les références.  Plus récemment, 
voir Fr. Grenet, P. Riboud, J. Yang, 
« Zoroastrian Scenes on a Newly �������Discov-
ered Sogdian Tomb in Xian, Northern 
China », Studia Iranica 33, 2004, 
p. 273-284. En particulier la figure 1, 
p. 276 (le « prêtre oiseau [coq] ») et la 
discussion de l’identification avec Srōša, 
p. 278-279. Je remercie Fr. Grenet qui 
m’a communiqué cette référence.
	 21	 R. mouterde, Le glaive de Dar�
danos, Mélanges de l’Université Saint 
Joseph XV, 1930, p. 89-90, no 19 et n. (1) : 

« Le coq est rangé avec le lion parmi les 
zoa héliaka, représentant les démons de 
la série soumise au soleil ? »
	 22	 Abd El-Mohsen El-Khashab, 
op. cit., p. 219 avec les références. L’ar-
ticle contient une courte synthèse sur 
l’utilisation magique de la représentation 
du coq.
	 23	 A. Delatte, Ph. Derchain, Les 
intailles magiques et gréco-égyptiennes, 
Paris, 1964, p. 23, § I.
	 24	 M. Philonenko, op.  cit., p. 279 
et n. 11. Voir aussi p. 3, 4 où le mot 
utilisé pour « bouclier » est « hyperaspi-
tès », ainsi que la discussion du terme par 
E. Zwierlein-Diehl, op. cit., p. 31.

dieu solaire sous forme de coq, ce qui pourrait être la manifestation de croyances étrangères 17, 
peut-être persanes. En effet, couramment nommé « oiseau persan » par les Grecs 18, dans le 
Zoroastrisme le coq « qui prévoit l’aube » était le collaborateur du dieu Sraoša (pahlavi : Srōš ), 
dieu de la prière « because with its cry it heralds the day and drives away demon-infested 
night 19 ». Or dans le judaïsme de l’époque islamique, non seulement le coq (gébér) était mis 
en relation avec Gabriel, archange de la lumière, mais il était aussi associé au dieu Sraoša 20. 
La relation du coq dans les représentations magiques avec le soleil matinal est confirmée par 
une gemme magique en serpentine publiée par le père René Mouterde, sur laquelle est gravé 
un scarabée à tête de coq 21. Comme le note Abd el-Mohsen el-Khashab : « In Greek ἱερατικὴ 
τέχνη (the most respectable form of magic), the cocks were regarded as ζῶα ἡλιακά (animaux 
solaires) having part to the divine and showing strong tokens of solar affinity 22. »

 •	 Un torse humain
« Revêtu d’une cuirasse musclée à épaulières et à lambrequins, lesquels descendent jusqu’aux 

genoux. C’est la tenue de l’empereur et des officiers supérieurs à l’époque des iiie et ive siècles. 
Ce monstre est armé d’un bouclier qu’il tient du bras gauche et d’un fouet qu’il brandit de 
l’autre 23 .» M. Philonenko note que la Septante n’utilise jamais le terme concret de bouclier 
pour traduire l’hébreu « magén » lorsqu’il s’agit de Dieu, mais préfère avoir recours à des termes 
abstraits comme antiléptor, antilépsis ou boétheia 24. Cependant, le mot est traduit par ὃπλον 
pour désigner la vérité dans le Psaume 90, 4 : « Et sa vérité te couvrira de son bouclier » (Ὣπλῳ 
κυκλώσει σε ἡ ἀλήθεια αὐτοῦ). Ce psaume était très utilisé comme protection.

 •	 Deux jambes serpentiformes
Dans la tradition égyptienne, le serpent est associé avec l’obscurité et l’humidité ; ainsi les 

divinités de l’Ogdoade primordiale d’Hermopolis sont pourvues de têtes de serpents ou de 
grenouilles. Cette association fréquente se trouve par exemple dans le Poimandrès I, 4 où le 
narrateur (Hermès) décrit ainsi la transformation de sa vision : « À ces mots, il changea d’aspect, 
et subitement tout s’ouvrit devant moi en un moment, et je vois une vision sans limites, tout 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’antiquité tardive	 315

	 25	 Trad. A.-J. Festugière, dans 
A.D. Nock, A.-J. Festugière, Cor�
pus Hermeticum I, 1945, p.  6. Voir 
aussi Br.  P.  Copenhaver, Hermetica, 
Cambridge, 1997, p. 1 et n. p. 93-98 où 
le texte est rapproché de la Kosmopoiia 
de Leyde. L’opposition entre la lumière 
et les ténèbres a souvent été considérée 
comme témoignant d’une influence 
iranienne.
	 26	 Voir E. Hornung, « Zum �������Schutz-
bild im Grabe Ramses VI », dans J.H. 
Kamstra, H. Milde, K. Wagtendonk 

(éd.), Funerary Symbols and Religion, 
Essays Dedicated to M. Heerma Van Voss, 
Kampen, 1988, p. 45-49.
	 27	 J.C. Darnell, The Enigmatic 
Netherworld Books of the Solar-Unity, 
OBO 198, 2004, en particulier le 
chapitre 6, p.  385-390.Voir aussi l’im-
portant compte-rendu de l’ouvrage par 
J.Fr. Quack, « Ein Unterweltsbuch der 
solar-osirianischen Einheit ? », Die Welt 
des Orients 35, 2005, p. 22-47, en par-
ticulier p. 31 et 40 et n. 21 où l’auteur 
signale les représentations des « couteaux 

magiques » du Moyen Empire avec des 
démons ayant des serpents en guise de 
bras ou de jambes.
	 28	 Voir m.l. ryhiner, « À propos des 
trigrammes panthéistes », RdE 29, 1977, 
p.  125-137 ; y. koenig, « Les Patèques 
inscrits du musée du Louvre », RdE 43, 
1992, p. 123-132.
	 29	 Voir aussi E. Zweirlein-Diehl, 
op. cit., p. 35. 
	 30	 m.-l. ryhiner, op. cit., p. 134.

devenu lumière, sereine et joyeuse, et, l’ayant vue, je m’épris d’elle. Et peu après, il y avait une 
obscurité se portant vers le bas, survenue à son tour, effrayante et sombre, qui s’était enroulée 
en spirales tortueuses, pareille à un (serpent) à ce qu’il me sembla 25 .» 

Mais peut-on trouver des représentations comparables datant de l’époque pharaonique ? On 
a rapproché l’iconographie d’Abrasax d’un groupe de représentations situées sur le plafond d’un 
corridor de la tombe de Ramsès VI (fig. 2). Au cours de son creusement, le tracé de celle-ci 
dut être modifié et l’on donna au couloir, destiné à être horizontal, une inclinaison brusque 
pour éviter qu’il ne débouchât dans une autre tombe 26. Ce changement soudain fut ressenti 
comme perturbateur et dangereux. C’est pourquoi le lieu fut protégé par des représentations 
particulièrement agressives faisant allusion à la puissance destructrice du soleil. L’une des deux 
représentations, qui pourrait préfigurer celle d’Abrasax, a été récemment commentée en détail 
par J.-C. Darnell auquel je renvoie 27. Cette représentation tripartite, laquelle fut conçue selon 
le même principe que les « trigrammes panthéistes » 28, pourrait être expliquée en partie par 
ceux-ci. Ces trigrammes reposent fondamentalement sur un principe simple qui est celui de 
la décomposition du mouvement constitué par la course du soleil en trois images (fig. 3) 29.

– Le premier trigramme, composé d’un disque solaire avec ses rayons 

1

, un scarabée 

1

 et 
un vieillard 

1

, est susceptible de recevoir plusieurs interprétations, mais son sens symbolique 
est clair ; c’est un tableau rébus qui réunit « les symboles les plus éclatants de la triple mani-
festation solaire : le disque avec ses rayons = Rê, le scarabée = Khepri, le scarabée en tant que 
soleil dans sa plénitude, et le vieillard = Atoum, le vieillard, le soleil sous sa forme nocturne. 
Le tout = Rê-Khepri-Atoum 30 ».

– Le second trigramme est composé d’une fleur de lotus 

1

 (srpt) = le matin, le lion 

1

 
(mȝỉ) = le soleil à midi, identification que l’on retrouve dans un texte de l’époque gréco-romaine, 
et le bélier 

1

 (sr) = le soleil nocturne.

Chaque symbole est par lui-même significatif. Dans ces deux trigrammes, qui sont les plus 
fréquents, on a donc :

a. Lever du soleil : le soleil avec ses rayons (itn) / la fleur de lotus (srpt) ;
b. Le soleil à son zénith : le scarabée (tȝ) / le lion (mȝi) ;
c. Le soleil à son coucher : le vieillard qui s’appuie sur un bâton (nḫḫ) / le bélier (sr).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 316	 yvan koenig

	 31	 Sur « la valeur n (n > m) pour 
le vieillard », voir ibid., p.  133. Dans 
la deuxième vignette du P. Brooklyn 
47.218.156 (S. Sauneron, Le papyrus 
magique illustré de Brooklyn (Brooklyn 
Museum 47.218.156), WilbMon 3, 1970, 
fig.  3 et page de garde, image en cou-
leur), le dernier élément du trigamme 
nommant la divinité panthée est un 
personnage dont la position du buste 
et des jambes rappelle le hiéroglyphe de 
l’enfant (ce que ne note pas S. Sauneron, 
op. cit., p. 15, qui le décrit comme un 
« homme âgé penché sur son bâton »), 
tandis que celle des mains emprunte au 
signe du vieillard tenant un bâton, d’où 
une possible lecture ms, illustration du 
jeu bien connu sur le thème de l’enfant 
vieillard pour représenter les différents 
états du soleil. 

	 32	 Pyr. §1695. Parallèles partiels : 
§1449 a et §1587d. Voir S. Morenz, La 
Religion égyptienne. Essai d’interprétation, 
trad. française, Paris, 1962, p. 194.
	 33	 Loc. cit.
	 34	 Voir l’analyse de j. bergman, 
« Ancient Egyptian Theogony », dans 
M. Heerma Van Voss et al. (éd.), Studies 
in Egyptian Religion Dedicated to Profes�
sor Jan Zandee, Numen Supplements 43, 
1982, p. 28-37 et en particulier p. 35-36. 
Pour la représentation du scarabée et de 
l’homme âgé à tête de bélier englobés 
dans un disque solaire, voir E. Hornung, 
The Valley of the Kings, 1982, photo de 
couverture, p. 76, p. 95 et pl. 57, p. 99 
et pl. 67, etc.
	 35	 Sur l’identification du soleil-lion à 
midi, permise par la leçon de Macrobe, 
Saturnales I, XXI, 16, voir C. De Witt, 

Le rôle et le sens du Lion dans l’Égypte 
ancienne, Leyde, 1951, passim. De fait la 
magie gréco-égyptienne prête la forme 
d’un lion au soleil de la sixième heure 
du jour. 
	 36	 Voir aussi R. Merkelbach, M. 
Tossi, Abrasax : ausgewählte Papyri �����reli�
giösen und magischen Inhalts. 1, Gebete, 
Papyrologica Coloniensia 17, p. 113 (texte) 
et p. 119 (commentaire).
	 37	 Voir aussi ibid., § 38, p.  29-31 
(e)-(f ).

Il est également possible que ces trigrammes soient susceptibles de plusieurs lectures, soit par 
acrophonie (en prenant la première lettre de chaque mot), ce qui donne « Atoum 31 », soit qu’il 
s’agisse de graphies dites « littéraires » comme « le soleil qui se transforme en vieillard » – mais 
ce dernier type de lecture ne s’applique vraiment qu’au premier trigramme – soit encore qu’ils 
soient susceptibles d’une interprétation symbolique : Rê-Khepri-Atoum. Quoi qu’il en soit, 
le sens de ces trigrammes est clair : ils transcrivent trois modalités de la course du soleil : le 
soleil à l’aube, à midi, le soir. Ces dernières, qui se trouvaient déjà différenciées par des jeux de 
mots dans les Textes des pyramides 32, ont été qualifiées de « trinités modalistes » par S. Morenz : 
le soleil unique se présente sous trois aspects ou modalités 33. Il est certain que le premier tri-
gramme est plus problématique en raison de l’interprétation du scarabée comme soleil de midi, 
alors qu’il désigne à l’accoutumée le soleil matinal. Dans une certaine mesure, il y a là une 
réinterprétation, comme le montre le second trigramme qui indique plus nettement les trois 
aspects du soleil. En outre, dans la pensée égyptienne, les deux aspects corrélatifs du soleil sont 
Khepri et Atoum qui représentent les deux aspects fondamentaux de la course du soleil, l’un 
désignant le soleil diurne et l’autre le soleil nocturne en relation avec les deux barques solaires. 
Il s’agit donc alors plutôt du soleil qui se renouvelle continuellement, et pas uniquement du 
soleil matinal opposé au soleil de la nuit, ce qui est aussi illustré dans les tombes royales par la 
figuration fréquente d’un homme âgé à tête de bélier et d’un scarabée englobés tous deux dans 
un disque solaire 34. En d’autres termes, au binôme constitué par le scarabée (soleil diure) et 
par le vieillard (soleil nocturne) a été ajoutée l’image du soleil matinal, une composition qui 
en est venue tout naturellement à représenter trois états du soleil.

Pour le deuxième trigramme (fleur de lotus srpt, lion mȝỉ, bélier sr), l’interprétation pho-
nétique donne sms (w) en prenant la première lettre de chaque nom (acrophonie), l’interpré-
tation littéraire, ⲥⲣⲧ-ⲩ-ⲥⲣ, et l’interprétation symbolique, « le lotus le matin, le lion 
à midi » 35, comme dans PGM IV, 1667 : « À la sixième heure tu prends la forme d’un lion 36 », 
et « le bélier le soir », identification traditionnelle 37. Ainsi « cette interprétation fait apparaître 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’antiquité tardive	 317

	 38	 M.-L. Ryhiner, op. cit., p. 136.
	 39	 Voir p.  ex. A Delatte, Ph. 
Derchain, op. cit., no 43 et p. 44-45.
	 40	 Si les trois parties de la journée 
sont bonnes, on a trois fois le signe nfr. 

Si une partie de la journée est mauvaise, 
on aura le signe ʿḥȝ en liaison avec la 
partie correspondante, etc.
	 41	 Voir maintenant l’étude de ce texte 
par R. Merkelbach, M. Tossi, op. cit., 

§ 67-69, p.  155-178 : « Weihung eines 
Abrasax-Ringes (PGM XII, 201-269) ».

un dieu solaire, dont le nom est écrit de manière à englober les notions de soleil du matin, de 
soleil de midi et de soleil du soir 38 ». 

L’origine de ces trigrammes, encore attestés sur les gemmes magiques 39, repose probable-
ment sur le fait que les anciens Égyptiens décomposaient la journée en trois parties, comme 
le montrent les Calendriers des jours fastes et néfastes, dans lesquels chaque journée est divisée 
en trois parties, chacune d’entre elles pouvant être ou bonne ou mauvaise, ce qui est indiqué 
par un signe spécifique, 

1

 nfr ou 

1

 ʿḥȝ 40.
Il me semble possible de transposer ce type d’exégèse à la représentation d’Abrasax. On 

aurait ainsi :
– la tête de coq = le soleil à son lever ;
– le buste d’officier = le soleil à son zénith ;
– les jambes serpentiformes = le soleil à son coucher.

Ces trois identifications paraissent assez claires. Le coq convient bien au soleil matinal, le 
buste d’empereur ou d’officier supérieur évoquant le soleil à son zénith, et les serpents le soleil 
à son coucher, allusion au monde souterrain et nocturne (fig. 3).

PGM XII, 201-269 ou « l’anneau d’Abrasax » 

On notera aussi que, sur les gemmes magiques, Abrasax n’apparaît pratiquement jamais seul ; 
il est le plus souvent cité avec Iaô et Sabaôth. PGM XII, 201-269 41 non seulement permet de 
mieux comprendre la fonction de ce groupe de noms divins, mais établit aussi explicitement 
une relation entre ce type de gemme et les trois aspects de la course solaire, tels qu’on les 
rencontre dans les trigrammes « panthéistes ». Voici les passages qui concernent notre propos 
(XII, 201-210) :

Δακτυλίδιον πρὸς πάσαν πρᾶξιν καὶ ἐπιτυχίαν.μετίασιν βασιλείς καὶ ἡγεμόνες. λίαν 
ἐνεργές. λαβὼν ἴασπιν ἀερίζοντα ἐπίγραψον δράκοντα, κυκλοτερῶς τὴν οὐράν ἕχοντα 
ἐν τῴ στόματι, καὶ ἔτι μέσον τοῦ δράκοντος Σελήνην δύο ἀστέρας ἔχουσαν ἐπί τῶν δύο 
κεράτων καὶ ἐπάνω τούτων ἥλιον, ᾧ ͅἐγγεγλύφθω Ἀβρασάξ, καί ὄπισθεν τῆς γλυφῆς τοῦ 
λίθου τὸ αὐτό ὄνομα Ἀβρασάξ καὶ κατὰ τοῦ περιζώματος ἐπιγράψεις τὸ μέγα καὶ ἃγιον 
καὶ κατὰ πάντων, τὸ ὅνομα ̓Ιάω, Σαβαώθ. καὶ τελέσσας τὸν λίθον ἔν χρυσῷ δακτυλίῳ 
φόρει, ὁπόταν ᾔ σοι χρεία, ἁγνὸς ώ̓ν, καὶ ἐπιτεύξῃ πάντων ὅσων προαιρῇ. τελέσεις δέ 
τὸ δακτυλίδιον ἅμα τῇ ψήφῳ τῇ κατὰ πάντων τελετῇ. ὁμοίως δὲ καὶ ἐν χρυσῷ γλυφέντα 
τὴν αὐτὴν ἐνέργειαν ἔχει. 
Un anneau pour toute opération magique et réussite. Rois et gouverneurs le recherchent. Très 
efficace. Prends un jaspe limpide comme l’air et grave sur lui un serpent dont la queue lui 
revient dans la bouche en formant cercle, et grave également au milieu du cercle que forme le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 318	 yvan koenig

	 42	 Comparer avec A. Delatte, 
Ph. Derchain, op.  cit., p.  220-221 
(no  300-301) : dieu solaire au visage 
rayonnant, inscription « Abrasax » et 
« Abrasax Iaô » et p. 224 (no 306) : « Abra-
sax Semesilamps damnameus » près d’un 
emblème solaire avec neuf rayons.
	 43	 Comparer avec R. Mouterde, 
op. cit., p. 72, no 7 : « Iaô maître de toutes 
choses ». La remarque de R. Mouterde, 
op. cit., p. 73-74, est intéressante : « Le 
voisinage, si étrange à première vue, 
du buste de la déesse lunaire et de Iaô 
s’explique peut-être par l’intention de 
concentrer sur la pierre les plus hautes 
influences divines. Sélènè-Artémis 

Hécate occupe une place en vue dans 
le panthéon de la magie gréco-romaine, 
elle peut donc jouer ici le rôle de parè-
dre du tout-puissant, ou au contraire 
de déesse des enfers auprès du dieu du 
ciel. »
	 44	 Sur ce texte, voir aussi s. michel, 
op. cit., p. 106 et n. 558, qui mentionne 
plusieurs attestations d’Abrasax dans 
les papyrus magiques. Dans plusieurs 
d’entre elles, Abrasax est cité avec Iaô 
et Sabaôth.
	 45	 Sur ces trois soleils, voir a. delatte, 
« Études sur la magie grecque », BCH 38, 
1914, p.  190 et n. (2) ; l. Kákosy, « A 
Christian Interpretation of the Sun 

Disk », dans M. Heerma Van Voss et al. 
(éd.), op.  cit., p. 72-75, fig.  1-2, entre 
autres, la remarque p. 74 : « As shown 
by these monuments, the number of 
which could doubtless be increased, the 
motif of the triple sun-disk was quite 
frequently used in the Graeco-Roman 
period ».
	 46	 Pour le texte lui-même, W. Fauth, 
« Helios Megistos. Zur synkretistischen 
Theologie der Spätantike », Religions 
in the Graeco-Roman World 125, 1995, 
p. 103-106 avec les références.
	 47	 PGM XIII, 761, 780-783.

serpent, Sélènè, avec deux étoiles sur ses deux cornes et, au-dessus, Hélios dans lequel sera gravé 
Abrasax 42, et au verso de la gravure, le même nom Abrasax ; sur le bord tu inscriras le grand, 
saint et tout-puissant nom Iaô Sabaôth 43. Après avoir consacré la pierre, porte-la sur un anneau 
d’or, chaque fois que tu en as besoin, tout en étant pur et tu obtiendras tout ce que tu désires. Tu 
consacreras l’anneau en même temps que le chaton selon le rite propre à ces objets ; une gravure 
similaire sur de l’or est tout aussi efficace 44.

Puis vient la description de la consécration de la pierre et de l’invocation qu’il convient de 
prononcer (XII, 216-227) :

ἐπικαλοῦμαι καὶ εὔχομαι τὴν τελετήν, ὦ θεοὶ οὐράνοι, ὦ θεοὶ ὑπὸ τὴν γῆν, ὦ θεοὶ ἔν 
μέσῳ μέρει κυκλούμενοι, τρεῖς ἣλιοι Ἀνοχ Μανε Βαρχυχ…ὦ τῶν πάντων ζῴων τε καὶ 
τεθνηκότων κραταιοί…ἔλθατε εὐμενείς, εφ’ ὃ ὑμάς ἐπικαλούμαι, ἐπὶ τῷ συμφέροντί 
μοι πράγματι εὐμενείς παραστάται.
J’appelle et je sollicite la consécration, ô dieux célestes, ô dieux souterrains, ô dieux, vous qui au 
milieu décrivez un cercle, [217] vous les trois soleils Anoch, Mane, Barchuch 45… [218] ô maîtres 
de tous les êtres vivants et des morts… [226] … venez avec bienveillance, vers ce à quoi je vous 
appelle, bienveillants assistants dans cette opération qui m’est utile… [238] Viens à moi, toi qui 
sièges sur les quatre vents, dieu maître du tout, toi qui insuffles dans les hommes le souffle qui 
les fait vivre. Prête-moi l’oreille, seigneur dont le nom caché est ineffable … [243] Le ciel te sert 
de tête, l’éther de corps, la terre de pieds, l’océan est l’eau qui t’enveloppe, Agathos Daimôn 46.
 

La force divine est éparse en toutes choses, mais il s’établit un influx, une influence ou 
écoulement entre les astres et la terre. Cet influx ou aporroia tantôt découle du dieu cosmique 
lui-même, en l’occurrence Abrasax, tantôt elle émane des astres, mais sous la dépendance du 
dieu cosmique. Voici un autre texte qui illustre cette conception : 

Viens à moi, toi qui sièges sur les quatre vents et de qui viennent les influences bonnes des astres, 
qu’elles soient Démons, Fortunes ou Destinées, par qui nous sont donnés les richesses, l’heureuse 
vieillesse, la naissance de beaux enfants, un sort favorable, une tombe digne de nous 47. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’antiquité tardive	 319

	 48	 Je reprends ici la remarquable 
synthèse de A.-J. Festugière, dans 
L’idéal religieux des Grecs et l’Évangile, 
Études Bibliques, 1932, Excursus E : « La 
valeur religieuse des papyrus magiques », 
p. 296-297. 
	 49	 Le mot, issu de l’égyptien, vient 
souvent, comme nom de divinité, en 
tête des énumérations. Il peut se référer 
aussi bien au copte (ANOX), à l’hébreu 
(anochi) ou même à l’accadien (anaku) ; 
en sémitique commun, comme en égyp-
tien, il veut dire « moi » ou « je » de façon 
emphatique. Dans la magie hellénistique, 
il se réfère souvent à la formule « EGÔ 
EIMI », le verbe être étant souvent omis. 
De plus, dans la magie égyptienne, le 

magicien procède par identification avec 
une formule qui commence souvent par 
ink suivi du nom de la divinité avec 
laquelle le magicien s’identifie, le tout 
étant à traduire par : « Je suis X ».
	Pour la désignation du lever du soleil, 
voir A. Jacoby, « Ein Berliner ���������Chnubisa-
mulett », Archiv für Religionwissenschaft 
28, 1930, p. 271-275 et PGM XIII, 806 
et 994. Voir aussi anochô en PGM IV, 
1535 qui est un nom du soleil, ainsi que 
R.K. Ritner, Greek Magical Papyri, 1986, 
p. 67, n. 207. Sur ANOX, voir en dernier 
lieu S. Michel, op. cit., p. 169 et n. 870 
avec les références.
	 50	 Voir l’égyptien mnt « quotidien, 
perpétuel » (Wb. II, 65, 6-8). Une telle 

identification n’est cependant pas cer-
taine, voir H.-J. Thissen, « Der Name 
Manetho », Enchoria 15, 1987, p.  96, 
et n. 35 : « K. Fr. Schmidt, CGA 1034, 
177 leitet es von mnw > maein „���Ab-
bild, Zeichen“; diese Etymologie wäre 
der von J.  Bergman (bei : H.D. Betz 
(Hrsg.), Greek Magical Papyri in ������trans�
lation, Chicago 1986, 133 Anm. 91) 
vorgeschlagen (< mri.n „beloved one 
of“) vorzuziehen ».
	 51	 Pour le passage cité, voir aussi 
les commentaires de R. Merkelbach, 
M.  Tossi, op.  cit., § 69 (216-217), 
p. 168-169, qui citent PGM IV, 1633 et 
XIII 806 (Abrasax I, 108/109. 186/187).
	 52	 Voir supra, n. 49.

Tout l’art du magicien s’emploie à se saisir de cette force répandue dans la nature. Elle est 
dans la plante, dans l’arbre, dans tel ou tel animal. Mais c’est partout et toujours la force d’une 
divinité. Il faut donc, pour que le mage en prenne possession, qu’il contraigne la divinité à la lui 
donner en l’invoquant par son vrai nom. Tel est en effet le résultat immédiat de l’épiclèse : 

Parce que je t’appelle par ton nom caché, authentique, remplis-moi de ta force (ou bien : donne 
ta force à cette praxis, à cet objet magique), afin que j’aie (ou qu’il ait) le pouvoir d’accomplir 
ce que je souhaite.

Voilà, en résumé, la formule qui accompagne les pratiques. Pour désigner cette vertu ma-
gique de la divinité, dynamis et le verbe correspondant sont d’un usage fréquent.

Ainsi l’opération magique a pour but de capter la puissance (dynamis) du nom d’Abrasax 
Agathos Daimôn pour avoir pouvoir sur les divinités intermédiaires, lesquelles en revanche 
agissent directement par leur influx (aporroia) sur les vivants et les morts. Cette influence peut 
émaner des astres, mais sous la dépendance du dieu cosmique 48.

Ces trois noms à savoir « Anoch » 49 qui, traité comme un nom divin, peut désigner le soleil 
levant, Mane « le milieu du jour » 50 et Barchuch pour Ba n Kkw ou « âme/bélier du dieu des 
ténèbres primordiales », en relation avec la nuit, font évidemment allusion aux trois états du 
soleil et aux « trigrammes » de l’époque ramesside. Dans leur édition du texte, R. Merkelbach et 
M. Tossi n’hésitent pas à traduire les trois termes par « Aufgang, Mittag, Untergang » 51. L’emploi 
d’Anoch a bien été étudié par A. Jacoby 52. Dans les textes magiques, soit le mot renvoie au 
pronom indépendant anok, soit c’est un nom du soleil levant, comme dans ce texte. De plus, 
dans PGM IV, 1533 – un charme pour attirer quelqu’un en utilisant de la myrrhe, qui est ici 
pratiquement personnalisée – on retrouve la mention de trois termes, dont celui d’Anoch :

ὅτι ἐξορκίζω σε, Ζμύρνα, κατὰ τῶν τριῶν ὀνομάτων Ἀνοχω Ἀβρασάξ Τρω.
Parce que je t’adjure, Myrrhe, par les trois noms Anochô, Abrasax et Trô.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 320	 yvan koenig

	 53	 Comparer aussi avec le « phylac-
tère de Moïse » publié par R. Kotansky, 
« Greek Magical Amulets I », Papyrolo�
gia Coloniensia 22/1, 1994, p.  142 (16) 
où l’on rencontre la même succession 
Abrasax-(S)rô.

	 54	 P. Brooklyn 47.218.156, seconde 
vignette, voir supra, n. 31.
	 55	 J. Assmann, « Magic and ������ Theol-
ogy in Ancient Egypt », dans P. Schäfer, 
H.G.  Kippenberg (éd.), Envisioning 
Magic, Studies in The History of Religions 
75, 1997, p. 15. 

	 56	 J. Assmann, « Monotheism and 
Polytheism », dans S.I. Johnston (éd.), 
Ancient Religions, Cambridge Mass, 
Londres 2007, p. 159.
	 57	 Op. cit., Darmstadt, 19732, p. 80.

Le premier nom anochô est à comprendre « grand (ʿȝ) est Anoch », si l’on considère qu’Anoch 
est traité comme un nom divin, ce qui semble être le cas ici, et non pas comme le pronom 
indépendant. Le second, Abrasax, désignerait dans ce texte le soleil à son zénith. Et le troisième 
est sans doute à corriger en Σρω et désigne le bélier sr, comme dans le trigramme σερφουθ 
μουί σρω, transcription de l’égyptien srpt fleur de lotus, mȝỉ lion, sr bélier. Ainsi, il y a plu-
sieurs exemples où Anoch est le nom du soleil levant et la relation entre Abrasax, le soleil et 
les trigrammes semble assurée 53.

II.  Rupture de la signification

Il semble intéressant de pousser plus loin la comparaison, ce qui fera ressortir de profondes 
différences entre la représentation d’Abrasax et les trigrammes.

L’adjectif « panthéiste », qui a été accolé aux trigrammes, ne me semble pas justifié, d’autant 
plus que l’existence même d’une forme de panthéisme dans la religion égyptienne n’est pas 
assurée. Le principal argument en faveur de l’interprétation panthéiste serait que ces trigram-
mes accompagnent aussi des représentations de Bès dites « panthées » et, plus particulièrement, 
celle que l’on rencontre dans un papyrus magique de l’époque tardive, le papyrus magique 
de Brooklyn, qui date de la fin de l’époque pharaonique 54. Ces représentations et les textes 
qui les accompagnent sont commentés par J. Assmann 55 comme étant l’expression d’un dieu 
caché et ineffable dans sa transcendance, qu’aucune image ne saurait représenter. Selon lui, 
« la théologie post-amarnienne accentue l’éloignement et la solitude du dieu solaire qui a créé 
le monde et le maintient dans l’existence. Désormais, outre la création, un nouveau modèle 
de pensée est utilisé pour exprimer la relation entre Dieu et le monde, ou entre le Dieu et les 
dieux : celle du Ba. Amon Rê est appelé le “Ba caché” dont les manifestations sont les autres 
dieux ou le monde apparent. Dieu reste Un, sa relation au monde est la même que celle que 
le Ba entretient avec le corps, un principe animateur et invisible. Réponse à Amarna, cette 
nouvelle idée de dieu est à l’origine de l’idée hermétique de Dieu, deus mundus, un dieu dont 
le corps est le monde. L’expression ramesside “l’Un qui devient des millions” annonce les for-
mulations hermétiques telles que hen kai pan (un, mais aussi beaucoup), una quae est omnia 
(toi qui es une et toutes choses), etc. 56 ».

Tout cela semble très contestable. Dès 1971, dans son ouvrage de synthèse Der Eine und die 
Vielen, E. Hornung a présenté un certain nombre de remarques fondamentales sur la notion 
de panthéisme que je reprends brièvement 57.

1. Le fait de parler d’un dieu au nom caché est attesté en Égypte depuis les Textes des pyra�
mides et ne témoigne pas d’une haute spiritualité. On évite de mentionner le nom pour que 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’antiquité tardive	 321

	 58	 Ibid., p. 89.
	 59	 Ibid., p. 116-117.
	 60	 J.Fr. Quack, « The So-called 
Pantheos : On Polymorphic Deities in 
Late Egyptian Religion », dans Aegyptus 
et Pannonia III, Acta Symposii anno 2004. 

Budapest, 2006, p. 175-186. On notera 
que les textes astrologiques du « naos des 
décades » confirment l’interprétation de 
J. Fr. Quack, même si la représentation 
dite « panthée » est mise en relation avec 
les kas du roi, voir A. Von Bomhard, 

The Naos of the Decades, Oxford, 2008, 
p. 189, ainsi que p. 231, pl. 109. 
	 61	 J.Fr. Quack, op. cit., p. 179.
	 62	 M. Smith, Studies in the Cult of 
Yahweh, II, p. 256 (voir supra, n. 11).

celui-ci ne soit pas l’objet de manipulations magiques souvent fondées sur la connaissance 
des noms dans une culture où le mot et la chose entretiennent une relation essentielle. Car 
« de cette manière, il échappe à la mystérieuse et automatique annexion de pouvoir que nous 
nommons “magie” et que les Égyptiens qualifient de héka. Celle-ci ne peut opérer que si le 
nom et la nature de l’objet de l’action sont connus ; ce savoir confère au magicien le pouvoir 
tant de chasser le mal que de contraindre d’autres êtres ».

2. La notion de panthéisme « à coloration solaire » est étrangère aux Égyptiens, tout au 
plus est-elle hellénique : « Les Égyptiens disposent les tensions et les contradictions du monde 
côte à côte et s’en accommodent : Amon-Rê n’est pas la synthèse, mais une forme nouvelle 
qui existe parallèlement aux deux autres dieux […] Il est clair que le syncrétisme ne renferme 
aucune “tendance monothéiste”, mais constitue plutôt un contre-courant puissant opposé au 
monothéisme – tant qu’il demeure dans certaines limites 58. »

3. Même si des dieux tels que Rê, Amon et Ptah se caractérisent par une multiplicité de 
noms, un examen minutieux fait apparaître des contraintes qui rendent impossible toute 
évolution cohérente vers un panthéisme au sens de l’identification de dieu avec toute chose, 
car le nombre de manifestations d’un dieu est limité et même si Amon apparaît sous un grand 
nombre d’aspects, il n’aura jamais l’apparence de la lune, d’un arbre ou d’un cours d’eau 59.

Enfin, dans un article récent, J.Fr. Quack 60 a montré, en s’appuyant sur un texte parallèle 
à celui accompagnant l’image susmentionnée du Bès panthée sur le papyrus magique de 
Brooklyn et en corrigeant des erreurs d’interprétation, que les représentations de Bès panthées 
souvent citées par les égyptologues ne faisaient pas allusion à un dieu « panthée » et caché, 
mais bien plutôt au pharaon assimilé au Ba d’Amon-Rê 61. De plus, rien ne prouve que les 
représentations de panthées des gemmes magiques aient un caractère panthéiste. Elles sont 
souvent associées à l’inscription βαινχωωωχ qui retranscrit l’égyptien Bȝ n Kkw et signifie 
« âme/bélier du dieu primordial de l’obscurité ». Un texte pharaonique, le Livre de la vache 
du ciel, identifie explicitement cette âme avec la nuit. Il y a donc allusion au soleil couchant 
et nocturne, ce qui est renforcé par la représentation de Bès lequel, assimilé à un nain, fait 
allusion au soleil nocturne en gestation. 

Mais qu’en est-il d’Abrasax ?
Le contexte de cette représentation est celui d’une culture certes marquée par les traces « of 

the old native Judeo-Egyptian syncretistic cult of Yaho/ Iao », mais elle est réinterprétée par des 
lettrés issus de milieux très différents, beaucoup plus en accord avec « the aristocratic hellenized 
judaism of Philo 62 », comme on le verra plus loin. Comme l’a bien remarqué M. Eliade, la 
« grande originalité de l’Ancien Testament, c’est que Jahvé transcende radicalement la sacra-
lité cosmique. Dans le judaïsme, la lumière n’est pas sanctifiée parce que, de par son propre 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 322	 yvan koenig

	 63	 M. Eliade, « Significations de la 
lumière intérieure », Eranos Jahrbuch 
26, 1957, p. 222 ; voir aussi E.R. Goo-
denough, By Light, Light. The Mystic 
Gospel of Hellenistic Judaism, Hellenistic 
Judaism, New Haven-Londres, 1935, p. 7 
sq. On sait d’autre part que dans les 
Oracles chaldaïques, la « transmission 
de la puissance » – une autre façon de 
parler de la participation – se fait, à 
partir de sources, par l’intermédiaire de 
« canaux ». Le démiurge est la source de 
ces « canaux » qu’il contrôle.
	 64	 h.d. betz, « Secrecy in the 
Greek Magical Papyri », dans H.G. 

Kippenperg, G. Stroumsa (éd.), Secrecy 
and Concealment, Studies in the History 
of Mediterranean and Near Eastern 
Religions 65, 1995, p. 161.
	 65	 Ibid., p. 162.
	 66	 Dans la pensée égyptienne tradi-
tionnelle, les divinités invoquées dans 
un contexte de guérison ont très souvent 
un caractère solaire, cf. l. bell, Aspects 
of the Cult of the Deified Tutankhamun, 
dans P. Posener-Krieger (éd.), Mélanges 
Gamal Eddin Mokhtar, BdE 97/1, 1985, 
p. 55 et n. 173.

	 67	 Abrasax est aussi attesté dans la 
Gnose séthienne où il fait partie d’une 
tétrade de serviteurs des quatre Illumi-
nateurs. Cf. J.-P. Mahé et P.-H. Poirier 
(éd.), Écrits gnostiques : la bibliothèque de 
Nag Hammadi, Paris, 2007, introduction 
p. xxxix.
	 68	 PGM XII, 218, cité supra (voir 
n.  46) ; rappelons qu’en 238-239 et 
243-244 est invoquée la nature cosmi-
que de la divinité.
	 69	 Voir aussi h.d. betz, op.  cit., 
p. 167.

mode d’être, elle constitue l’analogue de l’Esprit et de la vie spirituelle – elle est sanctifiée 
parce qu’elle est une création de Dieu. Pour Philon, la Lumière est assimilée à l’Esprit, mais 
elle n’a ce privilège que parce qu’elle émane directement de Dieu 63 ». Abrasax, renvoyant à 
une divinité qui lui est supérieure, a lui aussi un caractère abstrait accentué, en raison d’une 
part de son aspect composite qui ne fait pas référence à un être créé et des jeux numériques 
suggérés par les lettres de son nom d’autre part.

Il y a donc une différence nette entre les représentations de l’époque pharaonique et celles 
de l’Antiquité tardive. De fait, le nom comme la représentation d’Abrasax sont nouveaux et 
s’inscrivent dans ce mouvement de création et de reformulation dont témoignent les papy-
rus magiques grecs où aux divinités traditionnelles ayant acquis un statut international dans 
la religion hellénistique (Isis, Osiris, Anubis, Thot, etc.), sont ajoutées de nouvelles entités, 
comme Aiôn, Agathos Daimôn, etc. En outre ces noms ne sont plus compris de la même 
façon, puisqu’ils ne désignent plus des personnes divines dotées d’une histoire, mais les diver-
ses manifestations d’une divinité transcendante et impersonnelle. Caractérisés par H.D. Betz 
de « conduits of divine power 64 », ils se chargent d’une fonction nouvelle. Cette évolution, 
particulièrement sensible dans les textes influencés par la nouvelle philosophie religieuse et 
la théurgie, en modifie aussi la nature même. Faisant référence à des abstractions ou à des 
« divinités conceptuelles » renvoyant à un « dieu inconnu », ils deviennent des noms secrets 65, 
incompréhensibles à l’homme. Ainsi Abrasax n’est pas un dieu, mais l’hypostase d’une divinité 
cosmique suprême à coloration solaire 66 dont il faut capter l’influence bénéfique 67. L’ambiguïté 
de cette divinité globalisante vient du fait que c’est précisément parce qu’elle est séparée et 
transcendante qu’elle a pouvoir sur les divinités inférieures qui président aux « maîtres de tous 
les êtres vivants et morts 68 ».

Quant au procédé iconique utilisé, il fait, bien sûr, allusion aux hiéroglyphes et s’inscrit 
dans une tradition herméneutique pharaonique. Mais là aussi, la nature des hiéroglyphes a 
changé. Devenus symboles magiques ou « characteres », leur sens n’est plus immédiatement 
accessible 69. En conséquence, inscrite dans une longue tradition herméneutique, la figure 
d’Abrasax revêt un sens très différent de celui des trigrammes dits panthéistes. Certes, cer-
tains traits sont communs avec la divinité évoquée par J. Assmann, mais il ne s’agit que d’une 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’antiquité tardive	 323

	 70	 Les influences astrales sont bien at-
testées dans la culture pharaonique, voir 
l. Kákosy,, « Decans in Late Egyptian 
Religion », Oikumene 3, 1982, 163-191 ; 
b. bohleke, « In Terms of Fate : A Survey 
of the Indigenous Egyptian Contribu-
tion to Ancient Astrology in Light of 
Papyrus CtYBR inv. 1132 (B) », SAK 23, 
1996, p. 11-46 ; voir aussi, à propos de 
l’influence des conceptions égyptien-
nes dans les écrits gnostiques, l’exemple 
étudié par j.Fr. Quack, « Dekane und 
Gliedervergottung : altägyptische ����Tra-
ditionen im Apokryphon Johannis », 
Jahrbuch für Antike und Christentum, 
38, 1995, 97-113 ; pour la relation macro-
cosme/microcosme, ibid., p.  112-113. 
À ce sujet, voir maintenant A.-S. Von 

Bomhard, The Naos of the Decades, 2008, 
passim, mais en raison de la date du mo-
nument, la part de l’astrologie demeure 
encore limitée.
	 71	 Voir, entre autres, l’article topique 
de a.F. segal, « Heavenly Ascent in Hel-
lenistic Judaism, Early Christianity and 
their Environment », ANRW II, 23.2, 
1980, p. 1333- 1394.
	 72	 a.-j. festugière, op. cit., L’idéal 
religieux des Grecs et l’Évangile…, 1932, 
p.  314-315 ; fr. cumont, Astrologie et 
religion chez les Grecs et les Romains. Texte 
présenté et édité par Isabelle Tassignon, 
Bruxelles, 2000, p. 127-128.
	 73	 Sur cette notion, voir les remarques 
de g. Fowden, The Egyptian Hermes, 
Princeton, 1993, p. 75 sq., qui corrige sur 

certains points fondamentaux l’analyse 
faite par A.-J. Festugière de l’hermétisme. 
Voir aussi la traduction française du texte 
due à J.-M. Mandosio, Hermès l’Égyp�
tien, Paris, 2000, chapitre 3 « Magister 
omnium physicorum », p. 119.
	 74	 w.m. brashear, The Greek Magical 
Papyri, ANRW II, 18, 5, 1995, p. 34-40.
	 75	 Sur celles-ci, voir maintenant la 
synthèse de j.j. gager, Curse Tablets 
and Binding Spells from the Ancient World, 
Oxford, 1995. Sans parler de procédés 
semblables attestés dès les Textes des py�
ramides dans la culture pharaonique.
	 76	 Ibid., p.  5, les exceptions concer-
nent avant tout les ephesia grammata.

similitude apparente qui se situe dans un contexte culturel très différent. Peut-on alors parler 
de panthéisme ? Cela semble pour le moins difficile, car ce qui caractérise cette divinité, c’est 
moins son immanence que sa transcendance (Jupiter summus exsuperantissimus), alors que 
le panthéisme consiste au contraire à identifier le monde avec la divinité. Le dieu de cette 
époque est véritablement un « dieu séparé », qui a peu de contact avec le monde, lequel, situé 
en deçà des sphères célestes, est soumis au devenir, à la corruption (phthora), à la Fatalité 
(Moira, Heimarménè), ainsi qu’aux influences astrales 70. Cependant la divinité suprême, en 
raison de sa position dominante, agit sur et domine les divinités inférieures qui, à leur tour, 
influencent plus directement le monde et l’homme : « L’esclavage de l’homme sous le joug de 
la Fatalité, le désir d’être libéré de cet esclavage, le moyen employé pour cette délivrance et qui 
consiste à s’assurer la protection d’une divinité supérieure aux dieux ou démons qui président 
à l’Heimarménè, tous ces traits sont des thèmes bien connus aux alentours de l’ère chrétienne. 
Ils ont donné lieu à un symbolisme original, au mythe de l’ascension vers les régions les plus 
hautes du ciel 71, au-dessus des parties soumises à la Fatalité, qui se retrouve et dans la philoso-
phie et dans les mystères et, au plus bas degré, dans les pratiques de la magie 72 ». Pour rendre 
compte de ces nouvelles croyances en une déité suprême à laquelle on accède par des moyens 
secrets, la notion de « panthéisme », à laquelle on a eu recours, me semble devoir laisser la place 
à celle, plus pertinente, de « sympathie universelle » ou sympatheia 73 qui a, en outre, l’avantage 
d’avoir été utilisée dès l’Antiquité. La force divine s’exprimant comme un influx, le magicien 
doit s’efforcer de la capter en contraignant la divinité par son invocation, tout en utilisant la 
loi de similarité (le semblable agit sur le semblable) qui fait de la représentation le médium de 
la manifestation de la puissance divine. Non seulement la représentation d’Abrasax joue ce 
rôle, mais aussi la nature de la pierre porteuse de la représentation ou même sa couleur. 

W. Brashear 74 avait déjà constaté que si les voces magicae sont absentes des plus anciens 
papyrus magiques, elles deviennent plus nombreuses à partir du ier siècle pour abonder au 
iiie siècle ; cela est vrai des papyrus, mais les voces magicae grecques sont aussi attestées à partir 
de l’époque romaine dans les defixiones 75, sauf rares exceptions 76. Ce mouvement témoigne 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 324	 yvan koenig

	 77	 d. frankfurter, Religion in ���Ro�
man Egypt, Princeton, 1998, p. 275 et 
n. 28.
	 78	 Voir p. ex. A. Martin, « Aux origi-
nes de l’Église copte : l’implantation et 
le développement du christianisme en 
Égypte », REA 83, 1981, en particulier 
p. 42-44.
	 79	 Sur le déclin du paganisme, voir 
p.  ex. e. wipszycka, « La christiani-
sation de l’Égypte », Aegyptus 68, 1988, 
p. 124.
	 80	 r.s. bagnall, « Combat ou 
vide : Christianisme et paganisme dans 
l’Égypte romaine tardive », dans r.s. 
Bagnall (éd.), Later Roman Egypt : Society, 
Religion, Economy and Administration, 

Collected Studies Series 10, 2003, p. 296 
(article initialement publié dans Ktema 
13, 1988, p. 285-296).
	 81	 A. Martin, op. cit., p. 55. 
	 82	 Voir R.S. Bagnall, op. cit, p. 292 et 
n. 62. Sur le rôle des milieux provinciaux 
dans le développement de l’hermétis-
me, voir les remarques de G. Fowden, 
The Egyptian Hermes, Princeton 1986, 
p.  168-176. C’est sans doute d’ailleurs 
en milieu provincial qu’ont été rédigées 
tant la Kosmopoiia de Leyde (J 395) da-
tée de 346, dans laquelle Abrasax, dieu 
créateur, est dit être le « nombre de l’an-
née » (PGM XIII, 156) que la Liturgie de 
Mithra récemment rééditée par H.D. 
Betz, The « Mithras Liturgy », Studien 

und Texte zu Antike und Christentum 18, 
2003. Sur la différence existant entre ce 
Mithra et le Mithra persan et l’isop-
séphie de son nom, qui, comme celui 
d’Abrasax, comprend sept lettres en grec, 
voir P. Perdrizet, « Isopséphie », REG 17, 
1904, p. 356, ainsi que R. Merkelbach, 
Mithras, 1984, p. 64-70 et 75-77.
	 83	 À la même époque (ive siècle), les 
groupes qui se sentent menacés par le 
christianisme mettent par écrit leurs tex-
tes, qu’il s’agisse des gnostiques (Nag 
Hammadi) ou des païens locaux (bi-
bliothèque de Karnak), voir G. Fowden, 
ibid.

de l’inscription des papyrus magiques dans un contexte syncrétiste et international. Il me 
semble que cette remarque touche à un aspect fondamental qui oppose les trigrammes et la 
représentation d’Abrasax. Les trigrammes s’inscrivent dans l’évolution de la culture pharao-
nique qui est par définition locale, alors que la figure d’Abrasax s’inscrit dans un mouvement 
de pensée transcendant les cultures locales. Comme l’a fort bien analysé D. Frankfurter 77, 
la civilisation hellénistique, qui ignore les anciennes frontières nationales, rend nécessaire la 
création de nouvelles divinités, alors que les anciennes, qui fonctionnaient à l’intérieur d’une 
culture locale, tendent à disparaître ou reçoivent de nouvelles attributions correspondant à 
un dieu transcendant. Dans une certaine mesure, Abrasax pourrait correspondre à l’expres-
sion d’une pensée magique qui cherche à se maintenir face à un christianisme, certes d’abord 
marqué par les persécutions, mais devant aussi à ces dernières sa diffusion dans la khôra, et 
ceci jusqu’au ive siècle 78, corrélativement avec le développement du monachisme, alors que les 
temples, quant à eux, qui ne sont plus soutenus financièrement par le gouvernement impérial 
en crise, connaissent un véritable déclin 79. Or, comme le remarque R.S. Bagnall, que nous 
sommes enclin à suivre sur ce point, l’affaiblissement des temples ayant entraîné la perte de 
la cohésion de la vie villageoise, « il se peut que le vide créé par le gouvernement ait été en 
grande partie responsable de la propagation extraordinairement rapide du christianisme au 
ive siècle, car le christianisme a constitué la base de la structure villageoise autrefois fournie 
par les temples 80. »

Ce christianisme, qui compose souvent dans un premier temps avec les pratiques magi-
ques 81 ou les croyances traditionnelles, voit, grâce à la reconnaissance officielle de l’Église par 
Constantin, le renforcement de son influence et de son prestige. De fait, l’existence d’un « paga-
nisme philosophique », dont certains font grand cas, ne semble préoccuper qu’une petite coterie 
intellectuelle et philosophique au sein des milieux cultivés : « un tel paganisme philosophique, 
qui est le fruit d’un petit nombre, n’a presque rien à faire avec les temples traditionnels et leurs 
cultes 82 ». C’est au sein de ces petits milieux cultivés 83 que l’on cherche alors à reformuler le 
paganisme dans les cadres nouveaux offerts par le syncrétisme de l’Antiquité tardive. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’antiquité tardive	 325

fig. 3.  Abrasax, la représentation tripartite du plafond de la tombe de Ramsès VI et les trigrammes « panthéistes ».  
Dessin Viviane Koenig.

fig. 2.  Les représentations du plafond de la tombe de Ramsès VI, d’après A. Piankoff, The Tomb of Ramesses VI,  
BollSer 40, 1, 1954, p. 437, fig. 141.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 109 (2010), p. 311-325    Yvan Koenig
Des « trigrammes panthéistes » ramessides aux gemmes magiques de l’Antiquité tardive. Le cas d’Abrasax, continuité et rupture.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

