
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 108 (2008), p. 309-324

René Preys

Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 108 - 2008

	 1	 Voir J. de Morgan et al., Catalogue 
des monuments et inscriptions de l’Égypte 
antique. Première série : Haute Égypte.
II, Kom Ombos, 1, Vienne 1895-1909 
(abréviation MKO), p. 423-424, (voir 
A. Gutbub, Textes fondamentaux de la 
théologie de Kom Ombo, BdE 47, 1973, 

p. 35), MKO 709 (A. Gutbub, op. cit., 
p. 2). Pour les jeux de mots sur ce nom, 
voir M.-Th. Derchain-Urtel, « Die 
Schwangere im Ozean », dans F. Junge 
(éd.), Studien zu Sprache und Religion 
Ägyptens, zu Ehren von Wolfhart �������Westen�
dorf, 1984, p. 753-761.

	 2	 MKO 424, col. 5-6, A. Grimm, Die 
altägyptische Festkalender in den Tempeln 
der griechisch-römischen Epoche, ÄAT 15, 
1994, p. 33, Kalender A.
	 3	 Pour cette expression, voir infra.

rené preys

Selon� la liste des éléments sacrés du nome de Kom Ombo, la butte sacrée est appelée 
Chedbeg ou « celle qui sauve le noyé 1 ». Cette nécropole, dont l’emplacement exact reste 
inconnu, servait de cadre aux célébrations qui actualisaient un des mythes fondateurs 

du temple de Kom Ombo. 

1.  Les fêtes de Chedbeg 

Les calendriers mentionnent deux mois en relation avec la nécropole.

a.  Le mois de Paophi
Le calendrier de fêtes de la salle hypostyle 2 mentionne les faits suivants :
– Deuxième mois d’akhet, jour 2, en ce jour, déplacement de Chou vers Beg pour cacher (sḥȝp) 3 

les reliques divines de son fils Geb dans la douat qui s’y trouve. 
– Deuxième mois d’akhet, jour 3, apparition de Sobek, seigneur de Noubet, déplacement vers 

le même. 

Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 310	 rené preys

	 4	 Restitution du nom de Tasenetne-
feret, voir A. Grimm, Festkalender, p. 152, 
avec renvoi à A. Gutbub, Textes fonda�
mentaux, p. 101 (w).
	 5	 MKO 597, col. 2-4, A. Grimm, 
Festkalender, p. 33, Kalender C.

	 6	 Pour la présence de Min, voir 
infra. 
	 7	 MKO 597, col. 11-12, A. Grimm, 
Festkalender, p. 37, Kalender D.
	 8	 Voir A. Lohwasser, Die Formel 
« Öffnen des Gesichts », BeitrÄg 11, 1991.

	 9	 MKO 424, col. 8, A. Grimm, Fest�
kalender, p. 101, Kalender A.
	 10	 MKO 596, col. 10-14, A. Grimm, 
Festkalender, p. 101, Kalender B.
	 11	 Il s’agit d’Haroëris mentionné au 
début du calendrier, MKO 596, col. 1.

– Jour 4, apparition de […] 4.
– [jour 5] apparition vers le même pour (?) le grand dieu avec les… y appartenant.

Dans la salle médiane, un second calendrier 5 mentionne :
– Deuxième mois d’akhet, jour 2, apparition d’Horus-Mekhenty-irty jusqu’au deuxième mois 

d’akhet, jour 3. Apparition de la statue vénérable (pȝ mtr šps) d’Haroëris, d’Haroëris chef du grand 
siège, de Tasenetneferet, de Panebtaouy et de Min 6.

– Jour 3, apparition de Sobek, seigneur de Noubet, et de Panebtaouy vers Beg. Apparition de 
Tasenetneferet et de Panebtaouy vers Beg. Apparition et repos dans la maison de la naissance.

– Jour 5, apparition de Panebtaouy vers Beg. Apparition et repos dans la maison de la naissance.
– Jour 7, apparition de Tasenetneferet, d’Hathor. Repos dans leur maison. Apparition de 

Panebtaouy. Repos dans la maison de la naissance jusqu’au jour 11.

Le calendrier de Panebtaouy 7, qui fait directement suite au calendrier précédent, permet 
de remplir quelque peu le saut que fait le calendrier d’Haroëris entre le jour 7 et le jour 11 :

– Deuxième mois d’akhet, jour 9, ouvrir la face (wn ḥr) 8 dans la maison de l’or.
– Jour 10, piocher la terre ( ḫbs tȝ) à Beg. 
– Jour 11, repos dans sa maison.

b.  Le mois de Pakhons
La fête de la nouvelle lune du mois de Pakhons est décrite par le calendrier de la salle 

hypostyle 9 :
– Premier mois de chemou, jour de la pleine lune, (fête) Intoues de l’apparition pour aller à 

Beg, l’appelle-t-on.

Dans la salle médiane on lit 10 :
– Premier mois de chemou, jour de la pleine lune, (fête) Intoues, faire apparaître ce dieu 11 dans 

l’apparition pour aller à Begbeg, l’appelle-t-on. Se reposer dans la chetyt qui est au sud-est de cet 
endroit. Déposer les offrandes (wȝḥ-ỉḫt) dans la place secrète par ce dieu. Y apparaître. Reposer 
dans sa maison. Veiller devant lui par les jeunes. 

– Faire de même jusqu’au jour 4.
– Jour 5 de fête, apparition de ce dieu. Atteindre la cour-wbȝ qui est au nord de cet endroit. Lire 

les chapitres d’abattre Apophis. Se reposer sur terre. Séparer les deux dieux, l’appelle-t-on. Exécuter 
tout le rituel de la séparation des deux dieux.

– Jour 6 de fête, apparition de ce dieu. Onction avec l’huile-tỉšps par les prophètes, les pères divins 
et les purs, qui sont couverts d’huile-bȝq devant lui.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le rituel de chedbeg aux mois de paophi et de pakhons	 311

	 12	 La date du 2 Paophi est mention-
née dans la monographie 613, col.  13, 
A.  Gutbub, Textes fondamentaux, 
p. 20.
	 13	 Voir la douat de Thèbes, G. Le-
cuyot, M. Gabolde, « A “Mysterious 
dwȝt” dating from Roman Times at 
the Deir er-Rumi », dans Proceedings 
of the Seventh International Congress of 
Egyptologists - Cambridge 3-9 Sept. 1995, 
OLA 82 1998, p. 661-666.
	 14	 Calendrier de la salle hypostyle, 
MKO 424, col. 6, voir supra.
	 15	 Monographie 193 : MKO 193, col. 5, 
voir infra.
	 16	 Je remercie Claude Traunecker 
d’avoir attiré mon attention sur cette dis-
tinction. Pour ỉḫt-nṯr, voir E. Reymond, 
« The God’s ỉḫt-Relics », JEA 53 1967, 
p.  103-106 ; Cl. Traunecker, Coptos, 
OLA 43, 1992, p. 108-109. Pour les reliques 
d’Osiris, voir L. Coulon, « Les reliques 
d’Osiris en Égypte ancienne : données 
générales et particularismes thébains », 

dans Ph. Borgeaud, Y. Volokhine (éd.), 
Les objets de la mémoire, 2005, p. 15-46.
	 17	 Dans la seconde expression, le 
mot ỉḫt est déterminé par le pain. Aussi 
bien A. Grimm, Festkalender, p. 33, que 
A. Gutbub, Textes fondamentaux, p. 102, 
traitent ỉḫt-nṯr et ỉḫt comme des syno-
nymes. 
	 18	 Pour ce rite dans un contexte 
thébain, voir Cl. Traunecker, La Cha�
pelle d’Achoris à Karnak II, Paris, 1981, 
p. 124-125.
	 19	 Pour ce rite, voir A. Blackman, 
H. Fairman, « The Significance of the 
Ceremony ḥwt bḥsw in the Temple of 
Horus at Edfu », JEA 36, 1950, p. 78-80 ; 
A. Egberts, In Quest of Meaning. A 
Study of The Ancient Egyptian Rites of 
Consecrating the Meret-Chests and �����Driv�
ing the Calves, EgUit 8, 1995. Pour le 
lien avec ḫbs-tȝ, voir Cl. Traunecker, 
op. cit., p. 122-124. 
	 20	 Voir également E. IV, 240,4 : « Leur 
corps est caché (ḥȝp.tỉ) dans la nécropole 

ḥȝp -ỉwt » ; voir É. Chassinat, Le Mystère 
d’Osiris au mois de Khoiak, I, Le Caire, 
1966, p. 283-285.
	 21	 E. II 51,13-15. É. Chassinat, op. cit., 
p. 283, traduit nḏ iḫt par « faire l’offran-
de » tout en mentionnant (n. 3) que les 
variantes utilisent toujours wȝḥ-ỉḫt. 
Or cette expression est utilisée dans la 
phrase suivante. Il est donc possible que 
nḏ ỉḫt n’évoque pas le rite alimentaire, 
mais plutôt le rituel d’enterrement qui 
est d’ailleurs décrit dans les phrases pré-
cédentes. La succession nḏ iḫt – wȝḥ-ỉḫt 
combinerait donc, comme à Chedbeg, 
rituel d’enterrement et rituel alimen-
taire. Voir aussi M. Alliot, Le culte 
d’Horus à Edfou au temps des Ptolémées, 
BdE 20, 1954, p. 515-516, qui interprète 
les deux expressions de la même manière 
qu’É. Chassinat. 
	 22	 A. Gutbub, Textes fondamentaux, 
p. 191 (l), p. 484.

– Jour 7 de fête, apparition de ce dieu. Apporter le champ devant lui avec le blé et l’orge.
– Jour 8 de fête, faire apparaître ce dieu. Prendre le khepech devant lui. Exécuter son rituel. 

Reposer dans sa maison.

Les calendriers nous apprennent qu’entre le 2 et le 11 Paophi 12 les dieux du temple de 
Kom Ombo se dirigeaient vers la nécropole de Chedbeg. Ce déplacement est expliqué par le 
devoir de Chou, à savoir exécuter un rituel funéraire pour son fils Geb enterré dans la douat – 
c’est-à-dire la tombe appartenant au dieu 13 – qui se trouve à Chedbeg. Ce rituel est d’une 
part un rite d’enterrement et d’autre part un rituel alimentaire, évoqués respectivement par 
sḥȝp ỉḫt-nṯr 14 et sḥ(ȝ)b ỉḫt 15. Dans la première expression, ỉḫt-nṯr évoque les reliques du corps 
divin 16, cachées (enterrées) dans la douat. Dans la seconde expression, ỉḫt fait allusion aux 
offrandes alimentaires 17.

L’idée du rite d’enterrement est encore accentuée par le rite ḫbs-tȝ exécuté le 10 Paophi 18. Ce 
rite est fréquemment mis en parallèle avec le rite de pousser les veaux qui implique le camouflage 
de la tombe du dieu 19. Les textes du rite ḫbs-tȝ ne semble pas utiliser notre expression sḥȝp 

ỉḫt-nṯr. Cependant, dans le contexte de la fête de la Bonne Réunion qui implique également 
une visite à la tombe des dieux morts, il est dit que « Behdet cache (ḥȝp) les corps des dieux 
morts 20 », tandis que Rê, accompagné de son uraeus, visite la nécropole « pour protéger les 
reliques (nḏ ỉḫt) de ses enfants, les grands corps vénérables et divins qui reposent à Behdet, tous 
les jours. Ils placent les offrandes (wȝḥ-ỉḫṯ) vers leur tombe 21 ». Le déplacement de Panebtaouy 
et le rôle joué par le mammisi suggèrent que la fête possédait également un rite de passage du 
pouvoir. Il n’est pas impossible que Panebtaouy, fils de la triade d’Haroëris/Chou, soit dans 
ce contexte identifié à Sobek/Geb 22. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 312	 rené preys

	 23	 Cela est probablement lié à l’of-
frande de la première gerbe, telle qu’on 
la retrouve dans les rites de Pakhons en 
l’honneur d’Harsomtous à Dendera, voir 
É. Chassinat, op. cit. p. 563 ; S. Cauville, 
Dendara. Les fêtes d’Hathor, OLA 105, 
2002, p. 16-19. 
	 24	 MKO 83, A.  Gutbub, op.  cit., 
p. 268.
	 25	 A. Gutbub, op. cit., p. 273 (l).
	 26	 Voir ibid., p. 274 (m).

	 27	 La mention de ceux qui reposent 
dans la nécropole rappelle la fête de Kha-
dit connue par les textes de Dendera. 
Il s’agit également d’une fête Intoues 
célébrée au mois de Pakhons. Comme l’a 
déjà indiqué A. Gutbub, op. cit., p. 274 
(n), la fête de Pakhons possède bien des 
ressemblances avec la fête d’Epiphi à 
Edfou (M. Alliot, Le culte d’Horus à 
Edfou au temps des Ptolémées, BdE 20, 
1954, p. 443) et à Esna (S. Sauneron, 

«Les fêtes religieuses d’Esna : aux derniers 
siècles du paganisme », Esna V, 1962, 
p. 309). 
	 28	 Écrit r-15 i.e. 1/15.
	 29	 Pour cette expression, voir supra.
	 30	 Pour les corrections du texte de 
J. de Morgan, voir A. Gutbub, Textes 
fondamentaux, p. 93, n. 1. 

Lors de la nouvelle lune de Pakhons, Haroëris apparaît de nouveau à Chedbeg. Le contexte 
décrit par les calendriers n’implique plus Sobek, mais semble faire référence à un culte des 
ancêtres plus général. Les caractéristiques en sont le rite alimentaire wȝḥ-ỉḫt, la destruction des 
ennemis évoquée par le rite d’abattre Apophis, l’offrande du champ 23 et le passage de pouvoir 
par l’onction et la prise de possession de l’épée-ḫpš. 

Si les deux fêtes se déroulent dans le même cadre, on peut cependant constater que les 
protagonistes sont fort différents. Dans la fête de Paophi, Chou agit envers Geb ou, en terme 
de théologie ombite, Haroëris envers Sobek. La nécropole est ainsi la butte secrète où se trouve 
la tombe de Sobek/Geb, mais, comme nous le verrons plus loin, aussi de Rê et d’Osiris selon 
certaines variantes. Haroëris/Chou est certes l’acteur de la fête, mais il faut reconnaître que 
toute l’attention est dirigée vers l’occupant de la nécropole. Il en va différemment pour la fête 
de Pakhons. Les calendriers mettent en avant Haroëris dont la force et la souveraineté sont 
accentuées. En revanche, les occupants de la nécropole ne sont même pas mentionnés. Cette 
différence est probablement exprimée par un texte sur les portes du pylône qui décrit Sobek 
se déplaçant d’horizon en horizon « afin de faire vivre Osiris, le dieu de Beg, afin de contenter 
ceux qui reposent dans la butte cachée 24 ». Contrairement à A. Gutbub 25, nous proposons de 
voir dans l’action de « faire vivre » Osiris une référence à la fête de Paophi et non pas à la fête 
Intoues (fête de Pakhons). La mention d’Osiris en tant que dieu de Beg l’associe évidemment 
à Sobek, le vrai seigneur de Chedbeg 26. L’action de « contenter » ceux qui reposent dans la né-
cropole pourrait dès lors évoquer la seconde fête de la nécropole lors du mois de Pakhons 27. 

Le lien entre la fête de Paophi et l’action de « faire vivre » semble être accrédité par la mo-
nographie 193 (col. 4-6) placée sur les montants de la petite porte sud de la façade du pronaos 
qui est la seule à mentionner explicitement une date. Elle rappelle qu’Haroëris est :

– celui qui veille sur Beg afin de faire vivre le cœur de celui qui est fatigué de cœur (Osiris), qui 
se prélasse dans la belle place en sa belle fête le deuxième mois d’akhet, jour 2 28 de ce mois, qui se 
déplace vers Beg en ce jour pour embellir (sḥ(ȝ)b) 29 les offrandes pour son fils Geb, Sobek, seigneur 
de Taset dit-on à son ka, le cœur du père est content ( ỉmȝ ỉb) avec son fils, ils y créent (nbỉ.sn) 30 
leur fils Osiris. Le prince existe, dont le corps est caché dans la place sacrée.

Ce texte confirme que Haroëris/Chou se dirige vers Chedbeg pour exécuter le culte de 
Sobek/Geb lors de la fête de Paophi, mais il y ajoute deux thèmes importants.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le rituel de chedbeg aux mois de paophi et de pakhons	 313

	 31	 A. Gutbub, op. cit. 
	 32	 Cf. le bandeau de la salle hypostyle 
(MKO 260) qui déclare que le roi et la 
reine « ont construit le temple pour le 
père et le fils ». 
	 33	 Pour l’union de Chou et Geb seuls, 
voir MKO 107, l. 3, A. Gutbub, op. cit., 
p. 287 ; MKO 181, partie droite l. 1, ibid., 
p. 86 ; MKO 700, col. 1, ibid., p. 236 ; 
MKO 194, col.6, ibid., p. 68, avec men-
tion de la présence de Tefnout aux côtés 
de Nout (col. 6-7) ; MKO 260, l. 3, ibid., 
p. 302.
	 34	 MKO 665, l. 1, A. Gutbub, op. cit., 
p. 224.
	 35	 MKO 709, col. 10-11, A. Gutbub, 
op. cit., p. 2-3. L’expression snḏm ỉb est en-
core utilisée dans la monographie 629B, 
col. 4, ibid, p. 309. Dans MKO 460D, il 

est question de la st snḏm ỉb sbk ḥnʿ ỉt.f 
m hy. Dans la monographie 613, col. 6, 
ibid., p.  20) l’expression est wnn gb 
nwt r-gs ỉt.sn mwt.sn, mais l’explication 
du nom de la ville (col. 6-7) utilise la 
même expression ; voir aussi MKO 912, 
partie gauche col. 3 ; MKO 182, l. 5. En 
MKO 665, l. 1, se trouve gb nwt ḥtp 
ḥnʿ ỉt.sn mwt.sn. Le nombre de dieux 
peut être réduit à trois quand on parle 
de Sobek « qui repose auprès de son 
père et de sa mère (ḥtp r-gs ỉt.f mwt.f ) », 
MKO 625, bandeau ; voir aussi MKO 912, 
partie gauche, col. 3.
	 36	 MKO 41.
	 37	 Dans le bandeau de la salle hy-
postyle (MKO 260), la construction du 
temple pour le père et le fils est suivie 
de la mention qu’« Ounchepesef (Osiris) 

y repose, ses deux sœurs étant unies à 
lui ». La présence des deux sœurs Isis et 
Nephthys se réjouissant pour leur frère 
est généralement mentionnée après la 
création d’Osiris.
	 38	 La formulation de MKO 665, l. 1-2, 
est légèrement différente. Elle ne men-
tionne pas d’abord l’union entre Chou 
et Geb suivie de celle de Tefnout et Nout, 
mais dit que Geb et Nout s’unissent 
à leur père et leur mère. Cela donne 
l’impression que la création d’Osiris 
est une action de Geb et de Nout, voir 
A.  Gutbub, op.  cit., p.  226-227. En 
MKO  579, l.  2, le temple est décrit 
comme « la place de la rencontre (sḫn) de 
Geb et Nout, leur fils Osiris étant à leur 
côté ». Cependant il n’est pas question de 
création dans ce texte. Selon A. Gutbub, 

2.  « L’union des dieux » et la création d’Osiris à Chedbeg

Le premier thème est celui de « l’union » de Chou et Geb. Le terme « union » est repris de 
l’étude majeure d’A. Gutbub 31, mais il s’agit plutôt de l’installation des dieux sur le site de 
Noubet exprimée à l’aide de verbes tels snḏm-ỉb ou ḥtp. Ce thème fournit une explication 
théologique du double temple de Kom Ombo 32 et revient dès lors dans plusieurs monographies 
sous différentes formes. Parfois l’union de Chou et Geb 33 est couplée avec celle de Tefnout et 
Nout. Les textes parlent dès lors de l’union des pères et des mères 34. Dans la monographie 709, 
« le cœur de Chou, fils de Rê, est agréable (snḏm-ỉb) avec son fils Geb en elle (le district), de 
même Tefnout avec sa fille Nout… on l’appelle (le district) “le père y repose avec son fils, la mère 
avec sa fille” (ḥtp ỉt ḥnʿ sȝ.f mwt ḥnʿ sȝt.s ỉm) 35 ». La monographie 193 se distingue néanmoins 
des autres mentions par le fait qu’elle lie explicitement l’union des dieux à la fête de Paophi. 
Dans le mammisi, un bandeau de porte décrivant l’union des dieux est surmonté d’une scène 
dédiée à Sobek de Chedbeg 36. Ceci pourrait suggérer un lien entre les deux thèmes.

Le thème de l’union est indissociable de la création d’Osiris par les dieux réunis 37. Par 
l’utilisation du verbe nbỉ « créer », le thème offre une explication pour nbỉt, le nom de la ville 
d’Ombos. La formulation utilisée par la monographie 193 est relativement neutre. En revanche, 
la monographie 709 offre les deux formulations plus détaillées. Elle dit : « Cette ville…, ils y 
ont donc créé leur fils Osiris à nouveau (m wḥm-ʿ). » Un peu plus loin, le texte continue : « Le 
nom de ce district existe parce qu’Osiris y fut créé comme jeune homme (m ḥwnw) par son 
père Geb et son père Chou. » La monographie 709 expose clairement que la création m wḥm-ʿ 
est mise en œuvre principalement par Chou et Geb, mais avec l’aide de Tefnout et Nout, après 
l’union des pères et des mères. C’est confirmé par les monographies 613 et 41. La création 
d’Osiris m ḥwnw est une action exécutée par Chou et Geb seuls. Cela ne constitue cependant 
pas une règle absolue puisque dans la monographie 665, la création d’Osiris m ḥwnw est pré-
cédée de l’union des quatre dieux 38. Dans le cas de la monographie 194, la création d’Osiris 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 314	 rené preys

op.  cit., p.  193-194, p. 227, il s’agirait 
d’une influence thébaine évoquant la 
naissance d’Osiris à Thèbes. Le bandeau 
sous la scène MKO 625 semble suggérer 
que Sobek s’unit à son père et sa mère 
et dans le même passage est mentionné : 
« leur fils Osiris […] ». Malheureusement, 
la lacune ne permet pas d’affirmer que 
la création d’Osiris est mentionnée. 

	 39	 A. Gutbub, op.  cit., p.  12. Pour 
la création d’Osiris à Thèbes, voir 
A. Gutbub, Kôm Ombo I, Le Caire, 1995 
(abréviation : A. Gutbub, KO), p. 59.
	 40	 Voir particulièrement la for-
mule m ḥwnw rnp de MKO 665, 
l.  2, A.  Gutbub, Textes fondamen�
taux, p. 226-227 ; Fr.-R. Herbin, « La 
renaissance d’Osiris au temple d’Opet », 

RdE 54, 2003, p. 67-129 et particulière-
ment p. 74, n. 14, p. 120-121.
	 41	 Voir à ce sujet A. Gutbub, op. cit., 
p. 225 (e).
	 42	 MKO 251, col. 3-5, A.  Gutbub, 
op. cit., p. 438 (e).
	 43	 A. Gutbub, op. cit., p. 2, p. 34-35.

m ḥwnw rnp est avant tout l’exploit de Chou et Geb, tandis que l’union entre la mère et la 
fille n’est mentionnée qu’après la création d’Osiris. Il semble donc que l’ajout de Tefnout et 
Nout ne soit qu’une extension du thème de l’union de Chou et de Geb, préliminaire nécessaire 
à la création d’Osiris, et que la différence entre les deux formulations (m wḥm-ʿ et m ḥwnw) 
ne se réfère pas à une différence de parents. Les deux formulations évoquent à leur manière 
la naissance d’Osiris à Thèbes. La première, caractérisée par la répétition (m wḥm-ʿ), se passe, 
selon A. Gutbub, après la vraie création d’Osiris à Thèbes 39. La seconde évoque le retour 
d’Osiris rajeunissant en tant qu’inondation et dieu lunaire, deux thèmes importants dans le 
temple d’Opet à Karnak 40. 

La création ombite d’Osiris se place donc bien dans le contexte de l’union de Chou et de 
Geb qui a lieu dans la nécropole de Chedbeg lors de la fête de Paophi. Les deux formulations 
ne sont que le reflet de deux points de vue par rapport à cette création. En effet, la création 
m wḥm-ʿ est exprimée par un verbe actif qui met l’accent sur les dieux créateurs Chou et Geb. 
L’expression wḥm-ʿ s’applique à l’action de Chou et de Geb qu’ils vont répéter pour l’éternité. 
Par contre, la création m ḥwnw est énoncée par un verbe passif 41 mettant ainsi l’accent sur 
Osiris. L’expression m ḥwnw (rnp) éclaire dès lors les qualités du dieu créé. 

Par sa création à Chedbeg, Osiris fait partie des dieux de ce lieu et y reçoit un culte tout 
comme Geb. Cela est explicité dans un hymne à Haroëris, « le protecteur de celui qui crée des 
millions, quand il a créé Osiris dans cette ville, rajeunissant ses membres par les rayons, lui 
offrant le souffle à ses narines, tandis que sa place est sacrée à Chedbeg comme il l’a fait pour 
son père Rê en cette place 42 ». Ce texte met en scène le troisième acteur de Chedbeg, le dieu 
solaire Rê. En somme, Haroëris exécute à Chedbeg le culte de Sobek, d’Osiris et de Rê.

3.  Hathor et la fête de la nécropole

L’introduction de Rê permet non seulement de donner à la relation entre Haroëris et 
Sobek un caractère solaire, mais autorise également l’introduction d’une autre construction 
théologique mettant en valeur un acteur féminin. Les monographies 709, col. 17, et 423 col. 
12, mentionnent en effet « Hathor faisant la libation (ỉrỉ ḳbḥ) pour son père Rê 43 ». L’acteur 
féminin n’est certes pas absente des descriptions des fêtes de Chedbeg, puisque les calendriers 
mentionnent la procession de Tasenetneferet et d’Hathor vers la nécropole. Son rôle n’est ce-
pendant pas développé. Pourtant, plusieurs autres centres théologiques attestent l’importance 
de la relation père/fille dans le contexte du culte funéraire divin. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le rituel de chedbeg aux mois de paophi et de pakhons	 315

	 44	 Pour la fête de Paophi à Dendera et 
Edfou et le lien entre Hathor et son père, 
voir R. Preys, « Hathor, fille de Noun: 
créateur et démiurge dans le temple de 
Dendera », RdE 57, 2006, p.  199-215 ; 
id., « La fête de Paophi et le culte des 
ancêtres », RdE 58, 2007, p. 111-122.
	 45	 MKO 592, le texte est surmonté 
d’une offrande des sistres à Hathor 
(MKO 593). 
	 46	 E. V 256,16.
	 47	 E. V 206,13. Le bandeau sous cette 
scène avec la mention du vin (E. V, 
205,13-14) prouve clairement qu’il y a 
un lien entre le texte du bandeau et la 
scène qui le surmonte. 
	 48	 Voir R.  Preys, « Le rituel de 
la fête du 5 Paophi », ZÄS 134, 2007, 
p. 40-49.

	 49	 MKO 58, col 44-45, A. Gutbub, 
op.  cit., p. 485. Le texte continue en 
identifiant Khonsou à Osiris, dont les 
membres sont créés par Geb. Nous avons 
donc ici la création d’Osiris par Geb et 
Nout plutôt que par Chou et Geb. La 
formulation ne correspond cependant 
ni à la création m wḥm-ʿ ni à la création 
m ḥwnw. 
	 50	 Pour un lien entre le rite déca-
daire de Djeme et le rituel de Paophi à 
Dendera, voir R. Preys, RdE 58, 2007, 
p. 119.
	 51	 Voir Cl. Traunecker, La cha�
pelle d’Achoris à Karnak, II, Paris, 1981 ; 
M. Th. Derchain-Urtel, Priester im 
Tempel, GOF IV/19, 1989, p.  143-151 ; 
D.  Mendel, Die kosmographischen 
Inschriften in der Barkenkapelle des 

Chonstempels von Karnak, MRE 9, 
2003.
	 52	 5e registre de l’épaisseur du montant 
extérieur est ; voir P. Clère, La porte 
d’Évergète à Karnak, MIFAO 84, 1961, 
pl. 68 : épithètes au-dessus de la déesse, 
Urk. VIII, 71, no 85, b.
	 53	 Pour la nécropole thébaine et 
l’ivresse, voir A. Gutbub, « Un emprunt 
aux Textes des Pyramides dans l’hymne 
à Hathor, dame de l’ivresse », Mélanges 
Maspero I, Orient ancien, 4, MIFAO 66, 
1961, p. 46-50. Le papyrus Salt 825 té-
moigne également de rituels funéraires 
en faveur d’Osiris exécutés le 20 Thot, 
voir Ph. Derchain, Le papyrus Salt 825 
(BM 10051), rituel pour la conservation 
de la vie en Égypte, Bruxelles, 1965.

L’intervention d’Hathor peut refléter une influence des théologies tentyrite et apollino-
politaine. La fête de Paophi, tout comme celle d’Epiphi, décrit le rituel exécuté par Hathor 
en faveur de son père dans la nécropole de Behdet 44. Dans la théologie tentyrite, ce père est 
identifié à Noun ou Irta, accentuant ainsi son aspect primordial.

La visite de la nécropole au mois de Paophi est liée à la fête de l’Ivresse. Les données de Kom 
Ombo sont assez muettes sur le rôle joué par l’ivresse. La présence de l’hymne de l’offrande de 
la boisson-menou 45 dans la salle médiane démontre que les théologiens ombites connaissaient 
cet aspect de la théologie tentyrite/apollinopolitaine, mais il est difficile d’en démontrer le lien 
avec la fête de Chedbeg. Sur une colonne de la cour du temple d’Edfou 46, la déesse Hathor est 
surnommée « celle qui sauve le noyé (šdt-bg) ». Or, nous avons suggéré ailleurs que l’offrande 
de la boisson-menou surmontant ce texte pourrait être mise en relation avec la fête d’Epiphi, 
tandis que l’offrande de la boisson-menou sur la colonne parallèle 47 pourrait évoquer la fête de 
Paophi 48. Cette fonction d’Hathor semble avoir été récupérée par la théologie ombite, puisque 
dans l’hymne 58, la déesse Nout est « à côté de lui (Sobek/Geb) en tant qu’Hathor, dame de 
Chedbeg, faisant l’offrande funéraire (wȝḥ-ỉḫt) pour son fils tous les dix jours 49 ». 

Le contexte décadaire des actions ỉrỉ ḳbḥ et wȝḥ-ỉḫt évoque évidemment les fêtes de Djeme 
à Thèbes 50. Celles-ci mettent en scène Amon de Karnak se déplaçant à Djeme pour y exécuter 
le culte funéraire pour les dieux défunts 51. Mais la théologie thébaine reconnaît également 
dans la déesse Hathor la protagoniste d’un rite en relation avec Djeme. 

Une scène de la porte d’Évergète à Karnak 52 présente le roi en face d’Hathor šdt-bg « celle 
qui sauve le noyé » « pour qui son père Rê a instauré sa fête de l’Ivresse le 20e jour du premier 
mois d’akhet après qu’elle fut sortie du bel occident ». Les liens entre Hathor et la nécropole 
thébaine sont bien connus, mais il est intéressant de remarquer que ce lien est placé dans le 
contexte de la fête de l’Ivresse du 20 Thot. Fête de l’Ivresse et culte funéraire semblent ainsi 
rassemblés autour de la figure d’Hathor. Cela ne doit pas étonner, puisque l’ivresse jouait déjà 
un rôle important lors de la fête de la Vallée au Nouvel Empire 53. La scène de la porte d’Évergète 
combine ces deux idées grâce à l’image et au texte. Le roi est représenté en tant qu’exécuteur 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 316	 rené preys

	 54	 Voir S. Cauville, Dendara. Les fêtes 
d’Hathor, OLA 105, 2002, p. 71-77.
	 55	 5e registre de l’épaisseur du mon-
tant extérieur ouest, P. Clère, op. cit., 
pl. 48 : épithètes au-dessus de la déesse, 
Urk. VIII, 85, no 100, b. Le roi est de nou-
veau représenté en encensant la déesse, 
mais ses paroles évoquent la grande of-
frande alimentaire. Pour l’importance 
de la grande offrande dans la fête de la 
nécropole à Kom Ombo, voir infra. 
	 56	 Voir Cl. Traunecker, op.  cit., 
p. 135.
	 57	 5e registre de l’épaisseur des mon-
tants extérieurs est et ouest, P. Clère, 
op. cit., pl. 49, pl. 67.
	 58	 L. Coulon, « Quand Amon parle 
à Platon », RdE 52, 2001, p. 91.

	 59	 Contrairement à L. Coulon, op. cit., 
p. 107-108 qui minimalise l’importance 
de la date du 20 Thot et n’y voit aucun 
rapport avec une fête d’Amon, concluant 
que l’oracle a été reçu par Platon lors 
d’une séance judiciaire aux portes du 
temple. 
	 60	 Id., p. 100-103.
	 61	 Pour les rites décadaires à Coptos, 
voir Cl. Traunecker, Coptos. Hommes et 
dieux sur le parvis de Geb, OLA 43, 1992, 
p.355-363 ; M. Gabolde, « Le temple 
de Min et Isis », dans Coptos. L’Égypte 
antique aux portes du désert, Catalogue 
d’exposition, Lyon, musée des Beaux-Arts, 
3 février-7 mai 2000, Lyon, 2000, p. 80, 
p. 115, no 85 ; Cl. Traunecker, « Min et les 
bienheureux coptites », ibid., p. 124-125. 

Voir aussi pour les rites décadaires à 
Akhmim, M.-Th. Derchain-Urtel, 
Priester im Tempel, GOF  IV/19, 1989, 
p. 127, p. 151.
	 62	 Cl. Traunecker, Coptos, p. 335.
	 63	 Ibid., p. 361-362.
	 64	 Voir la stèle Lyon E 501-1723 datant 
du Nouvel Empire où Isis présente la 
vie à Min, M. Gabolde, op. cit., p. 81, 
no 49. C’est peut-être dans ce contexte 
qu’il faut replacer les oracles d’Isis, voir 
ibidem, p.  83, tout comme l’oracle 
d’Amon en faveur de Platon à Thèbes. 
	 65	 P. Koemoth, J. Radelet, « Osiris 
et l’hydrie abydénienne à l’époque im-
périale », CdE 82, 2007, p. 135.
	 66	 H. Junker, Das Götterdekret über 
das Abaton, Vienne, 1913, p. 58.

du rituel de l’encensement qui évoque le culte funéraire, mais ses paroles récitent l’hymne de 
l’offrande de la boisson-menou caractéristique de la fête de l’Ivresse 54. L’aspect primordial de la 
déesse est développé par la scène parallèle où Amonet reçoit l’offrande-ʿȝbt 55. Amonet est « la 
mère des mères, qui n’a pas d’égale, la déesse primordiale qui accompagne le dieu primordial ». 
Elle est venue à l’existence au début, ayant mis au monde le disque solaire. Elle nourrit le roi 
comme l’a fait Hathor pour son fils Ihy. L’Amonet primordiale est ainsi identifiée à Hathor, 
dame de la nécropole. L’association de l’encensement et de la grande offrande invite ici encore 
à replacer les rites dans un contexte funéraire et plus particulièrement dans le rituel décadaire 
de la nécropole thébaine, tel qu’il est développé à l’époque tardive 56. Le lien des deux scènes 
de la porte avec la nécropole devient encore plus clair si on les rattache aux deux encensements 
et libations à l’Ogdoade situés sur le même registre 57. Ainsi, Amonet/Hathor devient la déesse 
primordiale qui va « sauver » les dieux enterrés à Djeme grâce au culte funéraire. 

Le lien entre la fête du 20 Thot et Djeme semble confirmé par la statue d’un certain Platon 58 
vivant à l’époque ptolémaïque. Celle-ci témoigne d’une sortie oraculaire d’Amon de Djeme 
le 20 Thot. Il nous semble que l’oracle de Platon suggère un lien entre la fête de l’Ivresse et 
les cultes de Djeme 59. Les titres de Platon attestent en effet ses activités dans les cultes funé-
raires divins de divers centres théologiques de la Haute Égypte, non seulement à Thèbes, mais 
également à Kom Ombo 60. Il est donc fort probable que la date du 20 Thot combinait la 
célébration de la fête de l’Ivresse pour Hathor et une sortie processionnelle d’Amon dans le 
cadre du culte funéraire de Djeme. 

D’autres exemples montrent l’implication d’une déesse dans les rites décadaires, généralement 
exécutés par le fils. Ainsi, à Coptos, le dieu Min peut être l’exécuteur du rituel décadaire 61. Il 
est dès lors identifié à Horus, vengeur de son père 62. Cependant, il peut également en être le 
bénéficiaire 63. Il est possible qu’Isis y ait joué un rôle important en restituant la vie au dieu 
mort 64. On peut également mentionner une Hathor bucéphale versant l’eau pour Osiris 
dans la nécropole abydénienne 65, comparable à la figure d’Hathor sur les parois de la porte 
d’Hadrien à Philae 66.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le rituel de chedbeg aux mois de paophi et de pakhons	 317

	 67	 Voir H. Gauthier, Les fêtes du dieu 
Min, RAPH 2, 1931, p. 31. S. Sauneron, 
Esna V, p. 19, estimait cependant que la 
mention de Paophi est une faute pour 
Mechir. 
	 68	 S. Sauneron, Esna V, 2003, 
p. 21-22. 
	 69	 Pour cette fête, voir H. Gauthier, 
op. cit.
	 70	 D. Meeks, Mythes et légendes du 
Delta d’après le papyrus Brooklyn 47.218.84, 
MIFAO 125, 2006, p. 305-306.

	 71	 V. Razanajao, « La stèle de Ge-
menefhorbak (Caire JE 85932). Dieux, 
fêtes et rites osiriens à Imet », BIFAO 106, 
2006, p. 220-244. Pour la datation diffi-
cile du document, voir p. 244.
	 72	 M hrw psḏntyw, ibid, p.  236, 
note dd.
	 73	 M hrw mḥ wḏȝt, ibid, p.  228, 
note k.
	 74	 Contrairement à V.  Razanajao, 
op.  cit., p.  239, qui considère que la 
déesse a naturellement la préséance dans 
la description des rites. 

	 75	 MKO 193, partie gauche, col. 4, 
A. Gutbub, Textes fondamentaux, p. 92, 
100 (u) ; voir aussi MKO 605D. Pour 
sȝb sš dans un contexte funéraire, voir 
Ph.  Derchain, « Le pique-nique de 
l’Aulète », dans W. Clarysse, A. Schoors, 
H. Willems (éd.), Egyptian Religion : The 
Last Thousand Years, Studies Dedicated 
to the Memory of Jan Quaegebeur,  II, 
OLA 85, 1998, p. 1164 (g).

Il est possible que l’importance des fêtes décadaires de Coptos, où Min jouait le rôle du fils 
Horus, explique la participation de Min dans la fête de Paophi à Kom Ombo. Une situation 
semblable existait peut-être à Esna où les textes semblent suggérer l’existence d’une fête en 
l’honneur de Min pendant le mois de Paophi 67. Le dieu intervenait également lors de la fête 
de Pakhons à Esna 68 ; cela s’explique par l’importance de « la sortie de Min » célébrée en ce 
mois 69. 

La ville d’Imet, dont la théologie est fortement liée à celle de Coptos, était également le 
cadre de rites décadaires dans la nécropole 70. La stèle de Gemenefhorbak en est un témoignage 
éclatant 71. Sous forme d’appel aux vivants, le texte décrit la procession de Min sur le chemin 
vers la nécropole quand il exécute le rite wȝḥ-ỉḫt en faveur d’Osiris dans la « demeure du silence 
(ḥwt-sgr) ». Cette procession avait lieu « le jour de la nouvelle lune 72 ». Bien qu’il n’y ait pas de 
preuves, il pourrait bien s’agir de la visite de la nécropole pendant le mois de Pakhons, telle 
qu’on la connaît à Kom Ombo ou encore à Khadit (Dendera). Il n’est pas certain que l’évo-
cation d’Ouadjit mentionnée sur la stèle en tant que Dorée, se place dans le même contexte, 
puisqu’il est question du jour de la pleine lune 73. La formulation du texte indique que ce 
sont les participants à la fête qui reçoivent la vie. Cependant, le contexte implique principa-
lement le dieu Min se dirigeant vers la tombe d’Osiris et le rite décadaire qu’il va y exécuter. 
En somme, c’est avant tout le dieu mort qui a besoin de l’attention de la déesse, même si les 
humains en bénéficient simultanément. Dans le monument de Gemenefhorbak, la présence 
de la déesse n’est que secondaire 74, mais il n’est pas impossible que la théologie d’Imet ait 
réservé un rôle important à la déesse principale du lieu à l’instar d’Hathor à Dendera/Edfou. 
Tout comme à Kom Ombo, la relation rituelle déesse/dieu aurait existé côte à côte avec la 
relation dieu/dieu. 

La fin du texte de Gemenefhorbak résume les actions de la fête par les rites sfsf ȝw et sṯỉ 
mw qui ont lieu lors de la saison d’akhet afin de « parcourir les marais » (sȝb sš). La stèle reste 
délibérément floue, permettant ainsi d’appliquer les données à plusieurs fêtes de la saison 
akhet. Néanmoins, le terme sȝb sš est explicitement utilisé par les textes de Kom Ombo pour 
évoquer la fête du mois de Paophi 75.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 318	 rené preys

	 76	 Ḥȝp ḏt.f imn štȝ.f tḫn bs nṯrỉ sm dbḥ 
(cf. LGG VII, 532b) st.f m šdbg : MKO 10, 
col. 4. Sur la porte monumentale, une 
scène de libation et encensement pré-
sente Osiris comme « celui dont la place 
est secrète à Chedbeg », MKO 5.
	 77	 Pour Chedbeg et l’aspect caché du 
dieu, voir A. Gutbub, op. cit., p. 104-105, 
p. 265-266.
	 78	 Chedbeg est cependant un thème 
important dans le grand hymne 58 à 
Sobek qui résume parfaitement les 

différents aspects de la théologie de 
Chedbeg ; la présence de Sobek, seigneur 
de Taset, de Nout identifiée à Hathor de 
Chedbeg exécutant le rite décadaire pour 
son fils, et de Khonsou identifié à Osiris 
créé par Geb. Voir aussi les bandeaux 
MKO 83, 89. 
	 79	 MKO 146.
	 80	 MKO 147. 
	 81	 MKO 149.
	 82	 Pour cette déesse liée à la veillée et à 
l’ivresse, voir A. Gutbub, « Un emprunt 

aux Textes des Pyramides dans l’hymne 
à Hathor, dame de l’ivresse », Mélanges 
Maspero I, Orient ancien, 4, MIFAO 66, 
1961, p. 39-41, p. 50.
	 83	 On peut également trouver Hathor 
dame de Chedbeg sur la colonne XIII, 
MKO 156. 
	 84	 MKO 334.
	 85	 MKO 377.
	 86	 MKO 407.

4.  Les fêtes de Chedbeg dans les scènes d’offrandes

L’importance des thèmes relatifs à la nécropole de Chedbeg explique les multiples références 
dans la décoration du temple. 

Dès la porte d’entrée monumentale, il est stipulé que le domaine appartient à Sobek « celui 
dont le corps est caché, dont la statue est cachée, dont l’image est cachée, dont la statue est 
divine, qui demande sa place à Chedbeg 76 ». Cette série d’épithètes met l’accent sur l’aspect 
caché du dieu 77.

L’état de conservation du pylône ne permet pas d’estimer l’effet des thèmes de Chedbeg 
dans sa décoration 78, mais les colonnes de la cour les reproduisent clairement. Les colonnes X 
et XI rassemblent les quatre dieux qui interviennent à Chedbeg : Haroëris/Chou protecteur de 
son père Rê 79, Sobek seigneur de Taset et de Chedbeg 80, Geb seigneur de Chedbeg 81 et Osiris 
dont les plans sont cachés dans Taset. Sobek est accompagné d’Hathor dame de Chedbeg, 
d’Asbet 82, la grande, qui protège son frère, qui établit son fils, tandis qu’Osiris est suivi d’Isis 
identifiée à Hathor dame de Chedbeg 83, « qui ne s’éloigne pas de son frère et qui apporte les 
offrandes (wȝḥ-ỉḫt) à son ka (i.e. d’Osiris) et à son père (i.e. d’Hathor) tous les dix jours ». Cette 
double destination du rituel exécuté par la déesse correspond à sa double nature exécutant le 
rite pour Osiris en tant qu’Isis et pour Sobek/Rê en tant qu’Hathor. Ces multiples évocations 
de Chedbeg sont corroborées par les rites : offrande alimentaire pour Haroëris, encensement 
et libation pour Sobek, encensement pour Geb et offrande ankh-djed-ouas pour Osiris. Ce trio 
de rites (libation/aliments/ankh-djed-ouas) se rencontre encore ailleurs dans le temple dans le 
contexte de la fête de la nécropole. 

Les portes axiales du temple portent sur leurs soubassements des hymnes-snḏ qui signalent 
les différentes formes du dieu Sobek. 

Les portes de la salle hypostyle formaient la façade du temple avant la construction du 
pronaos. L’hymne dédié à Sobek sur la porte nord incite « les tout grands qui sont à Nebout 
et les messagers de Chedbeg » à craindre Sobek « le seigneur de Chedbeg, le grand parmi des 
millions, qui guide des centaines de milliers 84 ». L’hymne de la porte sud demande de même 
pour « Sobek seigneur de Chedbeg », « Sobek, seigneur de Taset » et « Sobek, le père des dieux, 
qui sort de Noun, le caché dont on ne connaît pas la forme 85 ». L’hymne sur le montant inté-
rieur parle de « Sobek, seigneur de Chedbeg, le grand dieu, seigneur de la place sacrée (st-ḏsrt), 
le dieu vénérable, sorti du Noun 86 ». L’embrasure de la porte nord décrit le dieu comme « le 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le rituel de chedbeg aux mois de paophi et de pakhons	 319

	 87	 MKO 351.
	 88	 MKO 346. 
	 89	 MKO 401. 
	 90	 MKO 513. Pour le lien entre 
l’écoute des supplications et la tombe 
du dieu dans le contexte thébain, voir 
Cl. Traunecker, La chapelle d’Achoris 
à Karnak II, Paris, 1981, p. 119.
	 91	 MKO 519. Les textes des scènes 
des portes sont très mal publiés et 
contiennent peut-être encore d’autres 
attestations. Voir peut-être les épithètes 
d’Hathor dans MKO 382, de Sobek dans 
MKO 409.

	 92	 A. Gutbub, KO 235, 3 ; 263, 2-3. 
Voir aussi les hymnes des épaisseurs de 
montant (KO 247, 2-3 ; 274, 2). 
	 93	 A. Gutbub, KO 235, 2 ; 6. 
	 94	 A. Gutbub, KO 236, 2-3, A. Gutbub, 
Textes fondamentaux, p. 217, MKO 636. 
Pour cet aspect, voir aussi l’épaisseur 
du montant (KO 247, 1), ainsi que 
l’épaisseur du montant de la porte sud 
(KO 274, 2).
	 95	 A. Gutbub, KO 264, 2, A. Gutbub, 
op. cit., p. 224, MKO 665.

	 96	 Porte nord, A. Gutbub, KO 238, 4. 
Il est accompagné d’une déesse, proba-
blement Hathor dont les épithètes sont 
malheureusement détruites. Ce qui reste 
de la colonne 6 pourrait suggérer que 
le nom de Chedbeg y était mentionné 
(KO 238, 6). Porte sud, KO 266, 9-11.
	 97	 Voir par exemple, A. Gutbub, 
KO 30, 7-8 ; 41, 8-10 ; 55, 7-9 ; 135, 7-8 ; 
163, 6-7.
	 98	 MKO 439.
	 99	 MKO 437.

seigneur de Chedbeg, c’est Rê sorti du Noun, la puissance dont la manifestation est sacrée, 
dont les manifestations sont nombreuses, l’image secrète, dont on ne connaît pas le secret 87 ». 
Cette importance de Sobek de Chedbeg se reflète dans les scènes des portes. Sur le linteau de 
la porte nord de la salle hypostyle, Sobek, coiffé du disque solaire, est le seigneur de Chedbeg 88, 
tandis que sur la porte sud, il est le seigneur de Taset 89. 

Sur les portes de la salle médiane, les hymnes-snḏ évoquent également Sobek de Chedbeg, 
celui qui écoute les supplications des dieux et des hommes 90. Dans les scènes figure Sobek 
« le seigneur de Taset, le grand dieu, seigneur de Chedbeg, l’image vénérable, seigneur de ma-
nifestations ». Il est accompagné d’Hathor, dame de Chedbeg 91.

Les hymnes-snḏ des portes donnant accès à la salle des offrandes présentent le dieu Sobek 
comme dieu primordial, créateur du monde garantissant la vie et la production alimentaire 92. 
Cet aspect du dieu crocodile est combiné avec le caractère caché 93. Ainsi sur la porte nord, le 
bandeau surmontant l’hymne-snḏ de Sobek le qualifie d’« image secrète dont on ne connaît 
pas l’aspect, le crocodile caché dont on ne connaît pas les plans 94 ». Dans le bandeau corres-
pondant de la porte sud, la ville de Kom Ombo est décrite comme la butte de Geb et Nout 
où ils reposent avec leur père et leur mère et créent leur fils Osiris « comme jeune homme 
rajeuni 95 ». L’aspect caché du dieu combiné avec le thème de l’union des dieux pourrait bien 
évoquer les mythes de Chedbeg. Cependant, la nécropole n’est pas explicitement mentionnée, 
sauf dans les scènes d’offrandes au deuxième registre des montants extérieurs des portes où 
figure Sobek seigneur de Taset 96. 

Il est étonnant de remarquer que ni les textes, ni les scènes des portes de la salle de l’Ennéade 
et des portes des sanctuaires ne reprennent les thèmes de Chedbeg. Les textes des portes ré-
cupèrent bien l’aspect primordial et caché du créateur Sobek 97, mais ne l’associent pas à la 
nécropole, comme si le dieu de Chedbeg n’entrait pas dans la partie la plus obscure du temple. 
En outre, aucune monographie conservée sur ces portes et dans ces salles ne développe le thème 
de l’union des dieux et la création d’Osiris évoquant la fête de Chedbeg. 

Dans les scènes de la salle hypostyle, on retrouve Sobek « dont le corps est caché dans la 
place sacrée (st-ḏsrt) 98 » participant au couronnement du roi, tandis qu’il reçoit la grande 
offrande-ʿȝbt en tant que Sobek « dont le secret est sacré (ḏsr-štȝ) dans la place sacrée 99 ». Les 
scènes les plus intéressantes se situent cependant du côté nord de la paroi ouest. On y trouve 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 320	 rené preys

	 100	 MKO 470.
	 101	 MKO 469.
	 102	 Pour l’étude de ces dieux voir 
J.-L. Simonet, Le collège des dieux 
maîtres d’autel. Nature et histoire d’une 
figure tardive de la religion égyptienne, 
OrMonsp 7, 1994.
	 103	 A. Gutbub, KO 301, 8-10.
	 104	 Les épithètes de Sobek résumant 
le caractère primordial et caché iraient 
dans ce sens.

	 105	 A. Gutbub, KO 308. 
	 106	 A. Gutbub, KO 312, 6.
	 107	 A. Gutbub, KO 312, 2-5.
	 108	 Côté sud de la paroi est. 
	 109	 A. Gutbub, KO 313, 2. Voir 
A. Gutbub, Textes fondamentaux, 
p. 289-290.
	 110	 Cf MKO 83, l. 1 : ḥtptyw m ỉȝt ỉmntt. 
Voir A. Gutbub, Textes fondamentaux, 
p. 274 (n).
	 111	 A. Gutbub, KO 320, 7. Pour 
tȝ-sṯȝw, voir aussi le linteau de la porte 

nord de la salle de l’Ennéade où Sobek 
est « le seigneur de tȝ-sṯȝw, le ba vénéra-
ble dont le corps est caché » et selon la 
colonne latérale, « le père des dieux, le 
ba sacré, venu à l’existence antérieure-
ment, ce grand qu’on ne connaît pas », 
A. Gutbub, KO 142, 10-11 ; 15. tȝ-sṯȝw 
pourrait être une variante de l’épithète 
bien courante tȝ-stỉ (cf. LGG III 772b, 
44), mais pourrait aussi être une variante 
de r-sṯȝw.
	 112	 A. Gutbub, KO 320, 11-12.

une libation à Sobek accompagné d’Hathor, dont les épithètes évoquent l’union des dieux 100. 
Dans l’offrande ankh-djed-ouas, la création d’Osiris est mentionnée 101. La série se termine par 
une offrande alimentaire aux Agathoi Daimones résidant dans la nécropole de Kom Ombo. 
Bien que le nom de Chedbeg ne soit pas explicitement utilisé par ces scènes, nous trouvons 
ici le trio de rites (libation/aliments/ankh-djed-ouas) qui évoque les thèmes de Chedbeg.

La salle des offrandes renferme également des références à la nécropole. Le premier registre 
se concentre sur le rituel alimentaire du temple. En effet, le roi, accompagné des dieux de 
l’autel 102, y apporte les offrandes aux différentes divinités du temple. Celles-ci ne sont pas 
organisées selon les triades, mais bien selon les thèmes théologiques du temple. Ainsi sur la 
paroi est, côté nord, Haroëris et Sobek se partagent l’offrande alimentaire. Sobek est « le grand 
ba, qui se donne antérieurement, le dieu vénérable qui est apparu en premier, celui du début 
des temps dit-on à son ka, on ne connaît pas son vrai nom 103 ». La présence des deux dieux 
pourrait évoquer l’union des dieux, thème certes lié à la nécropole 104, mais fournissant tout 
autant une explication à la présence des deux dieux dans le temple. La scène parallèle dédiée 
à Haroëris et Tasenetneferet pourrait dès lors matérialiser le mythe de Chou et Tefnout, autre 
point fort de la théologie de Kom Ombo 105. La seule scène qui mentionne explicitement la 
nécropole est une offrande alimentaire à Sobek et Hathor sur le deuxième registre de la paroi 
est (côté nord). Vu les paroles de Sobek dans la colonne latérale, il s’agit probablement d’une 
offrande-ʿȝbt 106. Les épithètes de Sobek sont détruites, mais Hathor est « la dame de Chedbeg, 
la mère-temet, qui crée les dieux, Khenmet, la grande auprès de Geb (…), vie et mort sont 
en accord avec leurs ordres 107 ». Ces épithètes décrivent clairement l’union de Sobek/Geb et 
Hathor/Nout dans la nécropole de Chedbeg. 

Cette interprétation est fortifiée par la scène parallèle qui ne conserve également que la 
figure d’Hathor 108. Cependant, selon la colonne latérale, le dieu qui la précède est « Heh, qui 
soulève le ciel-nenet, le très haut, qui hausse Nout, qui donne le souffle aux nez des dieux, le 
vent à ceux qui reposent (ḥtptyw) 109 ». La mention de Heh sous-entend que le dieu accompa
gnant Hathor est Haroëris/Chou. Le don du souffle de vie aux ḥtptyw pourrait décrire son 
action dans la nécropole lors de la fête de Chedbeg 110. 

Il n’est pas impossible que le troisième registre fasse également référence au rituel de Chedbeg. 
En effet, sur la paroi ouest, le roi apporte l’encens à Sobek appelé « le seigneur de tȝ-sṯȝw 111 ». 
Hathor y est « la première épouse royale du roi de Haute et Basse Égypte, Khenmet qui s’unit 
à son père, la grande protectrice qui frappe leurs ennemis 112 ». L’épithète de Khenmet rappelle 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le rituel de chedbeg aux mois de paophi et de pakhons	 321

	 113	 Pour cette offrande, voir A. Gutbub, 
Textes fondamentaux, p.  442-448 ; 
E. Winter, Untersuchungen zu den 
ägyptischen Tempelreliefs der griechisch-
römischen Zeit, Vienne, 1968, p. 69-102. 
	 114	 Voir supra. 
	 115	 MKO 609.
	 116	 Il s’agit des scènes MKO 598, 599, 
610, 611.
	 117	 MKO 437.
	 118	 La salle hypostyle contient éga-
lement une offrande ankh-djed-ouas 
que nous avons mise en relation avec 
Chedbeg, voir supra, MKO 469. 

	 119	 Pour A. Gutbub, Textes fondamen�
taux, p. 87 (b), il s’agit de la chambre 
de l’inondation par laquelle était intro-
duite l’eau pure ; voir aussi A. Gutbub, 
« Kom Ombo et son relief cultuel », 
BSFE 101, 1984, p. 23. Pour la proces-
sion des Nils sur les soubassements, voir 
J. Yoyotte, « Processions géographiques 
mentionnant le Fayoum et ses localités », 
BIFAO 61, 1962, p. 90-95. 
	 120	 MKO 605D, col. 3.
	 121	 MKO 624, pour cette offrande, 
voir A. Gutbub, Textes fondamentaux, 
p. 264-265.

	 122	 Cela ressort clairement des paroles 
du roi qui présente « la patte de nbḏ, 
l’ennemi de Rê ». Pour la tombe du dieu 
mort, les arbres sacrés et le khepech, voir 
P. Koemoth, « Bosquets, arbres sacrés 
et dieux guerriers », dans W. Clarysse, 
A. Schoors, H. Willems (éd.), Egyp�
tian Religion: The Last Thousand Years, 
Studies Dedicated to the Memory of Jan 
Quaegebeur, I, OLA 84, 1998, p. 653.
	 123	 Voir supra, MKO 596. Le bandeau 
sous la scène MKO 624 mentionne éga-
lement les fêtes du dieu. 

celle d’Hathor « auprès de Geb » dans l’offrande alimentaire au deuxième registre. Cependant, 
le fait qu’elle détruise « leurs » ennemis signifie qu’elle agit aussi bien en tant qu’Isis pour son 
frère Osiris qu’en tant qu’Hathor pour son père Rê. Ceci évoque clairement les dieux de 
Chedbeg et leurs actions. 

5.  La nécropole de Chedbeg et le rituel de substitution

Dans la salle médiane, une offrande ankh-djed-ouas est dédiée à Osiris accompagné d’Isis et 
Nephthys. Les épithètes et les paroles des protagonistes sont conformes aux idées de l’offrande 113, 
mais les épithètes des deux sœurs les associent à l’union des dieux et à la création d’Osiris. Il 
est donc probable que la scène, tout comme l’offrande ankh-djed-ouas sur les colonnes de la 
cour et sur les parois de la salle hypostyle, renvoie aux rites de Chedbeg. Rappelons que sur 
le soubassement de la paroi ouest de la salle médiane se trouve l’hymne de la boisson-menou 
surmonté d’une offrande de sistres à Hathor, évoquant peut-être la fête de l’Ivresse et le rite 
d’Hathor pour son père Rê 114. 

Une autre scène de la salle peut être rattachée aux fêtes de la nécropole. Au premier registre 
de la paroi est, l’offrande alimentaire 115 semble être l’aboutissement du rituel de fondation 
dont les scènes ornent les différentes parois de la salle 116. Cependant, sur la colonne latérale, 
le roi déclare apporter une offrande-ʿȝbt telle qu’on en a plus vue depuis le temps des ancêtres, 
la plaçant devant le dieu « lors du deuxième mois d’akhet, jour 3 ». Il ne fait aucun doute que 
nous avons ici une évocation de la fête de Paophi. A. Gutbub avait déjà mis en relation cette 
offrande-ʿȝbt avec celle de la salle hypostyle 117 qui rattache Sobek à st-ḏsrt 118. Cependant, il est 
possible de voir dans l’offrande-ʿȝbt de la salle médiane le prolongement du couloir nord-sud 
qui relie cette salle au premier déambulatoire du temple 119. La décoration de la porte nord du 
couloir mentionne en effet que le dieu y passe lors de sa fête 120. La scène sur le pied-droit est 
de la porte 121 présente Sobek recevant la patte-khepech, symbolisant simultanément le glaive-
khepech avec lequel le dieu obtient la victoire sur ses ennemis et les membres déchiquetés de 
ces mêmes ennemis 122. Cette offrande est explicitement mentionnée par le calendrier lors du 
8e jour de la fête de Pakhons 123. Sur une colonne de la salle hypostyle, le khepech est offert à 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 322	 rené preys

	 124	 MKO 293 ; voir la restitution par 
A. Gutbub, Textes fondamentaux, p. 98, 
et le bandeau de la colonne MKO 294B. 
Pour le lien entre l’offrande du khepech et 
la fête de la nécropole, voir par exemple 
Deir el-Chelouit III, 128 où l’arme est 
offerte à Montou qui parcourt Djedem 
pour apporter les offrandes aux enfants 
de Rê (Pour Djedem, voir J.-Cl. Grenier, 
« Djedem dans les textes du temple de 
Tôd », dans Hommages à Serge Sauneron, 
I, BdE 81, 1979, p. 381-389). Voir aussi le 
massacre du taureau et la présentation de 
la patte-khepech lors de la fête d’Epiphi 

à Edfou, M. Alliot, Le culte d’Horus 
à Edfou au temps des Ptolémées, BdE 20, 
1954, p. 253. 
	 125	 MKO 626.
	 126	 MKO 625.
	 127	 A. Gutbub, Textes fondamentaux, 
p. 492 ; R. Herbin, « La renaissance 
d’Osiris au temple d’Opet », RdE 54, 
2003, p. 71, p. 101-102.
	 128	 Cl. Traunecker, Coptos, OLA 43, 
1992, p. 356-357.
	 129	 A. Gutbub, Textes fondamentaux, 
p. 317 (f ).
	 130	 MKO 629.

	 131	 MKO 629 col. 3.
	 132	 Remarquons que par l’association 
de la libation du couloir, de l’offrande-

ʿȝbt et de l’offrande ankh-djed-ouas de la 
salle, nous retrouvons ici le trio de rites 
lié aux célébrations de Chedbeg. 
	 133	 MKO 924. 
	 134	 MKO 921.
	 135	 Pour cette forme de Sobek, voir 
A.  Gutbub, Textes fondamentaux, 
p. 237 (c).
	 136	 Pour Khonsou, Geb et Sobek, voir 
Cl. Traunecker, Coptos, OLA 43, 1992, 
p. 351-355.

Haroëris, le dieu « qui veille sur Chedbeg 124 ». Sur le pied-droit ouest 125, Khonsou reçoit une 
offrande alimentaire. Le bandeau mentionne le massacre d’Apophis qui selon le même calen-
drier aurait lieu le 5e jour de la fête de Pakhons. 

Dans le couloir se situe une libation à Osiris et Isis (?) 126. Malheureusement, la partie supé-
rieure de la scène a disparu, nous privant des épithètes des divinités. La colonne latérale de la 
scène mentionne cependant l’apparition d’Osiris en tant qu’Orion, évoquant ainsi la création 
du dieu 127. Le rituel de libation exécuté à l’aide de deux aiguières versant l’eau sur une table 
d’offrandes suggère à lui seul un lien avec le culte funéraire des dieux 128. Cela est confirmé 
par le bandeau sous la scène qui mentionne Sobek (ʿẖmw šps) protégeant les dieux, reposant 
auprès de son père et de sa mère. La seconde ligne mentionne « leur fils Osiris » probablement 
dans le contexte de la création de ce dieu 129. Cette mention est suivie de la présence des deux 
sœurs aux côtés de leur frère. Le texte se termine par une offrande ankh-djed-ouas confirmant 
le lien entre cette offrande et la fête de Chedbeg. Sur le montant intérieur de la porte sud du 
couloir, Sobek est invoqué en tant que Seigneur de Taset 130. Il est caractérisé comme dieu 
primordial caché, « le sacré de forme dans la place sacrée (st-ḏsrt) ». La grande offrande-ʿȝbt y 
est mentionnée dans le contexte des fêtes 131. 

En somme, les textes et les scènes du couloir et de ses portes ne laissent aucun doute que 
Sobek empruntait le couloir lors de la célébration des fêtes de Chedbeg, aussi bien lors de 
la fête de Paophi, évoquée par l’union des dieux et la création d’Osiris, que lors de la fête de 
Pakhons, évoquée par l’offrande du khepech et le rite du massacre d’Apophis. L’offrande-ʿȝbt 
dans la salle médiane n’est que le point final de ce développement 132. Cependant, nous avons 
également remarqué des mentions récurrentes sur les portes axiales du temple de sorte que 
l’on peut supposer qu’Haroëris quittait le temple de Kom Ombo par la grande porte afin de 
se diriger vers Chedbeg. On peut dès lors se poser la question quant à la signification et à 
l’utilité du couloir menant vers le déambulatoire. 

La réponse semble se trouver dans les salles méridionales auxquelles le déambulatoire 
donne accès. La chambre 22 est dédiée à Sobek, comme le montre la scène de la paroi du 
fond où le roi offre Maât à Sobek/Rê accompagné d’Hathor/Nout 133. Sur la paroi sud, le roi 
offre les tissus à Sobek 134, seigneur de la couleur 135, accompagné du dieu-fils Khonsou 136. La 
présence de celui-ci, identifié à la lune durant ses différentes phases, ne fait qu’accentuer le 
caractère caché du dieu principal, tel qu’il est développé dans la colonne latérale. Cet aspect 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


le rituel de chedbeg aux mois de paophi et de pakhons	 323

	 137	 MKO 922.
	 138	 MKO 925.
	 139	 MKO 926.
	 140	 MKO 927.
	 141	 MKO 928.

	 142	 MKO 929.
	 143	 MKO 931. Les textes de cette scène 
n’ont pas été gravés.
	 144	 MKO 930.
	 145	 MKO 625.

	 146	 Voir MKO 5 où Osiris est « celui 
dont le corps est créé dans le per-heken, 
celui dont la statue est sacrée à Chedbeg » 
(nbỉ ḥ�w.f m pr-ḥkn ḏsr štȝ.f m šdbg).

est repris dans le rite mȝȝ-nṯr suivant 137 où Sobek, seigneur de Taset, est celui dont la forme 
est sacrée à Chedbeg (ḏsr sštȝ.f m šdbg). C’est l’occasion pour le roi de déclarer qu’il est en état 
de voir le dieu dans sa forme sacrée et cachée dans la nécropole. Hathor, dame de Chedbeg, 
accompagne Sobek. Elle est identifiée à Isis, exécutant la libation pour son père Rê dans la 
place sacrée (st-ḏsrt) tous les dix jours. Elle confirme ainsi que l’action du roi se déroule dans 
la nécropole. La paroi est se termine par une grande offrande-ʿȝbt à Geb et Nout. Cette scène 
présente l’offrande alimentaire comme l’acte central du culte de Sobek, identifié à Geb. Sur la 
paroi ouest apparaît la triade d’Haroëris à laquelle le roi apporte les deux yeux-oudjat 138. Elle 
rend présent Haroëris en tant qu’exécuteur du rite.

Différents aspects de la fête de Chedbeg sont évoqués par la décoration de la chambre 22. 
L’offrande du tissu et le rite mȝȝ-nṯr permettent de développer l’aspect caché du dieu de la 
nécropole. La présence de Geb et Nout évoque l’identification entre Geb et Sobek et entre 
Nout et Hathor. Tandis que les bandeaux déclarent que la salle fut construite pour Sobek 139, la 
présence d’Haroëris/Chou et de Tasenetneferet/Tefnout permet de suggérer l’union des dieux, 
bien qu’aucun texte n’en fasse explicitement mention. Il s’agit donc bien du culte exécuté par 
Haroëris/Chou pour son fils Sobek/Geb. La présence d’Hathor exécutant le rituel décadaire 
pour son père Rê permet également d’identifier Sobek à Rê, autre résidant important de 
Chedbeg. Cette identification est renforcée par l’offrande de Maât à Sobek-Rê qui occupe le 
fond de la chapelle. Ici encore, Hathor/Nout n’apparaît pas comme l’épouse du dieu, mais 
comme la mère, celle qui a mis au monde les dieux. 

Dans la chambre 23, la reine offre le collier-bb à Hathor et au dieu fils 140. Ensuite le 
roi offre le vin à Haroëris de Qous et à Heqet, la déesse mère 141. Finalement le roi offre le 
ankh-djed-ouas à Osiris et Isis 142. Sur la paroi ouest, le roi offre l’antyou à Haroëris accompagné 
de Chou et d’une déesse non identifiée 143. Sur la paroi nord, le roi présente l’onguent à Sobek, 
accompagné de Nephthys 144. L’offrande d’onguent à Sobek sur la paroi du fond de la chambre 
montre clairement que cette chambre lui est également dédiée. Dans la colonne latérale son 
aspect caché est de nouveau développé dans le cadre de Chedbeg (ḫntỉ.f štȝ m šdbg). Mais le 
contexte est clairement différent de celui de la chambre 22. La présence de Nephthys en tant 
que protectrice nous transporte dans un contexte osirien. En effet, l’absence du thème osirien 
dans la chambre 22 est compensée par sa présence dans la chambre 23. Cela est d’abord indi-
qué par Haroëris de Qous qui se présente comme le protecteur de son père, mais surtout par 
l’offrande ankh-djed-ouas à Osiris. L’offrande dédiée à Osiris évoque la même offrande dans la 
salle médiane du temple, mais la colonne latérale de la scène qui évoque l’apparition d’Osiris 
en tant qu’Orion permet de lier la scène à la libation 145 du couloir entre la salle médiane et le 
déambulatoire. Heureusement, la colonne latérale de la scène de la chambre 23 est parfaite-
ment conservée. Elle débute par la mention du per-heken, lieu de naissance d’Osiris 146. Elle 
se termine avec la mention d’Isis et Nephthys qui sont à sa suite, tout comme sur le bandeau 
sous la scène du couloir. Cette présence féminine autour du dieu est mise en image par deux 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 324	 rené preys

	 147	 MKO 632-936.
	 148	 Une nécropole de l’époque gréco-
romaine aurait été fouillée dans les 
alentours du temple, mais aucune don-
née n’en a été publiée, voir J. Leclant, 
« Fouilles et travaux en Égypte et au 

Soudan 1979-1980 », Orientalia 51, 1982, 
p. 87. Elle se trouvait à l’est du temple et 
contenait une tombe avec des momies 
de crocodiles (Je remercie Peter Dils 
d’avoir attiré mon attention sur cette 
information). 

	 149	 Pour la notion de culte de subs-
titution, voir Cl. Traunecker, « Un 
exemple de rite de substitution : une 
stèle de Nectanébo Ier », Karnak VII, 
1983, p. 339-354.

scènes de la chambre – Sobek protégé par Nephthys et Osiris protégé par Isis – qui permettent, 
de plus, d’identifier Sobek et Osiris comme les deux divinités de Chedbeg. Ainsi, l’union des 
dieux, évoquée dans la chambre 22, a mené à la création d’Osiris accompagné de ses sœurs 
dans la chambre 23. 

Les textes des scènes de la chambre 24 n’ont jamais été gravés 147. La présence d’Haroëris 
sur la paroi du fond suggère peut-être que la chambre aurait dû développer le rôle joué par ce 
dieu lors de la fête de Chedbeg. 

Le calendrier dans la salle médiane mentionne, pour la fête de Pakhons, que le dieu se dirige 
vers Chedbeg pour se reposer dans la chetyt qui est « au sud-est de cet endroit ». Il est possible 
d’utiliser cette information afin de retrouver l’emplacement de la nécropole de Chedbeg 148. 
Mais il faut également constater que les chambres du déambulatoire se trouvent exactement au 
sud-est du temple principal. Ne serait-il dès lors pas possible de considérer les chambres sud-est 
comme la chetyt « de substitution 149 » ? Ainsi, les scènes de la salle médiane, du couloir sud et 
des chambres sud-est traceraient le trajet parcouru par le dieu tous les dix jours afin d’exécuter 
le rituel de Chedbeg sans nécessairement se déplacer physiquement vers la nécropole.

6.  Conclusion

Tout comme la majeure partie des centres religieux de l’Égypte, Kom Ombo possédait une 
fête de la nécropole où un dieu mort recevait le culte de la part d’un dieu vivant. Généralement, 
le fils vivant visitait le père défunt. Ce dernier était le plus souvent Osiris, tandis que le fils était 
Horus ou un dieu qui s’identifiait à lui tel le dieu Min. À Karnak, les deux entités n’étaient 
finalement que deux aspects du même dieu Amon. À Dendera et Edfou, c’était la fille Hathor 
qui visitait son père Rê. 

La caractéristique de la théologie de Kom Ombo est que, pendant la fête de Paophi, le 
père Haroëris/Chou visitait son fils Sobek/Geb. Cela ne signifie nullement que la structure 
plus courante n’était pas envisagée. L’identification de Sobek à Osiris permettait d’identifier le 
visiteur à Horus. D’autre part, l’identification de Sobek à Rê permettait d’introduire la figure 
d’Hathor/Isis exécutant en même temps le rite pour son père et pour son frère Osiris tous les 
dix jours. Étant dans l’incapacité de se diriger tous les dix jours vers la nécropole, les prêtres 
ont substitué trois chapelles à la nécropole afin d’exécuter le rite décadaire à l’intérieur du 
temple en attendant les mois de Paophi et de Pakhons, quand la procession vers la nécropole 
avait lieu en grande pompe. 

La fête de Chedbeg impliquait différents acteurs, identifiés les uns aux autres, assemblés 
selon divers liens généalogiques. Ainsi, un rituel tout puissant était créé qui devait encourager 
le dieu crocodile, caché à Chedbeg, à garantir la prospérité de l’Égypte. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 108 (2008), p. 309-324    René Preys
Le rituel de Chedbeg aux mois de Paophi et de Pakhons.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

