
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 106 (2006), p. 171-182

Elka Koleva-Ivanov

L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 106 - 2006

elka koleva-ivanov

Bien connu dès l’Ancien Empire dans les « charmes d’eau », le rôle du pâtre dans les textes 
magiques du Nouvel Empire n’a jusqu’à présent fait l’objet d’aucune étude spécifique 1. 
Pourtant, il se présente comme l’un des personnages les plus énigmatiques de la littérature 

magique néo-égyptienne. Deux expressions égyptiennes désignent habituellement le pâtre 2 : 
mnjw 3, dont les deux graphies principales sont  et  4, et nr 5 . Mnjw et nr 
se rapportent au gardien d’un troupeau en général. Cependant, les textes précisent souvent 
la nature du bétail qui est sous la garde du pâtre : mnjw ʿnḫ.w « chevrier 6 », mnjw jḥ.w 7 ou 
nr jḥ.w 8 « bouvier », mnjw ḥtr « gardien de chevaux 9 », etc. Mnjw est utilisé également pour 
désigner le roi ou une divinité comme « berger de l’humanité 10 ».

L’auteur souhaite remercier le Pr Pascal 
Vernus, Sylvie Donnat, Emmanuel 
Jambon et Dominique Lefèvre pour 
leur aide précieuse.
	 1	 La place du pâtre dans la littérature 
magique est étudiée par R. K. Ritner, 
The Mechanics of Ancient Egyptian Magi-
cal Practice, SAOC 54, 1993, p. 220-233. 
Cependant, l’auteur ne prend pas en 
compte les textes néo-égyptiens. Sur 
l’image du pâtre en général, cf. W. Helck, 
« Hirt », LÄ II, 1977, col. 1220-1223.
	 2	 On rencontre également les ter-
mes sȜw nr.w « le gardien des bovins », 

cf. infra, n. 26 ; ʿwtj « porteur du bâton 
du berger, berger », AnLex 77.0592 ; 
ḥw « pâtre », Wb III, 49, 10-11 ; ḥȜtj-ḫȜ 
« pâtre », Wb III, 219, 9.
	 3	 Wb II, 74 bas-75, 10 ; AnLex 77.1718 ; 
78.1720 ; 79.1210.
	 4	 Cette graphie peut être confon-
due avec celle de sȜw « gardien » 

 , Wb III, 418, 1-4. Sur ce thème, 
cf. A. H. Gardiner, « The Egyptian 
Word for ‘Herdsman’, and Co », ZÄS 42, 
1905, p. 116-123. Comparer avec sȜw nr.w 
« le gardien des bovins », cf. infra, n. 26.

	 5	 Wb II, 279, 1-5. AnLex 77.2130 ; 
78.2141. Le terme vient du verbe nrj 
« garder, protéger », Wb II, 278, 15-17.
	 6	 Exemple dans Chr. Zivie, Giza 
au deuxième millénaire, BdE 70, 1976, 
p. 232 D ; aussi dans G. A. Gaballa, 
The Memphite Tomb Chapel of Mose, 
Warminster, 1977, pl. LXI, N 20. 
	 7	 Cf. KRI II, 813, 2.
	 8	 Wb II, 279, 2-4.
	 9	 Cf. KRI II, 463, 12.
	 10	 Sur ces épithètes royales et divi-
nes, cf. LGG III, 296c-298b ; cf. aussi 
AnLex 77.1718 ; 78.1720 ; 79.1210. 

L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques 
du Nouvel Empire

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 172	 elka koleva-ivanov

Le pâtre est souvent associé aux textes de protection contre les dangers aquatiques appelés 
« charmes d’eau 11 ». Les scènes de traversée du marais par le troupeau dans les mastabas de 
l’Ancien Empire et dans quelques tombes du Moyen Empire présentent ainsi les pasteurs 
dans leur rôle de protecteurs du bétail contre les dangers du Nil 12. Ils sont souvent représentés 
la main tendue sur l’eau et l’index pointé, geste dont la signification apotropaïque est bien 
connue 13. Les scènes de traversée du bétail sont systématiquement accompagnées d’une formule 
magique récitée par les pâtres afin de « repousser la mort, repousser le crocodile par le pâtre » 
(ḫsf mwt ḫsf msḥ jn mnjw) 14.

Cette même image se retrouve au Moyen Empire, dans le conte du « Pâtre qui vit une 
déesse 15 » qui comporte également un charme d’eau 16 pour se préserver des dangers du Nil. Les 
pâtres qui le récitent lors de la traversée du canal par le troupeau y sont explicitement nommés 
rḫ-jḫ.t « ceux qui sont instruits de connaissances (magiques) », qualificatif se rapportant aux 
sages et aux savants dans les textes littéraires 17.

	 11	 En égyptien ḥsw-mw (Wb III, 160, 
2), aussi sḥs-m-mw (P. magique Harris, 
ro VI, 10 et L. Kákosy, « Fragmente eines 
unpublizierten magischen Textes in Bu-
dapest », ZÄS 117, 1990, p. 148, col. D1, 3). 
Sur ce sujet, cf. aussi R. K. Ritner, op. cit., 
p. 48, n. 229 avec bibliographie. 
	 12	 Sur l’ensemble de ces scènes, cf. 
P. Montet, Les scènes de la vie privée dans 
les tombeaux égyptiens de l’Ancien Empire, 
Strasbourg, Paris, 1925, p. 66-73 avec 
bibliographie. Également, J. Vandier, 
Manuel d’archéologie égyptienne, tome V, 
Bas-reliefs et peintures . Scènes de la vie quo-
tidienne, Paris, 1969, p. 96-128. Cf. aussi 
R.K. Ritner, op. cit., p. 225-229.
	 13	 Sur ce thème, cf. B. Dominicus, 
Gesten und Gebärden in Darstellungen 
des Alten und Mittleren Reiches, SAGA 10, 
1994, p. 131-143. Cf. la scène de la tombe 
de Ti dans H. Wild, Le tombeau de Ti, 
fasc. II . La chapelle, MIFAO 65/2, 1953, 
pl. 124 où la représentation est explicitée 
par le texte : nr jḥ.w pw ʿ⸗k ḥr mw « Ce 
bouvier ! Ta main sur l’eau ! » Comparer 
également avec J. Capart, Une rue de 
tombeaux à Saqqarah, vol. 2, Bruxelles, 
1907, pl. 27-30. Sur la symbolique de 
ce geste, cf. J. R. Ogdon, « Studies in 
Ancient Egyptian Magical Thought, I : 
The Hand and The Seal », DiscEg 1, 1985, 
p. 27-34. Cf. aussi H. Müller, « Darstel-
lungen von Gebärden auf Denkmälern 
des Alten Reiches », MDAIK 7, 1937, 
p. 57-118. Ce geste de protection est 
attesté dans d’autres types de scènes de 
la vie quotidienne, cf. la tombe de Ti 
dans H. Wild, op. cit., pl. 124 où, dans 

la scène de l’accouchement d’un veau, le 
pâtre le montre du doigt. Cette représen-
tation est accompagnée de l’énoncé-titre : 
sȜw pw « c’est la protection ». Le même 
geste apotropaïque est attesté également 
dans les scènes de pêche, cf. la tombe 
de Ḏḥwty-nḫt dans F. Ll. Griffith, P. E. 
Newberry, El Bersheh, vol. II, ASE 4, 
1895, p. 20 où on lit : prj ʿ⸗k wḥʿ wȜḏ 
« Sors (= étends) ta main, prospère 
pêcheur ! ». Comparer également avec 
P. magique Harris, ro VI, 6-7 : ḏbʿ n pȜ 
77 n nṯr.w m jr.t⸗k « le doigt des 77 dieux 
est dans ton (= le crocodile) œil ! »
	 14	 Cf. C. R. Lepsius, Denkmäler aus 
Aegypten und Aethiophien : Ergänzungs-
band, Leipzig, 1913, pl. 11. Cf. aussi 
J. Capart, op. cit., pl. 27. Sur le « charme 
d’eau », cf. P. Montet, op. cit., p. 69-70. 
Voir aussi A. Erman, Reden, Rufe und 
Lieder auf Gräberbildern des Alten Reiches, 
Berlin, 1919, p. 29-31. Traductions dans 
R. K. Ritner, op. cit., p. 227 et J. F. 
Borghouts, Ancient Egyptian Magical 
Texts, NISABA 9, 1978, no 122, p. 83.
	 15	 Il s’agit du P. Berlin 3024 publié 
par A. H. Gardiner, Die Erzählung 
des Sinuhe und die Hirtengeschichte, dans 
Literarische Texte des Mittleren Reiches, 
II, Leipzig, 1909, pl. 16 a et 17 a. Pour 
les différentes traductions et études du 
conte, cf. L. D. Morenz, Beiträge zur 
Schriftlichkeitskultur im Mittleren Reich 
und in der 2. Zwischenzeit, AÄT 29, 1996, 
p. 124-141 ; id., « Literature as a Construc-
tion of the Past in the Middle Kingdom », 
dans W. J. Tait (éd.), Never Had the 
Like Occurred ; Egypt’s View of its Past ; 

Encounters with Ancient Egypt, Londres, 
2003, p. 101-117 ; R. B. Parkinson, The 
Tale of Sinuhe and Other Ancient Egyp-
tian Poems 1940-1640 BC, Oxford, 1999, 
p. 287-288 ; id., « Teachings, discourses 
and Tales from the Middle Kingdom », 
dans S. Quirke (éd.), Middle Kingdom 
Studies, New Malden, 1991, p. 91-122 ; 
H. Goedicke, « The Story of the Herds-
man », ChronEg 44, 1970, p. 244-266 ; 
J. R. Ogdon, « A Hitherto Unrecog-
nised Metaphor of Death in Papyrus 
Berlin 3024 », GM 100, 1987, p. 73-80. 
Sur le parallèle avec le CT spell 836, 
cf. M. Gilula, « Hirtengeschichte 17-22 
= CT 36m-r », GM 29, 1978, p. 21-22 ; 
J. R. Ogdon, « CT VII, 36i-r = Spell 
836 », GM 58, 1982, p. 59-64 ; id., « Re-
turn to Coffin Texts Spell 836 and the 
Hirtengeschichte », Cahiers caribéens 
d’égyptologie 6, 2004, p. 117-135. Cf. aussi 
R. Drenkhahn, « Hirtengeschichte », 
LÄ II, 1977, col. 1223-1224.
	 16	 Lignes 15-22.
	 17	 Ligne 12. Rḫ-jḫ.t signifie aussi « le 
sage, le savant » : Wb II, 445, cf. 443, 28-31 ; 
AnLex 77.2408 ; 78.2424 ; 79.1776. Sur ce 
terme, cf. H. Brunner, « Die ‘Weisen’, 
ihre ‘Lehren’ und ‘Prophezeiungen’ in 
altägyptischer Sicht », ZÄS 93, 1966, 
p. 29-35. Cf. aussi L. D. Morenz, Bei-
träge zur Schriftlichkeitskultur, p. 142-143 
et R. K. Ritner, op. cit., p. 230, n. 1061 
avec bibliographie. Comparer aussi avec 
tȜ rḫ.t « la savante » de Deir el-Médineh, 
cf. D. Karl, « Funktion und Bedeutung 
einer weisen Frau im alten Ägypten », 
SÄK 28, 2000, p. 131-160.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du nouvel empire	 173

L’importance du pâtre en tant que protecteur est également confirmée par une petite 
amulette trouvée parmi les archives du Ramesseum datant de la XIIe dynastie 18. Il s’agit d’une 
statuette apotropaïque en ivoire qui représente un pâtre portant un veau sur son dos. Cette 
figure rappelle fortement une scène de la tombe de Ti 19 dans laquelle le pâtre aide le jeune 
animal à traverser le gué en le portant. De telles statuettes magiques représentant le « bon 
berger » sont attestées également à l’époque gréco-romaine 20.

Mis à part les « charmes d’eau », le pâtre apparaît également dans d’autres types de formules 
magiques. Au Moyen Empire, on le trouve dans un texte pour la protection des yeux 21 où il 
est la victime de la plante hdn 22, cause d’une maladie ophtalmique.

Dans les textes magiques du Nouvel Empire, l’image du pâtre présente plusieurs aspects 
nouveaux. On assiste à cette époque à un développement significatif du personnage. On 
connaît actuellement cinq formules le concernant. Trois de ces formules (P. Chester Beatty VII, 
ro 5, 5-6, 2 ; P. Turin 1993, vo 3, 6-10 ; P. Turin 1993, vo 3, 10-4, 1) sont des charmes contre le 
venin (mtw.t) et les deux autres (P. magique Harris, sections X et Y), des incantations contre 
les animaux dangereux du désert. À la différence des « charmes d’eau », où le pâtre est à la fois 
l’auteur de la conjuration et celui qui agit contre le danger, dans ces textes, il est seulement un 
des acteurs de la formule magique : il peut y être la victime du mal aussi bien que le guérisseur. 
Désignant un homme du commun dans les « charmes d’eau », le terme « pâtre » apparaît parfois 
dans les textes magiques ramessides comme une épithète derrière laquelle se cache une divinité, 
le plus souvent le dieu Horus. Les liens qui s’établissent entre Horus et le pâtre dans ces textes 
magiques sont multiples. Ils découlent des fonctions apotropaïques des deux personnages.

Les textes

La formule la plus obscure parmi les textes du Nouvel Empire est celle du P. Chester 
Beatty VII. Elle fait partie d’un recueil de charmes magiques destinés à écarter les scorpions 
et le venin. Dans ce texte, l’étude du personnage que l’on identifie comme « pâtre » est assez 
problématique. 

P. Chester Beatty VII, r o 5, 5-6, 2

	 Bibliographie
A. H. Gardiner, Chester Beatty Gift, Hieratic Papyri in the British Museum, vol. III, Londres, 1935, I, 

p. 59, II, pl. 34-35.
J. F. Borghouts, Ancient Egyptian Magical Texts, NISABA 9, Leyde, 1978, no 86, p. 55-56.

	 18	 Cf. J. E . Quibell, The Ramesseum, 
BSAE 2 (1), 1898, pl. 2, fig. 1-2. 
	 19	 Cf. H. Wild, op. cit., pl. 114.
	 20	 Statuette Berlin 14852 et 14866, 
cf. A. Erman, Die Religion der Ägypter, 
2e éd., Berlin, New York, 2001, p. 413, 
fig. 177.

	 21	 Il s’agit du P. Turin 54003, vo 11-14, 
cf. A. Roccati, Papiro ieratico no 54003. 
Estratti magici e rituali del Medio Regno, 
Turin, 1970, p. 34-35.

	 22	 Sur cette plante, cf. J.-Cl. Goyon, 
« Une identification possible de la plante 
hdn des anciens Égyptiens », dans 
Studien Westendorf, Göttingen, 1984, 
p. 241-250.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 174	 elka koleva-ivanov

	 Traduction
[5,5] k.t					     Autre :
nr [5,6] Rʿ m-ẖ⟦nw⟧ kȜr			   Rê est terrifié à [l’intérieur] de la chapelle 
ḥr ḫnms⸗f sȜw nr.w				    à cause de son ami le gardien des bovins
ḥwy ḥr ḫȜd⸗f					     qui a été frappé par son pain (litt. pâte) 
sḫy ḥr mw⸗f w(Ȝ)ḏ				    qui a été battu par son eau fraîche (?) 23.
[5,7] ḏd⸗f wȜ.t ⟦...⟧⸗tj				   Il dit : « Le chemin est […],
wjȜ mnj.w ḥr jȜ.t ʿȜ.t nt sjn			   la barque est accostée au grand champ d’argile
nn sb.wt ḥr⸗s					     où il n’y a pas de joncs.
jn m(j) n⸗j bkȜt [5,8] nt sw.t			  Apporte-moi donc une pousse de roseau
šnʿ⸗j mtw.t jmy.t ḥʿ.w⸗k			   (pour que) je retourne le venin qui est dans ton corps
swȜt⸗s jmy.t ʿ.wt⸗k				    et qu’elle … 24 ce qui se trouve dans tes membres,
r jj.t sȜ s rḫ rn⸗f				    jusqu’à ce que vienne l’homme bien né qui connaît son nom, 
ntf šd⸗f n⸗k st					    c’est lui qui le conjurera pour toi 25. »
[6,1] ḏd⸗tw r(Ȝ) pn ḥr bkȜt nt sw.t		  On récitera cette formule sur une pousse de roseau

jwḥ m ḥsȜ n ʿwȜy.t				    humectée avec du lait fermenté,
sš⸗tj ḥr jȜbj					     qui sera enroulée sur la main gauche,
jr [6,2] m ṯs.wt 7				    faite en sept nœuds,
dj⸗tj r r(Ȝ) n dmw				    et qui sera portée vers la bouche du blessé.
ḏd⸗tw r(Ȝ) pn tnw ⟦...⟧ nb			   On récitera cette formule chaque […] tous.

	 Commentaire
Dans ce charme l’image du pâtre est assez énigmatique. Il est désigné par le terme sȜw nr.w 

 le « gardien des bovins » dont l’utilisation est très rare 26. L’emploi de 
nr.w dans ce contexte vise probablement à créer un jeu de mots avec nr Rʿ. Le terme sȜw peut 
être confondu avec mnjw , mais la présence du Ȝ confirme notre première lecture 27. Ainsi, 
ce personnage appelé le « gardien des bovins » peut être compris de deux façons différentes. 
D’une part, il peut désigner tout simplement l’homme bouvier. D’un autre côté, on peut y 
voir également une épithète divine qui se rapporterait à un dieu dans son rôle de « gardien 

	 23	 Selon A. H. Gardiner, HPBM III, 
p. 59, n. 7, le gardien des bovins a été 
empoisonné à travers sa nourriture.
	 24	 Le terme  swȜt  est inconnu. 
Cf. AnLex 77.3434. J. F. Borghouts, 
op.cit., p. 56 propose la lecture swȜ⸗s et 
traduit par « that it may dispel ». 
	 25	 Cette phrase pose plusieurs pro-
blèmes de compréhension quant aux 
deux pronoms suffixes ⸗f. En ce qui 
concerne le ⸗f dans l’expression rn⸗f, 
J. F. Borghouts, op. cit., p. 56, n. 210, 
propose d’y voir le gardien des bovidés. 
Ce serait donc Horus, qui connaît le 
nom du pâtre, qui ferait la conjura-
tion. On peut également voir dans le 

pronom ⸗f une erreur pour le pronom 
féminin ⸗s qui se rapporterait au venin 
(mtw.t). Dans ce cas, l’homme bien né 
qui connaît le nom du venin, le conju-
rera afin de guérir le gardien des bovins. 
Sur l’importance de connaître le nom du 
danger, cf. P. Vernus, « Name », LÄ IV, 
1980, col. 320-326. Comparer aussi avec 
le P. Genève MAH 15274, ro III, 9-VI, 
8 où chaque couplet commence par 
j ʿḥʿ ṯ(w) tȜ mtw.t gm⸗j rn⸗t r jnwj⸗t 
« Ô lève-toi, venin, j’ai trouvé ton nom 
selon ton aspect ! », cf. A. Massart, « The 
Egyptian Geneva Papyrus MAH 15274 », 
MDAIK 15, 1957, p. 172-185. Quant au 
pronom ⸗f dans l’expression šd⸗f, selon 

A. H. Gardiner, HPBM III, p. 59, n. 11, 
qui traduit la phrase par : « until comes 
the son of a man who knows his name. 
He will conjure it (?) for thee. », son 
utilisation dans l’expression šdj n « réciter, 
conjurer pour » est inhabituelle.
	 26	 Cf. AnLex 78.3274 et LGG VI, 130 a. 
Cf. aussi Wb III, 418, 1-4. En ce qui 
concerne le terme sȜw « gardien » (Wb III, 
418, 1-4 ; AnLex 77.3319, 78.3274, 79.2394), 
il n’est pas rare de le trouver en relation 
avec certains animaux, comme sȜw ʿ ḫ.w 
« gardien d’oiseaux » (AnLex 79.2394).
	 27	 Cf. supra, n. 4.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du nouvel empire	 175

du troupeau humain 28 ». Cette divinité proche de Rê serait donc empoisonnée par le venin. 
Le thème du dieu victime du venin est, en effet, bien connu dans les textes magiques 29. Dieu 
ou humain, la formule du P. Chester Beatty VII est la seule qui présente le pâtre comme ami 
de Rê.

Les autres textes sont plus explicites quant au rôle du pâtre dans la magie égyptienne. 
Les deux formules du P. Turin 1993, verso, font également partie d’un recueil d’incantations 

contre le venin. Elles forment un ensemble homogène au sein du papyrus et sont aussi attestées 
sur l’O. DM 1048 30. Les personnages principaux des deux textes sont Horus et le mnjw, ce 
dernier désignant plutôt une divinité que l’homme bouvier.

P. Turin 1993, vo 3, 6-10 = P. Turin P/ R 135, 6-10

	 Bibliographie
W. Pleyte, F. Rossi, Papyrus de Turin, Leyde, 1869-1876, pl. 135.
J. F. Borghouts, Ancient Egyptian Magical Texts, NISABA 9, Leyde, 1978, no 92, p. 69.

	 Traduction
[6] k.t							      Autre.
psḥ Ḥr psḥ Ḥr pȜ ⟦...⟧ Ȝḥ.t (?)			   Horus a été piqué, Horus a été piqué le […] champ (?)  31 !
psḥ Ḥr psḥ Ḥr m p.t rsy ḥnʿ p.t mḥtt		  Horus a été piqué, Horus a été piqué  
							       dans le ciel méridional et dans le ciel septentrional !

	 28	 Sur le dieu « bon berger » qui prend 
soin de son bétail qui est l’humanité, 
cf. J. Assmann, Egyptian Solar Religion 
in the New Kingdom, Londres, New York, 
1995, p. 86-87 ; J. Zandee, Der Amun-
hymnus des Papyrus Leiden I 344, verso, 
vol. 1, CNMAL VII, 1992, p. 94-97 ; 
J. M. A. Janssen, De farao als goede 
herder, in Mens en Dier, opstellen aan-
geboden aan Prof. Sassen, Antwerpen, 
Amsterdam, 1954, p. 71-79 ; D. Müller, 
« Der gute Hirte. Ein Beitrag zur Ge-
schichte ägyptischer Bildrede », ZÄS 86, 
1961, p. 126-144 ; V. Condon, Seven 
Royal Hymns of the Ramesside Period, 
Papyrus Turin CG 54031, MÄS 37, 1978, 
p. 36-37. Sur Amon en tant que « bon 
berger », cf. infra, n. 33. Le « troupeau 
humain » est habituellement désigné par 
le terme ʿ wt (Wb I, 170, 7-171, 1 ; AnLex 
77.0593, 78.0654). Cette métaphore est 
attestée dans de nombreux hymnes, 
cf. Stèle Berlin 7317, l. 3 dans A. Barucq, 
Fr. Daumas, Hymnes et prières de l’Égypte 
ancienne, Paris, 1980, p. 133, n. (b) et 
J. Assmann, Ägyptische Hymnen und Ge-
bete, OBO, 1999, p. 162 ; Statuette CGC 

1098, l. 13 dans A. Barucq, Fr. Daumas, 
op. cit., p. 166 ; Livre des Morts, 
ch. XV (A-II), l. 6 dans ibid., p. 170 et 
J. Assmann, op. cit., p. 111 ; P. Boulaq 
17, I, 6 ; V, 7 dans M. M. Luiselli, 
Der Amun-Re Hymnus des P. Boulaq 17 
(P. Kairo CG 58038), KÄT 14, 2004, p. 2, 
23, A. Barucq, Fr. Daumas, op. cit., 
p. 193, 196 et J. Assmann, op. cit., p. 196, 
199 ; P. Chester Beatty IV, ro VIII, 6, ro 
XI, 14 dans A. H. Gardiner, op. cit., 
p. 32, 34, A. Barucq, Fr. Daumas, op. cit., 
p. 242, 248 et J. Assmann, op. cit., no 195, 
p. 433, 438. En dehors des hymnes ra-
messides, cf. aussi l’Enseignement pour 
Mérykarê, l. 131 dans P. Vernus, Sages-
ses de l’Égypte pharaonique, Paris, 2001, 
p. 150 et J. Fr. Quack, Studien zur Lehre 
für Merikare, GOF IV/23, 1992, p. 78-79. 
Pour des attestations à l’époque ptolé-
maïque, cf. D V, 24, 15 et D VI, 28, 3.
	 29	 Le plus souvent c’est le dieu Horus 
qui est victime du venin. Dans la légende 
d’Isis et Rê, c’est le dieu créateur qui est 
piqué par un scorpion, cf. P. Turin P/ R 
131, 13-133, 14 et 77+31, 5, W. Pleyte, 
F. Rossi, Papyrus de Turin, Leyde, 

1869-1876, pl. 131-133, 31 et 77. Parallèle 
dans P. Chester Beatty XI, ro 1-4, A. H. 
Gardiner, op. cit., p. 116-118, pl. 64-65. 
Pour la traduction, cf. J. F. Borghouts, 
op. cit., no 84, p. 51-55. La victime du venin 
peut être également Seth, cf. P. Vatican 
36 (= 19 a), I, 1-11 dans P. E. Suys, « Le 
papyrus magique du Vatican », Orientalia 
3, 1934, p. 65 ; B. Rachewiltz, « Il papiro 
magico Vaticano Pap. n. 19 a », Collana 
di Studi Egittologici 2, Rome, 1954, p. 17. 
	 30	 P. Turin 1993, vo 3, 8-10 = O. DM 
1048, l. 1-6 ; P. Turin 1993, vo 3, 10-12 = 
O. DM 1048, l. 6-8 ; cf. G. Posener, 
Catalogue des ostraca hiératiques littéraires 
de Deir el-Médineh, DFIFAO 1, 1938, 
pl. 27-27 a.
	 31	 Ce passage pose des problèmes 
de lecture. J. F. Borghouts, op.cit., 
p. 69 propose de lire nmḥ « l’orphelin », 
cf. P. Chester Beatty VII, ro 6, 5 : psḥ nmḥ.
t « l’orpheline (?) a été piquée ! ». Selon 
A. Erman (fiches du Wb, P. Turin, no 66. 
790) il s’agit du terme Ȝḥ.t « le champ ». 
Comparer avec la stèle Metternich, l. 89 : 
psḥ Ḥr m sḫ.t Ỉwnw, « Horus a été piqué 
dans le champ d’Héliopolis. »

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 176	 elka koleva-ivanov

[7] ṯȜ.w n⸗j ṯȜ.w n⸗j pȜ mnjw			   Fais-moi respirer (litt. « des souffles pour moi »), 
							       fais-moi respirer, pâtre !
ṯȜ.w n⸗j pȜ mnjw					     Fais-moi respirer, pâtre !
pry sbḥ.t (m) nȜw mw mr(.w)			   Un cri est sorti des humeurs malignes 
nty ḫnr m ḥʿ.w⸗f					     qui sont dispersées dans son corps.
sg [8] Ȝ tȜy⸗k ḏr.t wnm.y ḥnʿ tȜy⸗k ḏr.t smḥy	 Renferme (?) 32 ta main droite et ta main gauche !
mtw⸗k ḥr jr.t sfḫ ṯs.wt				    Tu feras sept nœuds 
mtw⸗k ḫȜʿ⸗w r-ḥȜt tȜ mtw.t				   et tu les jetteras devant le venin !
jr sn(j) tȜ [9] mtw.t tȜ sfḫ ṯs.wt			   Si le venin passe (à travers) les sept nœuds 
jr(.w)~n Ḥr m ḥʿ.w⸗f				    faits par Horus dans son corps,
nn dj⸗j wbn šw ḥr sȜṯw				    je ne permettrai pas que le soleil brille sur le sol,
⟨nn> dj⸗j ḥw ḥʿpj ḥr mry.t				    je ne permettrai pas que la crue inonde les canaux,
[10] jw⸗j (r) ḫȜʿ ḫ.t r Ḏdw				    je mettrai le feu à Busiris,
jw⸗j (r) ḏȜf Wsjr					     je brûlerai Osiris.

	 Commentaire
Ce texte met en scène le jeune Horus, victime du venin et le pâtre mnjw venant à son se-

cours. Le terme mnjw est probablement ici une épithète divine et non pas la désignation d’un 
personnage humain. Présenté comme celui qui donne le souffle au malade, le mnjw pourrait 
désigner le dieu Amon qui dans les hymnes ramessides d’une part incarne le « bon berger 33 » 
et d’autre part est le maître de l’air et du vent 34. Il est également celui qui « donne le souffle 
à qui en est privé 35 ». 

Cependant, derrière le terme mnjw on peut également voir le dieu Horus dont les pouvoirs 
et paroles magiques ḫsf mwt ḥr sʿnḫ nty m gȜ ḥtj.t « repoussent la mort et revivifient ceux dont 
la gorge est oppressée 36 ». Le « pâtre » comme épithète d’Horus est attesté dès les Textes des 
Pyramides 37. Il s’agit là d’Horus l’Ancien et non pas d’Horus fils d’Isis. Or, dans le P. Turin, 

	 32	 Sur le verbe sgȜ, cf. l’étude de 
S. Sauneron sur sgȜ mnḥ dans « Re-
marques de philologie et d’étymologie 
(§ 26-35) », BIFAO 62, 1964, p. 24-30. 
Cf. également AnLex 77.3937 ; 78.3900.
	 33	 Cf. Stèle BM 826, l. 11 dans 
A. Barucq, Fr. Daumas, op. cit., p. 189 
et J. Assmann, Ägyptische Hymnen und 
Gebete, Zurich, 1975, p. 211 ; O. BM 5656 a, 
l. 6 et 7 dans A. Barucq, Fr. Daumas, 
op. cit., p. 231 et J. Assmann, op. cit., 
p. 390 ; P. Chester Beatty IV, ro VII, 
9, ro VIII, 6, ro IX, 13, ro X, 13, ro XI, 
6 et ro XII, 4 dans A. H. Gardiner, 
op. cit., p. 32-35, A. Barucq, Fr. Daumas, 
op. cit., p. 241-249 et J. Assmann, Ägyp-
tische Hymnen und Gebete, OBO, 1999, 
p. 429-438.
	 34	 Cf. P. Boulaq 17, VI, 5 dans M. 
M. Luiselli, op. cit., p. 23, A. Barucq, 

Fr. Daumas, op. cit., p. 197 et J. Assmann, 
op. cit., p. 200 ; Prière d’un aveugle à 
Amon, l. 17 dans A. H. Gardiner, 
« The Graffito from the Tomb of Pere », 
JEA 14, 1928, p. 10-11, A. Barucq, Fr. 
Daumas, op. cit., p. 205 et J. Assmann, 
op. cit., p. 369 ; P. Leyde I 350, 5, 22 
dans J. Zandee, De hymnen aan Amon 
van papyrus Leiden I 350, OMRO 28, 
1947, A. Barucq, Fr. Daumas, op. cit., 
p. 227 et J. Assmann, op. cit., p. 335 ; 
l’hymne à Amon-Rê, Seigneur d’Hibis, 
l. 5 dans A. Barucq, Fr. Daumas, op. cit., 
p. 311 et J. Assmann, Ägyptische Hym-
nen und Gebete, Zurich, 1975, p. 288 ; 
P. Chester Beatty IV, ro XI, 12-13 dans 
A. H. Gardiner, HPBM III, p. 34, 
A. Barucq, Fr. Daumas, op. cit., p. 248 
et J. Assmann, Ägyptische Hymnen und 
Gebete, OBO, 1999, p. 437 ; P. Leyde 

I 344, vo II, 4, vo V, 10 et vo X, 4 dans 
J. Zandee, Der Amunhymnus des papyrus 
Leiden I 344, verso, CNMAL VII, 1992. 
	 35	 Cf. Prière de Nebrê = Stèle Berlin 
23077 dans A. Barucq, Fr. Daumas, 
op. cit., p. 236 et J. Assmann, op. cit., 
p. 371.
	 36	 O. Strasbourg H 111, l. 1-2. Tra-
ductions dans W. Spiegelberg, « Horus 
als Arzt », ZÄS 57, 1922, p. 70-71 et 
J. F. Borghouts, op. cit., no 103, p. 75. 
Pour les parallèles du texte, cf. Y. Koenig, 
« Deux amulettes de Deir el-Médineh », 
BIFAO 82, 1982, p. 283-293. Pour le fac-
similé de l’ostracon, cf. id., Les ostraca 
hiératiques inédits de la Bibliothèque 
nationale et universitaire de Strasbourg, 
DFIFAO 33, 1997, pl. 42-43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du nouvel empire	 177

le mnjw pourrait être une forme d’Horus fils d’Isis qui vient à l’aide de l’enfant Horus. La 
cohabitation des deux aspects d’Horus, celui du guérisseur et du malade, à l’intérieur d’une 
même formule est déjà connue 38. L’hypothèse selon laquelle le mnjw désigne le dieu Horus 
se confirme également par le fait qu’Horus fils d’Isis revient dans la deuxième partie de la 
formule où il joue un rôle protecteur. Il est celui qui fabrique les sept nœuds à l’intérieur du 
corps du malade qui n’est autre que l’enfant Horus. 

Ainsi, cette première formule du P. Turin établit un lien direct entre le dieu Horus et le 
personnage appelé mnjw. Ce dernier peut être soit le dieu Amon, soit Horus fils d’Isis dans 
son rôle de protecteur face au venin. 

Le P. Turin continue avec une seconde formule dont les acteurs sont toujours Horus et le 
mnjw. Dans ce texte, le rapprochement entre les deux personnages est encore plus explicite.

P. Turin 1993, vo 3, 10-4, 1 = P. Turin P/R 135, 10-136, 1

	 Bibliographie
W. Pleyte, F. Rossi, Papyrus de Turin, Leyde, 1869-1876, pl. 135-136.
J. F. Borghouts, Ancient Egyptian Magical Texts, NISABA 9, Leyde, 1978, no 108, p. 77-78.

	 Traduction
[3,10] k.t					     Autre.
hȜy sp sn tȜ ḏnry				    Descends, descends, scorpion !
tȜ pr ẖry tȜ šn.wt				    Celui qui sort du dessous des arbres
jw pȜ [3,11] y⸗s ʿb ʿḥʿ				   alors que sa queue est dressée,
tȜ psḥ.t pȜ mnjw m ḫȜwy			   celui qui pique le pâtre durant la nuit.
sw sḏr bw šd⸗t(w) n⸗f 			   Il est couché alors qu’on n’a pas encore récité (des conjurations) 
						      pour lui 39.
šd n⸗f m ḥ [3,12] db ḥr ḥnḳt			   Récite (des conjurations) pour lui sur la boisson-ḥdb et de la bière
mj ʿḥȜ nb ḳny					    comme pour chaque vigoureux combattant !
tȜ sfḫ ẖrḏ.w pȜ-Rʿ ʿḥʿ ḥr jr.t jm.w		  Les sept enfants de Prê sont debout en se lamentant,
jry⸗sn [3,13] sfḫ ṯs.wt m pȜy⸗sn sfḫ jdg.w	 ils ont fait sept nœuds avec leurs sept vêtements
ḥw⸗sn ḥr n pȜ psḥ				    et ont frappé le visage de celui qui est piqué.

ʿḥʿ⸗f snb n mw.t⸗f				    Puisse-t-il se lever en bonne santé pour sa mère

	 37	 Spr. 240 et 424, sur l’analyse de 
ce dernier, cf. J. P. Allen, The Ancient 
Egyptian Pyramid Texts, Society of Biblical 
Literature no 23, 2005, p. 102, n. 8. Sur 
le pâtre divin dans les Textes des Pyra-
mides, cf. entre autres les Spr. 424, 458, 
468, 532, 548, 578, 610, 685, 690, 730. 
Cf. également H. Junker, Der sehende 
und blinde Gott (Mḫntj-ỉrtj und Mḫntj-
n-ỉrtj), SAWM 7, 1942, p. 84-92.
	 38	 Cf. la formule du P. Turin 1993, vo 2, 
6-3, 6 = P. Turin P/ R 134, 6-135, 6 dans 

W. Pleyte, F. Rossi, op. cit., pl. 134-135 
et traduction dans J. F. Borghouts, 
op. cit., no 102, p. 74-75. Ces deux formes 
d’Horus sont habilement utilisées dans 
les textes médicaux et magiques. Elles 
présentent respectivement le patient 
et le praticien. Au sein des rituels, le 
médecin prend l’aspect d’Horus adulte, 
puissant et agissant. En même temps, le 
malade se voit comparé à Horus enfant, 
faible et subissant. Ainsi, le médecin et 
le patient se retrouvent dans une même 

divinité, ce qui renforce leur combat 
commun face au mal. Sur cette analyse, 
cf. Th. Bardinet, Les papyrus médi-
caux de l’Égypte pharaonique, Paris, 1995, 
p. 47-48.
	 39	 Cette construction grammaticale 
est inhabituelle. J. F. Borghouts, op. cit., 
p. 77, traduit la phrase par : « (who has 
stung the herdsman in the night) when 
<he> was lying down ! Was no reciting 
done for him ? »

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 178	 elka koleva-ivanov

mj ʿḥʿ Ḥr snb n mw.t⸗f [4,1] Ȝst		  comme Horus s’est levé en bonne santé pour sa mère Isis
grḥ n psḥ.t⸗f					     la nuit de sa morsure !
sȜ.w Ḥr sȜ.w					     Les protections d’Horus sont des (vraies) protections !

	 Commentaire
Cette formule établit un parallélisme entre le mnjw et Horus. Dans un premier temps, le texte 

présente le pâtre mnjw piqué par un scorpion pendant la nuit. Ensuite, le mnjw est comparé, 
à l’aide de la phraséologie habituelle 40, au jeune dieu Horus qui, également pendant la nuit, 
a été victime du venin et a ensuite été guéri par sa mère Isis. Il existe donc un rapprochement 
entre les deux personnages de la formule dont les destins sont similaires. 

Le lien entre Horus et le mnjw revêt différentes formes dans les textes du P. Turin. Le 
« pâtre » peut être le sauveur d’Horus, mais en même temps Horus lui-même sous sa forme 
de protecteur. Il est également comparé à Horus l’enfant malade sauvé par sa mère. Dans le 
P. magique Harris, cette relation entre les deux personnages se présente comme une véritable 
assimilation : Horus est clairement un pâtre. 

P. magique Harris, sections X et Y = P. BM 10042, vo I, 1-II, 9

	 Bibliographie
Chr. Leitz, Magical and Medical Papyri of the New Kingdom, Hieratic Papyri in the British Museum, 

vol. VII, Londres, 1999, p. 47-50, pl. 21-23.
M. Bommas, Die Heidelberg Fragmente des magischen Papyrus Harris, Heidelberg, 1998, p. 38-47.
J. F. Borghouts, Ancient Egyptian Magical Texts, NISABA 9, Leyde, 1978, no 83, p. 50-51.
H.-W. Fischer-Elfert, Altägyptische Zaubersprüche, Reclams Universal-Bibliothek no 18375, 2005, 

p. 70-71.

	 Traduction

Section X (vo I, 1-II, 1)

[I,1] ktḫw r(Ȝ).w n ḫȜʿ sḫ.t			   Autres formules pour jeter une protection dans le champ

ntk jny m rȜ n mnjw				   C’est toi qui as été écarté par la formule du pâtre.
ʿš Ḥr sgb m sḫ.t				    Horus poussa un cri dans le champ,
mj kȜ ḏd nȜy⸗f [I,2] jȜwt jsḳ			  autrement dit, ses bêtes s’arrêtèrent.
jmy ʿš⸗tw n⸗j n Ȝst tȜy⸗j mw.t nfr(.t) 	 Qu’on appelle pour moi Isis, ma mère parfaite,
Nb.t-ḥwt tȜy⸗j sn.t				    et Nephthys, ma tante, 
ḫȜʿ(.w) n⸗j sȜw				    afin qu’elles jettent une protection pour moi,
rsyt⸗j [I,3] mḥtt⸗j				    au sud de moi, au nord de moi,
jmntt⸗j jȜbtt⸗j					    à l’ouest de moi, à l’est de moi,

	 40	 Il s’agit de la phrase ʿḥʿ⸗f snb 
n mw.t⸗f mj ʿḥʿ Ḥr snb n mw.t⸗f Ȝst 
« Puisse-t-il se lever en bonne santé pour 
sa mère, comme Horus s’est levé en 

bonne santé pour sa mère Isis », fré-
quente dans les incantations contre le 
venin. Elle est utilisée pour comparer 
le patient au jeune Horus.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du nouvel empire	 179

ḫtm rȜ n mȜjw ḥṯt				    pour que soit scellée la gueule des lions, des hyènes
tp n jȜw.t nb(.t) ḳȜj sd sp sn			   et de tous les animaux dont la queue est dressée,
nty wnm⸗w [I,4] m jwf			   qui mangent de la chair 
swr⸗w m snfw					    et qui boivent du sang, 
r stwhȜ⸗w nḥm nmt.wt⸗w			   pour les détourner et contrarier leurs déplacements 41,
dj.t n⸗w kkw tm dj.t n⸗w ḥḏ			  (pour) leur donner l’obscurité et ne pas leur donner la lumière,
[I,5] dj.t n⸗w ṯrwn tm dj.t n⸗w nw		  (pour) leur donner l’aveuglement et ne pas leur donner la vue,
m swȜw⸗j nb m pȜ grḥ			   dans tous les endroits où je passe pendant la nuit.
 …						      …
[II,1] ntk pȜ mnjw ḳn Ḥrn			   Tu es le courageux pâtre, Houroun !
sȜ ḏd sȜ					     Protection ! Dire protection !

Section Y (vo II, 1-II, 9)

[II,1] ky r(Ȝ) n ʿnb ʿnb.w			   Autre formule pour clôturer l’enclos.
ʿnb⸗j ʿnb.w n mw.t [II,2] Rnn-wtt ẖr rd.wy	 Je clôture l’enclos pour (ma) mère Renenoutet sous (mes) pieds.
Ḥrn ḫȜʿ n⸗j n sḫt				    Houroun, jette une protection pour moi dans le champ !
Ḥr m dy.t dgs⸗tw				    Horus, empêche qu’on (y) mette le pied !
tw⸗j nḥb pȜ rȜ-ʿ-sšw nfr			   Je me suis pourvu du document parfait
j. [II,3] dj pȜ-Rʿ m ḏr.t⸗j			   que Prê a placé dans ma main
nty stwhȜ mȜjw rȜkȜ rmṯ			   qui repousse les lions et écarte les hommes.
 …						      …
[II,9] ntk pȜ mnjw ḳn Ḥrn			   Tu es le courageux pâtre, Houroun !
sȜ ḏd sȜ					     Protection ! Dire protection !

…						      …

	 Commentaire
À la différence des trois textes précédents qui concernent la mtw.t, ces deux dernières formules 

sont dirigées contre les animaux dangereux du désert. Ce thème est proche des « charmes d’eau » 
associés au pâtre dès l’Ancien Empire qui ont pour but d’écarter les crocodiles et les autres 
dangers aquatiques. Il est intéressant de remarquer que le P. magique Harris comporte à son 
recto un cycle de « charmes d’eau 42 » tandis que le verso est occupé par les présentes formules. 
Celles-ci sont également appelées r(Ȝ) n mnjw « formule du pâtre ». Cette appellation confirme 
le lien entre les deux types d’incantations et leur utilisation par les pasteurs.

Dans le P. magique Harris, le mnjw n’est pas un « personnage autonome ». Il apparaît 
premièrement sous l’aspect du dieu Horus qui est présenté au milieu des champs avec son 
troupeau. Le dieu demande protection à Isis et Nephthys contre les dangers du désert. Cette 
formule magique était utilisée probablement par les pâtres pendant leurs sorties avec le bétail. 
Dès lors, ils n’étaient plus des hommes ordinaires mais se transformaient en Horus protecteur 
et protégé. 

	 41	 Selon Chr. Leitz, HPBM VII, 
pl. 21, il s’agit du terme msḏr.w « les 
oreilles », mais on peut également lire le 
mot nmt.wt « les pas, les déplacements » 

(Wb II, 271, 1-18). Sur l’expression nḥm 
nmt.wt, cf. Wb II, 297, 2.
	 42	 Le recto comporte quelques hym-
nes à Shou et à Amon qui sont également 

des incantations contre les crocodiles 
(ro I, 1-VI, 9) et un ensemble de textes 
appelés sḥs m mw « des charmes d’eau » 
(ro VI, 10-IX, 14).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 180	 elka koleva-ivanov

Le mnjw apparaît ensuite comme épithète du dieu Houroun : « Tu es le courageux pâtre, 
Houroun ! » Cette association n’est pas fortuite. Houroun y incarne une forme d’Horus maître 
du désert (ḥḳȜ ḫȜs.wt) 43. Aussi, l’assimilation entre le dieu et le mnjw est-elle ici parfaite.

Le lien avec Horus

Les formules des P. Turin et P. magique Harris révèlent donc un lien étroit entre le mnjw 
et Horus fils d’Isis. Cette relation entre les deux personnages est propre aux textes magiques 
ramessides et trouve ses origines dans l’évolution de l’image d’Horus au Nouvel Empire. 
L’association du dieu avec la divinité Shed chassant les animaux dangereux, a donné naissance 
à l’époque ramesside aux cippes d’Horus. Ces stèles, attestées surtout à la Basse Époque, pré-
sentent le jeune Horus triomphant sur les animaux nocifs : crocodiles, serpents, scorpions. Les 
cippes comportent, à côté des formules contre les animaux venimeux, un nombre important 
de « charmes d’eau 44 ». Ainsi, au Nouvel Empire, Horus sur les crocodiles devient le protecteur 
principal contre les dangers aquatiques, rôle attribué au pâtre dès l’Ancien Empire. 

Le lien entre Horus et le pâtre est d’autant plus renforcé par la similitude des sorts respec-
tifs des deux personnages. Horus, étant souvent victime du venin dès son plus jeune âge, se 
procure des pouvoirs magiques pour combattre le mal et finit par devenir le protecteur par 
excellence face aux animaux venimeux. Le sort du pâtre suit la même évolution. Son travail 
le plaçant quotidiennement dans un milieu hostile, il se transforme en rḫ-jḫ.t et utilise des 
formules magiques pour se protéger, lui et son troupeau. 

	 43	 Les liens entre Horus et Houroun 
sont nombreux. Il existe une assimila-
tion entre Houroun, fils d’Astarté, et 
Horus, fils d’Isis, d’autant plus que la 
rivalité entre Houroun et Baal rappelle 
celle d’Horus et Seth ; sur ce thème, 
cf. W. F. Albright, « The Egypto-
Canaanite Deity Haurôn », BASOR 
84, 1941, p. 7-12. Dans l’iconographie, 
Houroun prend souvent l’aspect du 
faucon d’Horus, e.g. la statue Caire JE 
64735, cf. P. Montet, « Les fouilles de 
Tanis en 1933 et 1934 », Kêmi V, 1935-37, 
p. 1-18 et P. Montet, « Un dieu cana-
néen à Tanis : Houroun de Ramsès », 
Revue biblique 44, avril 1935, p. 153-165. 
Sous cette forme, on le trouve égale-
ment dans les stèles-amulettes où il est 
associé au dieu Shed, cf. S. Sauneron, 
« Deux mentions d’Houroun », RdE 
7, 1950, p. 121-126. On remarque que 
la même figure du faucon est appe-
lée tantôt Houroun, tantôt Horus ou 
Horus-Shed dans les différentes stèles, 
comparer avec G. Loukianoff, « Le 

dieu Ched. L’évolution de son culte 
en Égypte ancienne », BIE 13, 1930-31, 
p. 77, fig. 12 ; B. Bruyère, Rapport sur 
les fouilles de Deir el-Médineh (1934-1935), 
FIFAO 15, 1937, p. 18, fig. 7, no 9 et J. van 
Dijk, « The Canaanite God Hauron 
and his Cult in Egypt », SAK 4, 1985, p. 
250-251. Dans cette association d’Horus 
avec le dieu Shed, on trouve la forme 
d’Horus maître du désert (ḥḳȜ ḫȜs.wt), 
cf. G. Loukianoff, op.cit. Sur cette 
forme d’Horus, cf. LGG V, 519c-520 a. 
Voir aussi la forme nb ḫȜs.wt qui est 
propre à Horus mais ne se rencontre pas 
avec Horus-Shed, cf. LGG III, 711b-c. 
Cette fonction apotropaïque d’Horus 
est attribuée par conséquent à Hou-
roun qui devient un protecteur face 
aux animaux dangereux, cf. P. magique 
Harris, vo I, 6-8 : tȜ p.t wn.tj ḥr⸗k wsf 
ḥrn nȜy⸗k sʿr šʿd ḫpš⸗k n ḥry-š⸗f wʿwʿ⸗tw 
n ʿnt šmt n bjȜ ḫrpw⸗tw (ḥr) dbn⸗k « Le 
ciel s’est ouvert au-dessus de toi (=le 
danger) ! Houroun ignore tes mena-
ces ! Ton bras est coupé par Heryshef et 

taillé en pièces par Anat ! Un pieu de 
cuivre a été amené contre ta tête ! ». 
Sur la forme d’Houroun-Harmachis 
(Ḥwr-Ḥr-m-Ȝḫt), cf. Chr. Zivie, Giza 
au deuxième millénaire, BdE 70, 1976, 
p. 313-320 ; id., Sphinx ! le Père la terreur, 
Paris, 1997 ; LGG V, 108c. Sur le dieu 
Houroun, cf. également W. F. Albright, 
« The Canaanite God Haurôn (Hôrôn) », 
AJSL 53, 1936-1937, p. 1-12 ; G. Posener, 
« Houroun – Nouvelles mentions de cette 
divinité », JNES 4, 1945, p. 240-242 ; 
LGG V, 108 a-b. 
	 44	 Sur l’ensemble de ces incanta-
tions, cf. A. Gasse, Les stèles d’Horus 
sur les crocodiles, Paris, 2004, p. 23-25. 
Cf. aussi L. Kákosy, Egyptian Heal-
ing Statues in Three Museums in Italy 
(Turin, Florence, Naples), Catalogo del 
Museo Egizio di Torino, Serie Prima, 
Monumenti e Testi, vol. IX, Turin, 1999 ; 
E. Jelínková-Reymond, Les inscriptions 
de la statue guérisseuse de Djed-Her-le-
Sauveur, BdE 23, 1956.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


l’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du nouvel empire	 181

Les textes magiques du Nouvel Empire révèlent donc un emploi supplémentaire du terme 
« pâtre » appliqué à une divinité. L’usage le plus connu du terme est celui qui véhicule l’idée du 
« bon berger, gardien du troupeau humain », épithète de différentes divinités telles qu’Amon 
ou Rê. Dans les formules magiques, cependant, c’est un aspect plus concret du pâtre qui est 
mis en valeur, celui du protecteur face aux animaux dangereux. Il n’est donc pas étonnant 
de le trouver en relation avec le dieu Horus qui est le personnage principal dans ce type de 
charmes magiques.

Conclusion

Les textes magiques postérieurs du Nouvel Empire sont pauvres en attestations relatives 
au pâtre. Il apparaît dans quelques papyrus démotiques comme épithète du dieu Anubis 
sous sa forme de gardien vaillant du troupeau humain 45. Les « charmes d’eau » et les formules 
contre les animaux dangereux ne mentionnent le pâtre ni en tant qu’épithète divine ni en tant 
qu’homme du commun. 

Dans les textes religieux tardifs, l’épithète du « bon berger » continue à être utilisée pour 
désigner le roi et différentes divinités 46. Toutefois, à côté de cet aspect bienveillant du pâtre, les 
textes démotiques et gréco-romains décrivent les bouviers égyptiens appelés « boukoloi » comme 
une population semi-sauvage ayant un statut marginal 47. C’est probablement à cause de cette 
réputation que le personnage du pâtre en tant que protecteur face aux animaux dangereux 
finit par disparaître de la littérature magique égyptienne.

	 45	 PDM XIV, 15, 35, 400 et 422, 
cf. H. D. Betz, The Greek Magical Papyri 
in Translation including the Demotic 
Spells, Chicago, 1986, p. 196, 197, 218, 219. 
Cf. également A. Egberts, In Quest of 
Meaning. A Study of the Ancient Egyptian 
Rites of Consecrating the Meret-Chests 
and Driving the Calves, EgUit 8, 1995, 
p. 339-340.
	 46	 Cf. Esna II, 184, 20 ; 190, 1 ; Esna III, 
232, 2 ; 276, 18 ; 279, 14 ; 319, 18-19 ; 368, 
32 ; 378, 19 ; Esna VI, 526, 17. 

	 47	 Cf. l’histoire de « La guerre pour la 
barque d’Amon » dans M. Chauveau, 
« Les richesses méconnues de la littérature 
démotique », BSFE 156, 2003, p. 32-36 et 
n. 32 avec bibliographie. Les premières 
traces de ce statut marginal remontent 
à l’Ancien Empire. La marginalité 
peut être physique : c’est la maigreur 
des bergers qui est mise en évidence, 
cf. H. G. Fischer, « An Example of 
Memphite Influence in a Theban Stela 
of the Eleventh Dynasty », ArtAs 22, 1959, 

p. 249-252 ; É. Chassinat, « À propos 
d’un bas-relief du tombeau de Senbi 
à Meir », BIFAO 10, 1912, p. 169-173 ; 
elle peut être également ethnique : 
outre leur maigreur, ils sont pourvus 
de traits renvoyant à une origine étran-
gère, cf. J. Vandier, Manuel d’archéologie 
égyptienne, tome V, Bas-reliefs et peintures . 
Scènes de la vie quotidienne, Paris, 1969, 
p. 202-203.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 171-182    Elka Koleva-Ivanov
L’image du pâtre (mnjw / nr) dans les textes magiques du Nouvel Empire.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

