
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 106 (2006), p. 219-244

Vincent Razanajao

La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711523      Bulletin de liaison de la céramique égyptienne 34    Sylvie Marchand (éd.)
9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724711547      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


bifao 106 - 2006

vincent razanajao

C’est probablement à la faveur de l’aménagement agricole et urbain qui toucha la 
région de Husseiniya à la fin des années 1930 1 que la petite stèle de calcaire, objet 
du présent article, fit son apparition sur le marché de l’art. Confirmant les dires du 

marchand qui la vendit au Musée égyptien du Caire, le texte qui l’orne sur quatorze colonnes 
de hiéroglyphes atteste que la petite plaque, érigée au nom d’un certain Gemenefhorbak, était 
originellement dressée à Imet 2, l’ancienne ville dont Tell Far‘oun – aujourd’hui noyé dans 
l’actuelle Husseiniya – essaie de garder le souvenir 3.

C’est à É. Drioton qu’il revient d’avoir publié cette pièce, peu après son acquisition, sous 
la forme d’une communication parue en 1943 dans la vingt-cinquième livraison du Bulletin de 
l’Institut d’Égypte 4. Tel qu’il ressort de la lecture de l’article, le texte de la stèle est d’un intérêt 

Mes remerciements vont à D. Meeks 
qui a eu l’obligeance de me signaler 
de nombreuses références, ainsi qu’à 
L. Pantalacci et L. Coulon pour leurs 
critiques et suggestions. Ma dette est 
également grande envers J. Yoyotte et 
Chr. Zivie-Coche pour les conseils qu’ils 
m’ont prodigués tout au long de cette 
recherche. Que soient enfin remerciées 
ici Wafaa el-Sadek, directrice du Musée 
égyptien du Caire, ainsi que Zeinab 
Tawfiq, conservateur, et son assistante 
Wallaa Moustafa, pour avoir permis 
d’étudier et photographier la stèle dans 
les meilleures conditions.

	 1	 La localité de Husseiniya apparaît 
dans les registres de recensement égyptien 
pour la première fois en 1947, après la 
création du district rural (markaz) de ce 
nom à la fin des années 1930. Consulter 
pour cela le précieux cédérom « Un siècle 
de recensement en Égypte (1882-1996) » 
(Century Census), édité conjointement au 
Caire par la Central Agency for Public 
Mobilization and Survey(Capmas) et 
le Centre d’études et de documenta-
tion économiques, juridiques et sociales 
(Cedej) en 2005.
	 2	 A. H. Gardiner, Ancient Egyptian 
Onomastica, London, 1947, II, p. 171* ; 
GDG I, p. 69, 73 ; P. Montet, Géogra-
phie de l’Égypte ancienne, Paris, 1957, I, 

p. 180-184 ; W. Helck, Die altägypti-
schen Gaue, TAVO B5, Wiesbaden, 1974, 
p. 194-195.
	 3	 PM IV, 7-9. Sur les fouilles, voir 
I. A. Mustafa, « A Preliminary Report 
on the Excavation of the E.A.O. at Tell 
Fara’on – "Imet", Season 1985-1986 », 
dans E. C. M. Van den Brink (éd.), The 
Archaeology of the Nile Delta, Amsterdam, 
1988, p. 141-149, avec bibliographie ; 
N. Grimal et E. Adly, Orientalia 58/3, 
1989, p. 349 ; 59/3, 1990, p. 350 ; 62/3, 
1993, p. 188. Fr. Leclère, Les villes de 
Basse Égypte au Ier millénaire av. J.-C., 
Le Caire, à paraître, chap. 10.
	 4	 É. Drioton, « Les fêtes de Bouto », 
BIE 25, 1943, p. 1-19.

La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932) 
Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 220	 vincent razanajao

fig. 1.  La stèle funéraire de Gemenefhorbak (Caire JE 85932).

©
 If

ao
, A

. L
ec

ler

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 221

50 10
cm

1234567891011121314

fig. 2.  La stèle funéraire de Gemenefhorbak (Caire JE 85932). Fac-similé d’après photographie.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 222	 vincent razanajao

tout particulier, mais force est de constater qu’il ne reçut qu’un faible écho dans la communauté 
scientifique, très peu de mentions ayant pu être relevées dans la littérature 5. En outre, la seule 
autre traduction d’ensemble, de la main de G. Roeder 6, ne fait que reprendre largement celle 
du chanoine. La rare bibliographie suscitée par cette stèle trahit la complexité d’un texte que 
l’analyse d’É. Drioton n’a su complètement éclairer. Il m’a donc paru utile de donner dans 
les quelques pages qui suivent les éléments d’un examen mené dans le cadre d’une thèse de 
doctorat portant sur l’ancienne Imet 7.

Description matérielle

Enregistrée dans le Journal d’Entrée du Musée égyptien du Caire sous le numéro 85932, la 
stèle a été fabriquée à partir d’une dalle de calcaire de 35 cm de haut sur 31 de large et n’excédant 
pas 4 cm d’épaisseur, indice d’un probable débitage moderne pour en faciliter le transport 
et la vente. D’une faible hauteur, le cintre se réduit au seul disque solaire ailé dont le dessin 
épouse la courbure et dont la facture, sommaire, accuse une certaine dissymétrie tant, au niveau 
du départ des ailes 8 qu’à celui des doubles filets retombant du disque. Ces derniers ne sont 
peut-être pas l’esquisse d’un double uræus mais plutôt les lignes verticales que l’on rencontre 
sur certaines stèles ptolémaïques ou romaines et qui délimitent en deux parties l’espace sous 
la courbure même du cintre 9. Le détail des ailes montre quatre rangées de pennes.

Incisé, le texte occupe quasiment tout le champ de la stèle, sur quatorze colonnes se déve-
loppant de droite à gauche, séparées les unes des autres par des paires de traits fins. Il semble 
que le graveur ait mal calculé l’espace disponible puisque la dernière colonne occupe une 
place qui aurait dû être laissée vide afin de constituer la marge gauche du texte. L’absence de 
représentation figurée mettant en scène les dieux invoqués 10, fait rare comme É. Drioton le 
remarque 11, accentue l’importance prise par le texte dans cette stèle : son auteur avait mani-
festement le désir d’être prolixe.

	 5	 É. Drioton, Revue du Caire 
13 (année 7, no 72), 1944, p. 9-11 ; 
H. W. Fairman, BIFAO 43, 1945, p. 91 ; 
H. Wild, BIFAO 54, 1954, p. 204-205, 
n. 2 (réf. D. Meeks) ; J. Yoyotte, dans 
Les pèlerinages, SourcOr 3, Paris, 1960, 
p. 55-56 ; Ph. Derchain, dans La lune, 
SourcOr 5, Paris, 1962, p. 54 ; J. Doresse, 
« L’Hermétisme égyptianisant », Histoire 
des Religions II, Encyclopédie de la Pleïade 
34, Paris, 1972, p. 448 ; P. Wilson, A 
Ptolemaic Lexicon, OLA 78, Louvain, 
1997, p. 861 ; S. H. Aufrère, DE 41, 
1998, p. 13-14 ; Y. Volokhine, dans 
D. Frankfurter (éd.), Pilgrimage and 
Holy Space in Late Antique Egypt, Re-
ligions in the Graeco-Roman World 
134, Leyde, 1998, p. 69-70 ; D. Meeks, 

« L’introduction du cheval en Égypte », 
dans A. Gardeisen (éd.), Les équidés dans 
le monde méditerranéen. Actes du colloque 
organisé par l’École française d’Athènes, le 
Centre Camille-Jullian, et l’UMR 5140 
du Cnrs, Athènes, 26-28 novembre 2003, 
Lattes, 2005, p. 56.
	 6	 Mythen und Legenden um ägyptische 
Gottheiten und Pharaonen, Die ägyptische 
Religion in Texten und Bildern III, Zürich, 
Stuttgart, 1960, p. 227-232.
	 7	 D’Imet à Tell Farâoun : Recherches sur 
la géographie, l’histoire et les cultes d’une 
localité de Basse-Égypte orientale, sous 
la direction de B. Mathieu, soutenue à 
l’université Paul-Valéry – Montpellier III 
le 14 janvier 2006.

	 8	 Cette dissymétrie semble fortuite, 
contrairement aux exemples volontai-
res mis en évidence par W. Westendorf, 
Altägyptische Darstellungen des Sonnen-
laufes auf der abschüssigen Himmelsbahn, 
MÄS 10, Berlin, 1966, p. 31, cité par 
J. Yoyotte, BSFE 114, 1989, p. 19-23 et 
n. 1.
	 9	 Voir par exemple les stèles ptolé-
maïques du Caire dans A. Kamal, Stèles 
ptolémaïques et romaines, CGC, Le Caire, 
1904 : CG 22019, 22149, 22172.
	 10	 à moins que la scène ne fût à l’origi-
ne sous le texte, comme pour Leyde VII, 
9 (cf. P. Munro, Die spätägyptischen 
Totenstelen, ÄgForsch 25, Glückstadt, 1973, 
pl. 44, fig. 158). 
	 11	 BIE 25, 1942-1943, p. 18, n. 2.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 223

Présentation et traduction suivie du texte

Après une courte introduction dans laquelle sont présentés le défunt et le dieu auprès duquel 
celui-ci a voulu se placer, un appel aux passants se développe pour occuper la majeure partie 
du texte. Introduit par l’habituelle marque du vocatif, cet appel énumère un certain nombre 
de prêtrises puis les activités que les personnes se rendant à Imet étaient susceptibles de mener. 
On peut noter l’emploi de la forme sḏm.tj⸗fj avec ⸗tj non marqué comme cela est fréquent 
dans les appels tardifs 12. Marquant un sens prospectif, cette forme participiale alterne avec le 
pseudo-participe 13 dans la formation des épithètes qualifiant les « passants » de l’appel. Dans 
les passages où la description des actions rituelles est plus poussée, infinitifs, sḏm⸗f et sḏm~n⸗f 
se rencontrent alors. L’utilisation combinée de ces formes verbales a permis à l’auteur d’établir 
un texte à la prosodie marquée :

[1] Imakh auprès d’Osiris Khentyimentet,
	 prophète connaissant les secrets qui en émanent,
		  Gemenefhorbak,
	 [2] engendré par la maîtresse de maison,
		  mère parfaite auprès d’Hathor
			   souveraine de l’Occident,
		  Oudjachou.
Celui-ci, digne de justification, dit :
	 Ô notables, prêtres, embaumeurs,
	 [3] (ô) supérieurs des secrets,
	 (ô) ceux qui disposent les offrandes sous la fonction des deux prêtres-ouâb,
	 (ô) tous les hommes qui marchent sur le chemin,
	 [4] (ô ceux) qui viennent vers cette nécropole,
	 (ô ceux) qui progresseront auprès de cette terrasse,
	 (ô ceux) qui viendront (à) Imet
		  le jour de la pleine lune [5]
		  (pour) implorer leur vie auprès de la Dorée,
	 (ô ceux) qui verront Ouadjet
		  dont le visage est clément
		  alors qu'elle accorde des enfants aux gens stériles,

	 12	 Voir à ce sujet, K. Jansen-Winkeln, 
« Das futurische Verbaladjektiv im 
Spätmittelägyptischen », SAK 21, 1994, 
p. 107-129, particulièrement p. 116-120 ; 
id., Spätmittelägyptische Grammatik, 
ÄAT 34, Wiesbaden, 1996, p. 128, § 211 ; 
contra M. Lichtheim, Maat in Egyptian 

Autobiographies and Related Studies, 
OBO 120, Göttingen, 1992, p. 179-190.
	 13	 J. Winand, M. Malaise, Gram-
maire raisonnée de l’égyptien classique, 
AegLeod 6, Liège, 1999, p. 441-452 ; 
Fr. Junge, Late Egyptian Grammar. An 
Introduction, Oxford, 2001, p. 81-83 ; 

Å. Engsheden, La reconstitution du 
verbe en égyptien de tradition. 400-30 
avant J.-C., Uppsala Studies in Egyptol-
ogy 3, Uppsala, 2003, p. 215-230 (avec 
bibliographie).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 224	 vincent razanajao

	 (Ô ceux) qui viennent de Sekhet-netjer
		  lorsque [6] les plantes verdoient,
		  pour faire des offrandes pendant la fête d’Horus
	 (Ô ceux) qui attendront Min
		  quand il sort vers son estrade,
		  conduit [7] par des chevaux mâles,
		  orné d’une bandelette rouge et paré d’un collier ;
		  tous ceux qui sont devant son estrade tremblent,
		  et ceux qui [8] l’aperçoivent souffrent.
		  Puisse-t-il sortir sain (afin que) le las qui est dans l’affliction (= Osiris) se lève :
		  (car s’)il a saisi son harpon
		  et s’il a repoussé [9] ses opposants,
		  (c’est afin de) restituer les sourcils à Celui-dont-le-cœur-est-las.
	 (Ô) prêtres-im et [suivant ?]s qui vont et viennent,
	 qui baisent le sol dans le [10] Temple-du-Silence
		  qui a pris la fonction de chapelle protectrice autour du roi (=Osiris),
		  puisque l’uræus a été élevé au moment (de repousser) l’opposant.
	 [11] (Ô) gens qui descendent vers Min
		  (quand) il est hâlé sur le dessus de la cuve-jardin
	 (Ô ceux qui) adresseront des prières à Min
		  Le jour de .. ? ..
		  (quand) les plantes seront généreuses
		  au moment de [12] leur floraison,
		  pour apaiser Serket au moyen de l’Ennemi (?), 
	 (Ô) campagnards de Khâ, rassemblés en ce lieu,
	 (ô ceux qui) descendent vers la nécropole
		  pour présenter des offrandes [13],
		  verser des libations à leur père,
		  prononcer le nom de leur mère,
		  consacrer le (pain)-sablé, ouvrir le pain-padj
		  au profit de leur seigneur,
	 (ô ceux) qui viennent [14] à la saison d’Akhet
		  afin de parcourir les marais,
	 (ô ceux) qui arriveront en vue de la vallée,
puissiez-vous prononcer mon nom !

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 225

Transcription, translittération et traduction par séquences

Présentation du défunt (col. 1-2)

(1)

���
a
�
������

�
���

�����
�
��

b���
���

�������
(2)���
�
����

c ���� ��
�������

�
�
�
� �

�

a. Le signe, bas et recourbé, se termine en deux extrémités à l’arrière. Il diffère en cela du hiéroglyphe 
 qui entre dans la composition d’jmȝḫ. Une autre possibilité aurait été de considérer qu’il s’agit d’une 

graphie du signe  ; l’aspect plat du dessin sur la stèle semble infirmer cette hypothèse.
b. Noter que les branches du signe pr remontent vers l’intérieur, à l’image du hiéroglyphe . 
c. On pourrait également hésiter avec une lecture  du groupe avec l’oiseau, mais une locution tȝ 

nfr.t ḫr Ḥw.t-Ḥr ne fait guère sens.

[1] JmȜḫ ḫr Wsjr ḫnty Jmnt.t ḥm-nṯr rḫ(w) sštȜ pr(w) jm <⸗f > (?) Gm-n⸗f-Ḥr-bȝk [2] jr(w){t}~n 
nb.t pr mw.t nfr.t ḫr Ḥ.t-Ḥr ḥn.t Jmnt.t WḏȜ-šw pn mȜʿ ḫrw ḏd⸗f
[1] Imakh auprès d’Osiris Khentyimentet, prophète a connaissant les secrets qui <en> émanent 
(?) b, Gemenefhorbak c, [2] engendré par la maîtresse de maison, mère parfaite d auprès d’Hathor 
souveraine de l’Occident, Oudjachou e. Celui-ci, digne de justification f, dit :

a.	 La lecture nṯr du signe  est une proposition d’É. Drioton, BIE 25, 1942-1943, p. 2 que je 
reprends ici faute de mieux, même si cette occurrence est la seule recensée par les Valeurs 
phonétiques I, Montpellier, 1988, p. 107. Si une lecture Ḫnmw paraît plus probable que ḥm 
dans un texte privé, elle est cependant difficile eu égard au contexte proprement centré sur 
Imet, aucun dieu Khnoum n’étant attesté localement. L’identification de  semble assurée 
car sa gravure est identique à celle du signe apparaissant col. 2, avec le petit décrochement 
en bas, vers l’arrière.

b.	 La traduction est proposée avec toutes les réserves d’usage, quoique l’idée générale soit aisée 
à saisir : l’auteur de la stèle tient à marquer le privilège qui est le sien, celui de connaître 
les mystères (sštȝ) qui ont lieu à Imet. Il annonce en fait d’emblée ce qui sera l’essentiel 
du propos de son texte, à savoir la description des fêtes de Min, fêtes qui participent du 
mystère d’Osiris (sštȝ) (voir infra, commentaire général).

	 L’expression peut être rapprochée des titres osiriens que l’on rencontre dans certaines ins-
criptions privées d’époque ptolémaïque dans lesquelles les prêtres revendiquent « connaître 
les secrets » (rḫ sštȝ). Voir L. Coulon, dans Z. Hawass (éd.), Egyptology at the Dawn of the 
Twenty-first Century : Proceedings of the Eighth International Congress of Egyptologists, Le Caire, 
New York, 2003, I, p. 143.

	 Pour jm, j’ai hésité entre le considérer comme l’adverbe « ici, là » (autrement dit, la traduction 
aurait été : « prophète connaissant les secrets qui se déroulent ici ») et la préposition m écrite 
jm devant un pronom suffixe renvoyant à Osiris qui aurait été omis. Pour cette solution 
finalement retenue ici, il faudra comparer avec une expression en rapport avec non pas les 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 226	 vincent razanajao

secrets (sštȝ) et Osiris mais avec les écrits (sẖw) et Thot : dj nsw ḥtp Ḏḥwty nb mdw-nṯr d⸗f 
rḫ sẖw pr jm⸗f, « Fasse le roi que s’apaise Thot, seigneur des paroles divines, (afin qu’)il fasse 
que soient connus les écrits qui en émanent » (W. Barta, Aufbau und Bedeutung der altägyp-
tischen Opferformel, ÄgForsch 24, Glückstadt, Hambourg, p. 125, Bitte 143 ; réf. L. Coulon). 
Que cette expression fonctionne de manière analogique avec Osiris pourrait être confirmé 
par divers textes ptolémaïques où il est question des sštȝ pr m Wsjr, des « secrets qui émanent 
d’Osiris ». Ces émanations semblent cependant relever d’une nature similaire aux rḏ.w, 
ou avoir une certaine matérialité autre que ce que l’on comprend par « secret », puisque la 
phrase fonctionne en balancement avec la locution rḏw pr m Gb/Rpʿ.t (Dendera II, 145, 10 ; 
VIII, 72, 3 ; Edfou I, 472, 6-7 ; références relevées par le Wb IV, 298, 20).

	 De même qu’É. Drioton, on aurait pu également considérer  comme le toponyme *Pr-Jm, 
autrement dit Imet. Ce groupe aurait cependant constitué une graphie peu ordinaire d’un 
nom de lieu dont la forme aurait été par ailleurs un unicum. Le nom de l’ancienne ville 
d’Imet est en effet très rarement écrit au moyen de pr : nous n’en connaissons que trois 
exemples, au temple de Séthy Ier à Gourna (   14), dans l’onomasticon 
d’Amenemope (   ) 15 et dans le conte démotique de la Conquête de la 
cuirasse d’Inaros ( pr-wt.t-nb-jmy 16). Or, dans ces trois textes, il s’agit toujours d’un nom 
du type Pr+nom de la divinité, ce qui se conçoit aisément puisqu’il s’agit de définir le 
nom de lieu comme le domaine de la divinité Unetelle. Un nom *Pr-Jm se révélerait donc 
tautologique puisque pr y serait qualifié par un élément toponymique et non un théonyme, 
à moins de considérer que la mention de la divinité – Wȝḏ.t…, Wȝḏ.t nb.t… ou Nb.t… 

– ait été omise. Toutefois, le signe  n’est jamais employé comme constituant jm dans 
aucune des graphies d’Imet qui nous sont connues. Ce fait semble donc devoir confirmer 
l’impossibilité de voir dans le groupe  une graphie du toponyme Imet.

c.	 Nom d’homme très fréquent à la Basse Époque. à H. Ranke, PN I, 351, 26 ; 418, 14 ; II, 394, 
il faut désormais ajouter M. Thirion, RdE 46, 1995, p. 174. Ce nom, attesté par la docu-
mentation démotique, ne connaît pas de correspondant grec (cf. Demotisches Namenbuch, 
Wiesbaden, 1996, I/14, p. 1025). La graphie de bȝk avec les signes  et  semble indiquer 
une influence du démotique d’époque romaine (cf. W. Erichsen, Demostisches Glossar, 
Copenhage, 1954, p. 124).

d.	 Mw.t nfr.t est une désignation connue d’Isis en tant que mère attentive à son jeune enfant 
Horus (cf. LGG III, 260b) qui pourrait fonctionner ici comme une mise en exergue des 
qualités maternelles de la mère transposées dans l’au-delà (É. Drioton, op. cit., p. 4). On 
s’étonnera cependant de l’absence totale, à ma connaissance, de bibliographie sur ce sujet. 
On pourra comparer avec l’expression relevée par K. Jansen-Winkeln, Sentenzen und 
Maximen in den Privatinschriften der ägyptischen Spätzeit, Achet - Schriften zur Ägyptologie 
B1, Berlin, 1999, p. 115 : nfr.wy mw.t sḫn⸗s sȝ⸗s twt js wbn sm s.t.

	 14	 PM II², p. 409 ; H. Brugsch, 
Geographische Inschriften altägyptischer 
Denkmäler, Leipzig, 1857, pl. XII, 1, IV.
	 15	 A. H. Gardiner, AEO II, 

p. 170*-171* ; LGG IV, p. 15b [7]
	 16	 Papyrus Krall 10.7 ; 10.25 ; 10.33 ; 
11.14 ; 11.23 ; 21.17 ; voir Fr. Hoffmann, 
Der Kampf um den Panzer des Inaros, 

Mitteilungen aus der Papyrussammlung 
der Österreichischen Nationalbibliothek 
(Papyrus Herzog Rainer) NS 26, Vienne, 
1996, passim.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 227

e.	 Cet anthroponyme féminin est également fréquent à Basse Époque. Voir H. Ranke, PN I, 
89, 3 ; II, 351 et M. Thirion, RdE 36, 1985, p. 127. Ce nom n’est pas, semble-t-il, attesté dans 
la documentation démotique.

f.	 Sur la locution pn mȝʿ-ḫrw, attestée aux époques tardives, voir P. Vernus, Athribis, BdE 74, 
Le Caire, 1978, p. 218 et n. d, cité par ALex 78.1605.

Le début de l’Appel aux passants et la déesse d’Imet (col. 2-5)

�������
�
�����

(3)����� �����
�
�
�
���

�
�
�����

�
�
�
�� ��

�
���

�
�

(4)

����
�
��

���
�
��
�
�
�
��
�
���

�
�����

�
������

��
� ���

(5)

������
�
����

�
������

�
��
�
�����
�
� ����

�
�

��
�
���

�

j wr.w ḥm.w wt(j).w [3] ḥry.w-sštȜ wȜḥ(w) jḫt m wʿb.wy s.w nb.w šm(w) ḥr mṯn.w [4] jj(ty)⸗sn 
r sṯȜ.t tn šm(ty)⸗sn r-gs rwd pn jj(ty)⸗sn (r) Jm.t m hrw n(y) mḥ wḏȜ.t [5] (r) swȜš ʿnḫ⸗sn ḫr 
Nwb.t mȜȜ(ty)⸗sn WȜḏ.t ḥr⸗s sfn ḥr rd.t ẖrd.w n snb.w
Ô notables, prêtres, embaumeurs, [3] (ô) supérieurs des secrets, (ô) ceux qui disposent les offrandes 
sous la fonction des deux prêtres-ouâb g, (ô) tous les hommes qui marchent sur le chemin h, [4] 
qui viendront vers cette nécropole, qui progresseront auprès de cette terrasse i, qui viendront (à) 
Imet j le jour de la pleine lune k [5] (pour) implorer leur vie l auprès de la Dorée m, qui verront n 

Ouadjet dont le visage est clément o alors qu’elle accorde des enfants aux gens stériles p,

g.	 É. Drioton, op. cit., p. 5, a marqué d’un « sic » le groupe  déterminant  , mais ne 
pourrait-on pas considérer qu’il s’agit bien de la mention de deux prêtres-ouâb ? On sait en 
effet par les textes de Medinet Habou et du Ramesseum que deux prêtres-ouâb prenaient 
part à la sortie de Min à Thèbes 17. La suite de la stèle de Gemenefhorbak évoquant en 
grande partie la sortie du Min d’Imet, on pourra poser l’hypothèse que Gemenefhorbak 
interpelle ici une double prêtrise identique à celle qui intervenait au cours des cérémonies 
de Thèbes.

h.	 Cette phrase peut exprimer tant le fait de passer effectivement sur le chemin au bord duquel 
le monument a été élevé, que le fait d’être « fidèle », selon un emploi métaphorique bien 
connu (cf. G. Vittmann, Altägyptische Wegmetaphorik, BeitrÄg 15, Vienne, 1999, particu-
lièrement p. 92 et 105 pour des parallèles exacts).

	 17	 cf. H. Gauthier, op. cit., p. 63-64 
et 106.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 228	 vincent razanajao

i.	 Ici, rwd désigne probablement la voie processionnelle le long de laquelle les monuments 
votifs et funéraires pouvaient être érigés, à l’image du modèle du genre, la rwd n(y) nṯr ʿȝ, 
la « Terrasse du Grand dieu » à Abydos (LÄ VI, 1986, col. 758. W. K. Simpson, The Terrace 
of the Great God at Abydos, Publications of the Pennsylvania-Yale Expedition to Egypt 5, New 
Haven, Philadelphia, 1974). à Imet, elle pourrait correspondre à l’axe général est-ouest 
mis en évidence par W. M. Fl. Petrie à Tell Farʿoun, entre ce qui constituait l’entrée du 
temenos et les nécropoles plus à l’est (voir schéma dans W. M. Fl. Petrie et al., Nebesheh, 
1888, pl. XVII). 

j.	 Le toponyme Imet revêt ici une forme que l’on peut qualifier de pleine. L’articulation 
phonétique est assurée par les signes  et  tandis que deux déterminatifs viennent la 
compléter – sans parler de  – dans une disposition eugraphique : l’enfant  semble 
s’asseoir sur les deux sourcils rapportés l’un sur l’autre ( ). On notera que signes de l’enfant 
couronné et des sourcils peuvent également prendre tous deux la valeur jm. Cela est avéré 
pour l’enfant dès l’époque ramesside, comme le montre son emploi comme signe-mot pour 
le nom du pavois de la région dans une procession du temple de Séthy Ier à Gourna 18. En 
ce qui concerne les deux sourcils posés l’un sur l’autre, ce signe apparaît à la XXIIe dynastie 
et ce spécifiquement pour noter le nom Imet. Son emploi seul avec les deux déterminatifs 
habituels des toponymes restera la graphie sous laquelle Imet sera le plus souvent citée à la 
Basse Époque et durant les époques grecque et romaine 19.

k.	 Littéralement, « jour de remplir l’œil-Oudjat ». Cf. Ph. Derchain, dans La lune, SourcOr 5, 
Paris, 1962, p. 54. Voir cependant A. Spalinger, BSFE 19, 1995, p. 39 qui émet l’hypothèse 
que le jour de « remplir l’œil-oudjat » correspond au sixième jour lunaire. Le contexte gé-
néral lié à la fécondité engendrée tant par la déesse que par Min par la suite, permet peu de 
doutes quant à la phase lunaire dont il est question ici : la pleine lune est connue en effet 
pour être une période particulièrement propice à la fertilité.

l.	 Littéralement, « prier leur vie » ; cf. J. Yoyotte, SourcOr 3, p. 56. Voir également note sui-
vante.

m.	L’épiclèse « Dorée », apanage de la déesse Hathor considérée sous son aspect apaisé 
(cf. O. Perdu, JEA 84, 1998, p. 140), est dès le Nouvel Empire le nom sous lequel cette 
dernière est notamment interpellée pour l’obtention d’enfants (cf. G. Pinch, Votive Offerings 
to Hathor, Oxford, 1993, p. 222-223). Voir aussi infra, n. p.

n.	 Voir le dieu est la manifestation la plus patente d’un contact entre le fidèle et la divinité. 
Sur ce sujet, se reporter à D. Van der Plas, « “Voir le dieu” – Quelques observations au 
sujet de la fonction des sens dans le culte et la dévotion de l’Égypte ancienne », BSFE 115, 
1989, p. 4-35 ; Y. Volokhine, dans D. Frankfurter (éd.), Pilgrimage and Holy Space in Late 
Antique Egypt, Religions in the Graeco-Roman World 134, Leyde, Boston, Cologne, 1998, 
p. 60-61 ; I. Rutherford, dans R. Matthews et C. Roemer (éd.), Ancient Perspectives on Egypt, 
Encounters with Ancient Egypt, Londres, 2003, p. 178. Voir aussi note suivante.

	 18	 Cf. supra, note du commentaire 
(b) et n. 14.

	 19	 GDG I, p. 73.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 229

o.	 Comme le notait D. Meeks dans une étude sur le divin (Le Temps de la réflexion 7, 1986, 
p. 179), « la face, c’est ce qui permet à l’homme d’entrer en contact avec la divinité, de 
communiquer avec elle ». Lorsque le visage est qualifié de clément (sfn) comme ici, nous 
avons clairement l’évocation du caractère bienfaiteur de la divinité (ibid. ; voir aussi note 
philologique suivante).

p.	 La stèle nous apprend que des gens pouvaient voir (mȝȝ) à Imet une déesse Ouadjet dont le 
visage devient clément après avoir donné des enfants (ḥr rd.t ẖrd.w) à des personnes dési-
gnées par le terme snb.w. Comme cela a été vu en note philologique (o), le visage clément 
qu’arbore Ouadjet est le signe que la déesse a tenu son rôle de divinité bienfaitrice. Le fait 
de donner des enfants est donc le résultat d’un vœu, l’exaucement d’une requête qui a été 
déposée auprès de la déesse.

	 Dès 1945, H. W. Fairman établissait un lien entre la locution rd.t ẖrd.w n snb.w de la stèle 
de Gemenefhorbak et plusieurs textes ptolémaïques dans lesquels est mentionné le fait de 
développer ou de concevoir l’œuf (swḥ.t) de (ou pour ?) une snb.t 20 :

	 1. sḫpr⸗k swḥ.t n , « tu crées l’œuf de/pour… » (titre d’une scène de fumigation à 
Edfou liée au taureau de Mendès ; Edfou IV, 302, 10-11 21);

	 2. ṯs mw m qs r sḫpr ṯȝ jr (?) swḥ.t n , « Celui qui fixe la semence dans l’os afin de 
donner vie au poussin, et qui conçoit 22 (?) l’œuf de/pour… » (texte relatif à Khnoum de 
Semen-hor ( XXIe nome de Haute-Égypte), dans une scène d’offrande de l’onguent à Edfou ; 
Edfou V, 185, 1 23);

	 3. [… …] swḥ.t n  (texte relatif au même Khnoum de Semen-Hor, dans un texte très 
lacunaire d’Edfou VII, 328, 20 ; cf. D. Kurth, Edfou VII, Die Inschriften des Tempels von Edfu 
I/2, Wiesbaden, 2004, p. 627);

	 4. snb […sj]wr⸗k , « tu maintiens la santé [de …] et tu fécondes… » (hymne à 
Amenhotep fils de Hapou inscrit sur l’embrasure septentrionale de la quatrième porte du 
temple de Ptah à Karnak ; Urk. VIII, p. 144, no 212, l. 3 24);

	 5. sjwr , « féconder… » (hymne à Imhotep inscrit sur la façade du temple d’Hathor 
à Dendera ; D. Wildung, Imhotep und Amenhotep. Gottwerdung im alten Ägypten, MÄS 36, 
Munich, Berlin, 1977, p. 139).

	 De ces exemples, il ressort que le terme snb.t désigne une femme qui a subi l’action fécondante 
d’une divinité particulièrement reconnue pour sa virilité (taureau de Mendès, Khnoum de 
Semen-Hor) ou pour ses capacités curatives (Imhotep et Amenhotep). Le dieu « crée l’œuf » 
( jr/sḫpr swḥ.t) pour la snb.t ou la « féconde » (sjwr). Au regard de la stèle de Gemenefhorbak, 
où une déesse exauce des snb.w en leur accordant des enfants, on comprendra dès lors que 

	 20	 Si S. Sauneron en a mentionné 
dans son article sur le germe dans les 
os (BIFAO 60, 1960, p. 21-22), la plu-
part des exemples sont commodément 
réunis par P. Wilson, PL, p. 861-862, 
s. v. « snbt ».
	 21	 Cité par H. W. Fairman, BIFAO 43, 
1945, p. 91 ; S. Sauneron, op. cit., p. 22, 
n. 4 ; P. Wilson, PL, p. 861, s. v. snbt ; 

Ph. Derchain, « Mendès et les femmes », 
Enchoria 25, 1999, p. 21.
	 22	 S. Sauneron, loc. cit., comprend : 
« qui surveille ».
	 23	 S. Sauneron, op. cit., p. 21-22. 
P. Wilson, op. cit., p. 812, s. v. swḥ.t. 
La traduction du début de la phrase est 
reprise de G. Roquet dans Studien zu 
Sprache and Religion Ägyptens. Zu Ehren 

von Wolfhart Westendorf überreicht von 
seinen Freunden and Schülern, Göttingen, 
1984, I, p. 374.
	 24	 Cité par S. Sauneron, op. cit., 
p. 22, n. 24. Voir D. Wildung, Imhotep 
und Amenhotep. Gottwerdung im Alten 
Ägypten, MÄS 36, Munich, Berlin, 
1977, p. 210 et n. b ; P. Wilson, op. cit., 
p. 861.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 230	 vincent razanajao

ceux-ci étaient des personnes connaissant des difficultés à enfanter et qui espéraient pouvoir 
conjurer leur stérilité auprès d’une divinité. De genre masculin (  ) ou, à tout le moins, 
non lié à l’idée de femme, le déterminatif employé dans la stèle de Gemenefhorbak semble 
montrer que la qualité de snb n’était pas le propre des femmes mais bien des êtres humains 
sans distinction de sexe. Cela pourrait être confirmé par l’emploi du phallus comme déter-
minatif du mot dans deux occurrences apparaissant sur la cuve osirienne de Coptos (Caire 
JE 37516) :  , col. VI, 25 et (sic)  , col. VI, 30. On ne manquera pas de 
relever d’autre part que la première de ces mentions offre un parallèle fort proche à notre 
texte. Dans un hymne vantant les qualités de la déesse Shentayt, on peut effectivement 
lire au sujet de cette dernière qu’elle « donne des maris aux veuves et des enfants aux snb.w 
(rd hȝj.w n ḫȝr.t, rd ẖrd.w n snb.w ; cf. J. Yoyotte, AnnEPHE V e section 90, 1981-1982, p. 190 ; 
pour le présent travail, le texte a pu être collationné grâce à une indication de D. Meeks).

	 Si la traduction « femme stérile » proposée par D. Wildung 25 a été enregistrée avec réserve 
dans l’Année lexicographique I, 77.3643, D. Meeks m’apprend que l’existence d’un radical 
snb exprimant la notion de stérilité est notamment confirmée par des mots composés parmi 
lesquels le plus symptomatique est probablement snb-rnp.t. Apparaissant en des contextes 
divers, tant dans des textes anciens que sur les parois des temples tardifs, ce vocable avait 
été jusque-là regardé comme fonctionnant par antiphrase – avec un emploi euphémique de 
snb, « bonne santé » –, afin de désigner la « famine » (voir en ce sens J. Vandier, La famine 
dans l’Égypte ancienne, RAPH 7, Le Caire, 1936, p. 91-92, 155). En considérant snb comme 
rattaché à l’idée de stérilité, on comprendra dès lors que puisse être exprimée l’idée de fa-
mine par snb-rnp.t, littéralement « année de manque, de disette » (le point d’interrogation 
marquant la traduction du Wb IV, 160, 2 pourra donc être supprimé). D. Meeks me signale 
encore l’occurrence d’un verbe « rendre stérile » dans le rituel Contre Seth (Urk. VI, 23, 
17-18) : ʿḫm~n⸗f jrṯ.t n(y).t Sḫȝ.t-Ḥr, snb~n⸗f Ḥsȝ.t mw.t-nṯr, « il a tari le lait de Sekhat-Hor, 
il a rendu stérile Hésat, la mère du dieu ».

	 É. Drioton avait traduit  par « pèlerin », après avoir rapproché ce terme du verbe snbb 
attesté par le Wb IV, 161, 14. L’idée de pèlerinage semble cependant inadéquate ici puisque 
le « déplacement » vers Imet dont parle la stèle concerne une petite catégorie de gens et était 
effectué dans un but précis et pratique, soigner sa stérilité. Cf. J. Yoyotte dans Les pèlerinages, 
SourcOr 3, Paris, 1960, p. 55-56, qui préféra rendre ce mot par le terme plus neutre de « visi-
teur », s’interrogeant sur la réalité du pèlerinage en Égypte pharaonique. Sur cette question, 
voir dernièrement Y. Volokhine, « Les déplacements pieux en Égypte pharaonique : sites et 
pratiques culturelles », dans D. Frankfurter (éd.), Pilgrimage and Holy Space in Late Antique 
Egypt, Religions in the Graeco-Roman World 134, Leyde, Boston, Cologne, 1998, p. 51-97 ; 
I. Rutherford, « Pilgrimage in Greco-Roman Egypt : New Perspectives on Graffiti from 
the Memnonion at Abydos », dans R. Matthews et C. Roemer (éd.), Ancient Perspectives 
on Egypt, Encounters with Ancient Egypt, Londres, 2003, p. 171-189. (voir également infra, 
commentaire général).

	 25	 Imhotep und Amenhotep. Gottwer-
dung im alten Ägypten, MÄS 36, Munich, 
Berlin, 1977, p. 139 et 210.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 231

La Fête d’Horus, ou sortie de Min d’Imet, et la relique osirienne (col. 5-9)

�����
���

(6)

�
�
���
�
��� ���

�
�� �

��
��
��
�
��
�
���
���
�
�
�
�
�
��

(7)

���
�
��
�
��

��
��� ������� �� �������

�
�
�
�
�
���

(8)

���

�������
�
��
��
� ����

�
��� ��

�
��
�
� ���

����
(9)�
����

� ��
� �����

�
� ��

(a)

�

�

a. D’après une suggestion d’É. Drioton, op. cit., p. 6.

jj(w) m Sḫ.t-nṯr ḫft [6] wȜrḫ sm.w r nḏ-jẖ.t m ḥb Ḥr sjn(ty)⸗sn n Mn ḏr pr⸗f r ḫt⸗f sšm(w) 
[7] m kȜ.w smsm.w sẖkr(w) m jnsj ʿpr(w) m ṯḥn tpy.w-ʿ ḫtj⸗f nb m ktkt [8] gmḥ(w) sw m mn 
pr⸗f snb ṯs gȜḥ nty m nnj šsp~n⸗f mʿbȜ⸗f hd~n⸗f [9] ḏȜy.w⸗f d.t [sm]d n wrḏ-jb

(Ô ceux) qui viennent de Sekhet-netjer q lorsque [6] les plantes verdoient, pour faire des offrandes 
pendant la fête d’Horus, qui attendront r Min quand il sort vers son estrade s, conduit [7] par 
des chevaux mâles t, orné d’une bandelette rouge et paré d’un collier u ; tous ceux qui sont devant 
son estrade v tremblent, ceux qui [8] l’aperçoivent souffrent w. Puisse-t-il sortir sain (afin que) le 
las qui est dans l’affliction (= Osiris) se lève : (car s’)il a saisi son harpon et s’il a repoussé [9] ses 
opposants, (c’est afin de) restituer les sourcils à Celui-dont-le-cœur-est-las x.

q.	 Selon le grand texte géographique d’Edfou et les processions quadripartites, Sḫ.t-nṯr est 
le nom du territoire arable (w) de la XVIIIe sepat de Basse-Égypte dont la métropole était 
Boubastis (GDG V, 54 ; P. Montet, Géographie de l’Égypte ancienne I, p. 180). Cette mention 
d’une aire géographiquement proche d’Imet est-elle l’indication que les fidèles avaient une 
origine essentiellement régionale ? Voir commentaire général.

r.	 Tant le verbe sjn, « attendre » que son homophone sjn, « se hâter » peuvent fonctionner avec 
la préposition n (A. H. Gardiner, « "To wait for" in Egyptian », ZÄS 49, 1911, p. 100-102). 
Il semble que le premier corresponde davantage au contexte du récit.

s.	 Sur l’expression prj m ḫtjw, à H. Gauthier, Les fêtes du dieu Min, RAPH 2, Le Caire, 1931, 
p. 101-102, il convient d’ajouter M.-Fr. Moens, « The Procession of the God Min to the 
ḫtjw-Garden », SAK 12, 1985, p. 61-73. Pour le ḫtjw, voir également L. Baqué-Manzano, 
BIFAO 102, 2002, p. 28.

t.	 Pour l’emploi de kȝ dans la désignation des mâles d’une espèce, voir P. Vernus, RdE 33, 1981, 
p. 94, n. f ; H. Wild, BIFAO 54, 1954, p. 204-205 ; n. 2 (ces références, qui renverront à 
l’essentiel de la bibliographie sur le sujet, m’ont été aimablement transmises par D. Meeks). 
On devra considérer le signe  comme une erreur pour  (H. Wild, loc. cit.).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 232	 vincent razanajao

	 L’effigie du dieu était-elle installée sur un véhicule tiré par des chevaux ? Rarement attestée 
en contexte religieux 26, l’utilisation d’un chariot pourrait rejoindre la forme que connaissait 
la procession du dieu local de Paprêmis dont l’image était, selon Hérodote (II, 63), insérée 
dans un naos lui-même posé sur un chariot à quatre roues (hamaxa) 27. La sortie de Min 
telle qu’elle se déroulait Imet rejoint celles de Min à Akhmim et Coptos sur au moins un 
fait : l’emploi de la barque n’y était pas connu 28.

	 La sortie du dieu faisant partie intégrante du rite dont il est l’objet, et le récit qui suit met-
tant en scène Min dans le rôle d’un dieu vengeur (cf. infra, n. w et commentaire général), 
on pourrait alors comparer l’image produite ici avec celle de l’Horus combattant, à cheval, 
documenté par diverses sources tardives et évoquée par Plutarque 29.

u.	 La ṯḥn.t est un matériau de couleur bleu-vert caractérisé par une forte brillance 30. Attribut 
plus particulier des divinités lunaires 31, elle symbolise la lumière, l’éclat bénéfique tant au 
dieu qu’au défunt 32. Comme son homologue thébain 33, la statue de Min à Imet devait donc 
arborer une parure composée de ce matériau dont la couleur bleu-vert s’oppose au rouge 
du tissu 34, comme la ṯḥn.t s’oppose par ailleurs au rouge de la cornaline 35.

v.	 Voir le commentaire d’É. Drioton, op. cit., p. 8-9, n. f. Pour tpj-ʿ : Wb V, 283, 1-284, 9, 
AnLex 79.3391, « qui se trouve devant, qui précède ». Les trois signes verticaux marquent 
le pluriel à la fin du mot composé issu de la lexicalisation de tpj-ʿ ḫtj, et non au niveau de 
tpy-ʿ.

w.	 É. Drioton voulait voir dans ce passage la description d’un rite analogue à celui de Paprêmis 
décrit par Hérodote II, 63, au cours duquel un « combat sacré » voit s’affronter partisans et 
ennemis du dieu 36. Selon cette interprétation, c’est le fait que leur dieu puisse être en péril 
(m mn) qui aurait amené les dévots à ressentir des tremblements (m ktkt), tremblements 
qui se justifieraient aisément si certains devaient effectivement périr à l’issue du combat  
comme le suggère É. Drioton (voir infra, note x).

	 26	 Sur le chariot, dans les textes 
religieux ou en contexte cultuel, voir 
L. Kákosy, « Bark and Chariot », 
StudAeg 3, 1977, p. 57-65.
	 27	 J. Fr. Borghouts, « Rethinking the 
Papremis Ritual (Herodotus II.63) », dans 
T. DuQuesne (éd.), Hermes Aegyptiacus. 
Egyptological Studies for B. H. Stricker 
on his 85 th Birthday, DE SN 2, Oxford, 
1995, p. 43-52, part. p. 51.
	 28	 M. Gabolde, dans M. Gabolde 
et G. Galliano (éd.), Coptos. L’Égypte 
antique aux portes du désert. [Catalogue 
de l’exposition tenue à] Lyon, musée des 
Beaux-Arts, 3 février - 7 mai 2000, Lyon, 
2000, p. 83 et n. 43.
	 29	 Je dois ce rapprochement à la lec-
ture d’un article qui m’a été signalé par 
son auteur : D. Meeks, « L’introduction 
du cheval en Égypte », dans A. Gardeisen 

(éd.), Les équidés dans le monde médi-
terranéen. Actes du colloque organisé 
par l’École française d’Athènes, le Centre 
Camille-Jullian, et l’UMR 5140 du Cnrs, 
Athènes, 26-28 novembre 2003, Lattes, 2005, 
p. 51-59, part. p. 56, avec n. 68. On y re-
lève, au sujet d’Horus et du cheval, les 
articles de J. Bergman, « Horus und das 
Pferd », dans Mél. V. Wessetzky, StudAeg 1, 
1974, p. 13-22 ; J. Yoyotte, « Horus et le 
cheval (Plutarque, De Iside 39, 19, 358c) », 
Bulletin de la Société Ernest-Renan ns 36, 
1987, p. 37-40 (non vidi). 
	 30	 S. Aufrère, L’Univers minéral dans 
la pensée égyptienne, BdE 105, Le Caire, 
1991, p. 521-522, 525, 533. F. Lavenex 
Vergès, Bleus égyptiens. De la pâte auto-
émaillée au pigment bleu synthétique, 
Louvain, Paris, 1992. F. P. A. Gautier, Le 
rouge et le vert. Sémiologie de la couleur en 

Égypte ancienne, Thèse de doctorat sous la 
dir. de N. Grimal, Paris Sorbonne (Paris 
IV), Paris, 1995, p. 164 sqq. (inédit).
	 31	 S. Aufrère, op. cit., p. 524-525.
	 32	 Ibid., p. 533.
	 33	 H. Gauthier, Les fêtes du dieu Min 
RAPH 2, Le Caire, 1931, p. 193-194.
	 34	 Le tissu rouge est également l’at-
tribut des déesses dangereuses chez 
lesquelles elle s’oppose également à la 
ṯḥn.t (P. Gautier, op. cit., p. 429).
	 35	 Ph. Derchain, SAK 2, 1975, 
p. 74.
	 36	 Sur Paprêmis, voir dernièrement 
J. Fr. Borghouts, « Rethinking the 
Papremis Ritual (Herodotus II.63) », dans 
T. DuQuesne (éd.), Hermes Aegyptiacus. 
Egyptological Studies for B. H. Stricker 
on his 85 th Birthday, DE SN 2, Oxford, 
1995, p. 43-52.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 233

	 Selon une interprétation différente, D. Meeks (dans A. Gardeisen (éd.), Les équidés dans le 
monde méditerranéen, Lattes, 2005, p. 56) a récemment proposé de voir dans ce passage la 
description de gens qui, au contact de Min, chancelaient (m ktkt) et, après l’avoir aperçu 
lui-même en état de déficience (m mn ?), sortaient guéris ( pr⸗f snb). Si cette hypothèse fournit 
une intéressante métaphore fonctionnant en parallèle avec la mention des capacités curatives 
de Ouadjet d’Imet (cf. supra, note p), un point d’achoppement demeure cependant dans 
la manière dont il faut traiter le pronom ⸗f dans pr⸗f. Comme cet auteur le suggère par sa 
traduction, le pronom peut-il renvoyer à « tous ceux qui sont devant son estrade », ce qui 
nécessiterait de traiter cette séquence comme un collectif ? Nous souhaitons plutôt retenir 
une solution où ⸗f renvoie à la même entité que dans tpy.w-ʿ ḫt⸗f, c’est-à-dire le dieu Min. 
De plus, nous préférons considérer la séquence allant de tpy.w-ʿ jusqu’à mn comme deux 
propositions symétriques, composées chacune d’un groupe nominal plus m d’équivalence et 
adjectif. Après un nécessaire replacement de  devant le mot mn lacunaire, nous aurions 
ainsi l’articulation tpy.w-ʿ ḫt⸗f nb m ktkt / gmḥ(w) sw m mn, les deux m + adjectif qualifiant 
« tous ceux qui sont devant son estrade » et « ceux qui l’aperçoivent ».

	 Ni combat ni guérison par contact ne seraient ainsi à identifier ici. Si ceux qui assistent 
à la sortie de Min connaissent des tremblements (m ktkt), c’est bien à cause de la vision 
même du dieu et de sa proximité, tout comme ce rapport immédiat au divin est aussi ce 
qui plonge les fidèles dans la souffrance (m mn). L’action en jeu est celle du rite par lequel 
Min, pleinement sain ( pr⸗f snb), peut agir comme dieu sauveur pour son père Osiris, dieu 
plongé dans l’affliction ( gȝḥ nty m nnj ). Voir également le commentaire général, infra.

x.	 Il s’agit ici de la mention de la relique d’Osiris conservée à Imet et non de « sujets » (smd.t) 
donnés à Osiris, c’est-à-dire d’hommes tués à l’issue d’un « combat sacré » (contra É Drioton ; 
pour le combat, cf. note précédente). Sur le phénomène des reliques en Égypte, se reporter 
à H. Beinlich, Die ‚Osirisreliquien‘. Zum Motiv der Körperzergliederung in der altägypti-
schen Religion, ÄgAbh 42, Wiesbaden, 1984, dont la lecture devra être amendée au regard 
de L. Pantalacci, « À propos des reliques osiriennes », CdE LXII, 1987, p. 108-123. Voir tout 
dernièrement L. Coulon, « Les reliques d’Osiris en Égypte ancienne : données générales et 
particularismes thébains », dans Ph. Borgeaud et Y. Volokhine (éd.), Les objets de la mémoire. 
Pour une approche comparatiste des reliques et de leur culte, Studia Religiosa Helvetica 10, Berne, 
2005, 15-46. Sur la nature de la relique osirienne à Imet, voir commentaire général.

	 Pour le verbe rdj, avec le sens plus spécifique de « restituer », cf. Fr. Daumas, Les moyens 
d’expression du grec et de l’égyptien comparés dans les décrets de Canope et de Memphis, 
ASAE-Suppl. 16, Le Caire, 1952, p. 216.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 234	 vincent razanajao

Les prêtres et rites spécifiques osiriens à Imet (col. 9-12)

�
�
��� ��

�
�
�
(a)
����� �

��
���

(10)

��
��
�
�� ���� ���

����
� ��� �� ����

�
�

��
���� �

�� �
(11)

�
�
���

�
� ����

�
�
�
��
�
� �����

�
����

���
��

(12)

�
�������

�
��
�
��� �

�
�
���

������
��

�

�

�� �

�

�
(e)

(d) (?)       

��

(b)

�
�

�(f)

��
(c )

��

�

a. Le signe ressemble au hiéroglyphe  mais celui-ci serait redondant ici ; il s’agit vraisemblablement 
de l’expression bien connue pr hȝ, « aller et venir », « aller librement » ;

b. Le bas du signe est coupé par le bord de la stèle ; il s’agit plus vraisemblablement d’un  que d’un 
comme le restitue É. Drioton, op. cit., p. 11 ;

c. Les détails internes ont disparu, faisant ressembler le signe à un  ; 
d. Le signe ressemble à une coiffe avec une longue queue de cheval à l’arrière (du type ), mais il semble 

plus vraisemblable de le considérer comme une erreur du lapicide qui aurait gravé un  dans un  ;
e. Ou  (voir infra, note dd) ;
f. La restitution  par É. Drioton du groupe composé de trois traits verticaux sur un quatrième horizontal 

paraît impossible, une telle graphie de Shai (dieu ou notion) n’étant nulle part attestée (cf. J. Quaegebeur, 
OLA 2, 1975, p. 276-277) ; le signe horizontal avant  est clairement un , mais il s’agit très vraisembla-
blement d’une erreur pour  (confusion avec le hiératique ? cf. Wb III, 188, 3).

jm.w [šms ?].w pr(w) hȜ(w) sn(w) jwtn (?) m [10] Ḥw.t-sgr jr.tw~n jb.t ḥȜ nsw ḥr ṯs~n Ȝḫ.t m 
tr nty ḏȜj.t hȜ [11] bw-nb n Mn sṯȜ(w) r-tp ḥsp šd(ty)⸗sn njs n Mn m hrw n(y)/nty .?. sfn wȜḏ.
w m tr n(y) ḥrr.t⸗sn [12] r (?) ḥtp Srq.t m ḫntj
(Ô) prêtres-im y et [suivant ?]s qui vont et viennent, qui baisent le sol dans [10] le Temple-du-
Silence qui a pris la fonction de chapelle protectrice z autour du roi (= Osiris), puisque aa l’uræus 
a été élevé au moment (de repousser) l’opposant bb. [11] (Ô) gens qui descendent vers Min (quand) 
il est hâlé sur le dessus de la cuve-jardin cc, qui adresseront des prières à Min le jour de .. ?.. dd 
quand les plantes seront généreuses au moment de [12] leur floraison ee, pour apaiser Serket au 
moyen de l’Ennemi ff (?)

y.	 É. Drioton considère  comme le gentilé formé sur le toponyme Imet, ce qu’il 
rend par « citoyens de Bouto ». Je préfère y voir la mention de la prêtrise spécifique 
d’Imet telle qu’elle est indiquée par le grand texte géographique d’Edfou (Edfou I, 335, 
16) :  , jm pw jr-ẖ.wt n kȝ⸗s, « c’est (le prêtre) Im qui accomplit le rite 
pour son ka (d) ». D’autres documents relevant de la sphère privée mentionnent peut-être 
cette prêtrise sous la graphie  (sarcophage de Psammétique-menekh-jb, né d’Isiskheb : 
W. M. Fl. Petrie et al., Nebesheh, 1888, p. 22, 35-36, pl. XII, no 19 ; M. Thirion, RdE 42, 1991, 
p. 234 ; sarcophage de Psammétique né de Ouadjetemhat (même texte que doc. précédent) ; 
sarcophage de Psammétique né de Patchénéfy (BM 1047 ; W. M. Fl. Petrie et al, op. cit., 
p. 22, 35-36, pl. XII, no 18 ; K. Piehl, Inscriptions hiéroglyphiques recueillies en Europe et en 
Égypte, Leipzig, 1888, II, p. 29, planches I/3 (3e série), pl. 39 U-40 V).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 235

z.	 É. Drioton traduit ce passage : « …Temple du Silence devenu une antichambre du tom-
beau » ; pourtant, dans la note philologique qu’il consacre à ce passage 37, il ouvre lui-même 
une piste en citant un texte de Dendera : « J’ai assuré la protection du Phallus dans le nome 
tentyrite en l’intronisant dans la Tente de purification (jb.t) à Dendérah 38 ! » En effet, jb.t, 
enregistré par le Wb I, 63, 5, s. v. ib-mr (?), est un terme dérivé de jbw, Wb I, 62, 5 qui 
désigne la chapelle osirienne dans laquelle est effectué le travail de remembrement du corps 
d’Osiris (cf. Dendera X/3 (index), p. 32, s. v. jb.t). à Imet, la chapelle osirienne avait donc 
pour nom « Temple-du-silence » ; les litanies d’Osiris de la chapelle ouest no 1 de Dendera 
le citent effectivement comme le lieu sacré propre aux cérémonies d’Imet : « Si tu es dans 
[Imet] d’aval, (dans) Bouchedouadjes, ton mal est repoussé hors du Temple-du-silence, car 
tu es le couronné, la représentation ennoblie par la couronne blanche, celui au beau visage 
aimé des dieux » (Dendera X, 289, 5-6). Voir également infra, n. (bb).

aa.	Sur ḥr (+ sḏm~n⸗f  ) introduisant une causale, cf. Fr. Daumas, Les moyens d’expression du 
grec et de l’égyptien…, ASAE-Suppl. 16, Le Caire, 1952, p. 110. Très rare, cette forme est 
considérée comme fautive 39.

bb.	Je reconnaîtrais ici le rite spécifique d’Imet dont la description occupe la fin de la ligne 
9, à savoir l’abattage des ennemis d’Osiris par Min, plutôt que la mention d’une famine 
(ḏȝj-rnp.t) qu’une cérémonie menée par le roi viserait à empêcher (contra É. Drioton, op. cit., 
p. 11-12, n. (g)).

	 L’élévation de l’uræus n’est pas l’évocation d’une cérémonie d’intronisation du pharaon 
mais la marque du couronnement d’Osiris, celui-ci ayant été rendu possible par le plein 
accomplissement du rite osirien. Selon les textes des chapelles osiriennes de Dendera, 
l’Osiris d’Imet dans le cadre de ses mystères locaux revêt une forme spécifiquement royale 
(S. Cauville, Dendera X/3. Commentaire, Le Caire, 1997, p. 251 et Dendera X, 289, 5-6, 
cité supra, en note z). Pour une allusion à un rite spécifique dans un Appel aux vivants, 
cf. P. Vernus, Athribis, BdE 74, Le Caire, 1978, p. 210.

cc.	Le fait que ḥsp apparaisse après la mention de la restitution de la relique osirienne m’incline 
à reconnaître dans ce vocable la cuve-jardin dans laquelle les figurines d’Osiris étaient mises 
à germer (voir note suivante). Min de Panopolis est occasionnellement qualifié de seigneur 
de la cuve-jardin (Dendera X, 218, 15). On ne manquera pas de faire le rapprochement avec 
la cuve osirienne de Coptos, monument qui constitue un rare exemple archéologique de 
ḥsp : comme cela a été abordé plus haut, note philologique p, des snb.w y sont évoqués pour 
le fait que la déesse Shentayt leur accorde des enfants, comme Ouadjet dans la stèle de 
Gemenefhorbak. La concordance des thèmes n’est assurément pas fortuit.

	 Cette hypothèse de la cuve-jardin n’exclut pas pour autant que soit évoqué de manière 
concomitante le jardin devant lequel Min se dresse habituellement 40. Pour une même 
ambivalence de ḥsp en lien avec Min, comparer avec Edfou I, 181, 4-5 (cf. É. Chassinat, Le 
Mystère d’Osiris au mois de Khoiak II, Le Caire, 1968, p. 668, avec n. 9 et 10).

	 37	 É. Drioton, op. cit., p. 11-12, 
n. (f ).
	 38	 = Dendera X, 401, 13.
	 39	 Å. Engsheden, La reconstitution du 
verbe en égyptien de tradition. 400-30 avant 

J.-C., Uppsala Studies in Egyptology 3, 
Uppsala, 2003, p. 123.
	 40	 M.-Fr. Moens, SAK 12, 1985, 
p. 68.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 236	 vincent razanajao

	 Sur les liens entre reliques, support du culte d’Osiris 41, et simulacres osiriens, voir L. Coulon, 
« Les reliques d’Osiris en Égypte ancienne : données générales et particularismes thébains », 
dans Ph. Borgeaud et Y. Volokhine (éd.), Les objets de la mémoire. Pour une approche 
comparatiste des reliques et de leur culte, Studia Religiosa Helvetica 10, Berne, 2005, 15-46.

dd.	 Si le début de la phrase n’appelle pas de commentaires particuliers, en dehors d’une ha-
plographie du n entre ⸗sn et njs, ce qui suit après la mention de Min constitue un passage 
très délicat pour lequel je n’ai pas de traduction satisfaisante. À l’instar d’É. Drioton, nous 
aurions pu y voir l’évocation de la germination et de la pousse de plantes et comprendre 
šd(ty)⸗sn njs n Mn m-sȝ rwd ḫtjw, « qui adresseront des prières à Min après que toutes les 
plantes auront poussé ». Toutefois, il faudrait pour cela accepter que la forme carrée gravée 
sur la stèle note  et que  soit une graphie de rwḏ, « croître », deux suppositions qui 
paraissent peu probables. Ayant l’avantage de filer une métaphore végétale en rapport avec 
la proposition suivant immédiatement (« les plantes seront généreuses… »), cette hypothèse 
se heurte au fait qu’une lecture m hrw n(y)/nty du groupe situé après la mention du dieu 
Min semble plus judicieuse. La présence d’un signe , forme éventuelle de , pourrait 
être l’indice probant que la sortie de Min était mentionnée sous la forme d’un nom de fête, 
dans l’expression « le jour de la fête x ». Il faut cependant avouer que l’on n’a pas su aller 
au-delà et saisir pleinement l’expression ainsi mise en évidence.

ee.	« (Quand) les plantes (wȝḏ.w) ont été généreuses (sfn) » est une métaphore particulièrement 
bien choisie puisqu’elle fait un écho parfaitement symétrique à ce qui est écrit colonne 5 à 
propos du visage de la déesse d’Imet : « Ouadjet (Wȝḏ.t), dont le visage est clément (sfn). »

ff.	 É. Drioton, op. cit., p. 11 et 13, identifie une entité divine Ptt, l’une des six déesses scorpions 
d’Isis. On pourra objecter sa rareté dans la documentation, malgré les deux exemples qu’il 
produit et le fait que l’éventuelle mention sur le présent document soit relevée par LGG III, 
166 a. Je préfère rattacher les signes p et t (deux fois) au hiéroglyphe précédent, ḥtp, et y 
voir une graphie « sportive » du verbe ḥtp, « apaiser, satisfaire ». Le signe de la nèpe – et non 
du scorpion puisque aucune patte n’est marquée –, servirait ainsi à écrire le nom de Selkis 
(voir Fr. Van Känel, LÄ V, 1984, col. 830-831). Si la lecture de la phrase est avérée, son sens 
n’en est pas moins obscur.

Les rites funéraires locaux et la conclusion de l’appel (col. 12-14)

�������
�
�����

�
�
�
�����

�
����� �

(13)

�

����
�
�
�
������

(sic)��
�
�������

�
��������

�
� �����

(14)

��� �
��
�
��� ��

�
��

�
����

�
�
�
��
���

(sic)
�

�

�

�

	 41	 L. Pantalacci, CdE LXII, 1987, 
p. 109.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 237

sḫty.w Ḫʿ dmḏ(w) m rȜ-ʿ hȜ r sṯȜ r sfsf Ȝw [13] st mw n jt⸗sn dm rn n(y) mw.t⸗sn sqr šʿy.w wp 
pȜḏ ḥr nb⸗sn jj(w) [14] m Ȝḫ.t m-mr.w(t) sȜb sš sȜḥ(ty)⸗sn m-st n jn.t dm⸗ṯn rn⸗j
(Ô) campagnards de Khâ gg, rassemblés en ce lieu, (ô ceux qui) descendent vers la nécropole 
pour présenter des offrandes [13] et verser des libations à leur père, prononcer le nom de leur 
mère, consacrer le (pain)-sablé, ouvrir le pain-padj au profit de leur seigneur hh, (ô ceux qui) 
viennent [14] à la saison d’Akhet afin de parcourir les marais, qui arriveront en vue de la vallée ii, 
puissiez-vous prononcer mon nom jj !

gg.	Nous avons ici un mot composé très intéressant pour la « géographie » du document. 
Contrairement à ce qu’a identifié É. Drioton, op. cit., p. 14, qui traduit « chasseurs de la 
Butte », il s’agit en fait d’une locution permettant de former un gentilé sur le nom du ter-
ritoire d’Imet tel qu’il est donné selon la tradition du grand texte géographique d’Edfou 42 
et du papyrus géographique de Tanis 43. L’emploi du terme sḫtj.w, nisbé pluriel formé 
sur sḫ.t, « campagne », pour désigner les habitants de Khâ est particulièrement approprié 
puisque l’entité géographique que désigne ce toponyme est celle d’un territoire agricole (w). 
La stèle de Gemenefhorbak livre ici une mention fort précieuse de ce toponyme puisqu’il 
n’était connu que des grands corpus géographiques élaborés dans la sphère sacerdotale. 
Cette mention est particulièrement intéressante puisqu’il faut se rappeler que Ḫʿ dispute 
le statut de nom du w d’Imet à Sḫ.t-jʿr.w, toponyme mentionné par la seconde « tradition » 
géographique représentée par les processions dites quadripartites 44.

hh.	 Šʿy.w/šʿw.t, pain vraisemblablement sablé, ainsi que le pain-pȝḏ, sont attestés très tôt dans 
les tableaux d’offrandes 45. Ils connaissent une longue existence comme pains d’offrande 
(cf. P. Posener-Kriéger, Les archives du temple funéraire de Néferirkarê-Kakai (les papyrus 
d’Abousir), BdE 65, Le Caire, 1976, p. 234 ( pȝḏ), 238 (šʿw.t)). La boulette-pȝḏ étant appa-
remment de petite taille (ibid.), on peut se demander si l’acte de l’« ouvrir » ne correspond 
pas au vocable pȝḏ (m) gs.wj attesté par le Wb I, 501, 13. Selon toute vraisemblance, nb 
désigne ici Min.

ii.	 Jn.t prend dans ce texte l’acception bien connue de vallée funéraire (cf. P. Wilson, PL, 
p. 87).

jj.	 Seul souhait de l’Appel aux passants concernant sa propre personne, l’exhortation dm⸗tn 
rn⸗j sert de clôture au texte (comparer avec la statue XXXe dyn./ép. ptol. Caire JE 37514 ; 
cf. K. Jansen-Winkeln, Biographie und religiöse Inschriften der Spätzeit, ÄAT 45, Wiesbaden, 
2001, p. 60, 358 ; G. Vittmann, dans M. R. M. Hasitzka, Das Alte Ägypten und seine 
Nachbarn : Festschrift zum 65. Geburtstag von Helmut Satzinger, Krems, 2003, p. 166- ; 174 ; 
réf. L. Coulon). Pour une graphie identique de rn, cf. K. Jansen-Winkeln, op. cit., p. 222, 
note philologique 4.

	 42	 Edfou I, 336, 2.
	 43	 Fragment no 30 (F. L. Griffith 
et W. M. Fl. Petrie, Two Hieroglyphic 
Papyri from Tanis, EEF Extra Memoir [9], 
London, 1889, pl. XI).

	 44	 Edfou IV, 37 ; V, 25 ; H. Brugsch, 
RdM VI, 125.
	 45	 W. Barta, Die altägyptische 
Opferliste von der Frühzeit bis zur 
griechisch-römischen Epoche, MÄS 3, 
Berlin, 1963, p. 6.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 238	 vincent razanajao

Commentaire général

La prolixité avec laquelle Gemenefhorbak s’exprime a très fortement structuré le texte 
de cette stèle. Si l’introduction est classique, avec présentation du défunt et du dieu auprès 
duquel ce dernier a voulu se placer, l’« appel » à proprement parler prend une forme singuliè-
rement longue. Ses limites apparaissent fort éloignées puisqu’il débute au signe du vocatif  
(colonne 2) et court jusque là où se termine la stèle, dans l’interjection finale « prononcez mon 
nom ! » (colonne 14), soit quasiment sur tout le champ de la stèle.

Un autre trait qu’il convient de noter est l’omission de deux éléments fréquents dans les 
appels aux passants. Ni l’énoncé des vœux auxquels on pouvait prétendre si on lisait la stèle, ni 
les éléments biographiques élogieux qui ponctuent souvent les appels n’ont en effet été intégrés 
au corps du texte 46. Si l’on peut y voir la marque d’une modestie de la part de l’auteur, cette 
caractéristique est peut-être plus encore l’indice que Gemenefhorbak a puisé son inspiration 
non pas dans un formulaire quelconque mais dans des sources qui ne pouvaient recéler, par 
définition, des éléments « autobiographiques ». Il s’agit, on le comprendra, de cette « littérature » 
élaborée par les hiérogrammates, ces écrits de science religieuse conservés au sein des temenos 
égyptiens. Les mentions du Hout-seger (colonne 10) et des campagnards de Khâ (colonne 12) 
sont particulièrement éloquentes à ce propos puisque ces deux entités, qui relèvent de la to-
pographie religieuse, ne sont attestées, selon la documentation qui m’est connue, que dans les 
textes élaborés dans les milieux sacerdotaux, comme le grand texte géographique d’Edfou, le 
papyrus géographique de Tanis, ou le Mystère d’Osiris (voir supra, notes philologiques z et gg ). 
L’allusion faite à la relique osirienne d’Imet est elle aussi significative. Telle qu’elle intervient 
à la colonne 9 de la stèle, la mention fait très exactement écho à la donnée des manuels de 
temple concernant la relique osirienne locale : smd n(y) wrḏ-jb, « les sourcils de Celui dont le 
cœur est las » ; c’est en effet le nom de la partie du corps d’Osiris qui a échu à Imet d’après le 
grand texte géographique d’Edfou 47. Le choix des mots dans la stèle de Gemenefhorbak est 
précis et joue à l’évidence sur l’ambivalence du n qui, alors qu’il s’agissait du génitif indirect 
dans le manuel du temple, acquiert ici une fonction dative : d.t smd n wrḏ-jb, « (restituer) les 
sourcils à Celui dont le cœur est las ».

Puisant dans le fonds sacerdotal de la maison de vie attachée au temple local, le texte se 
développe principalement autour de l’évocation des passants et spécialistes susceptibles de 
« lire » la stèle, prétexte évident pour relater la théologie locale et le savoir que Gemenefhorbak 
en avait. Le texte débute ainsi par l’exorde habituel en positionnant d’emblée le défunt comme 
imakh auprès d’Osiris-Khentyimentet, mais Gemenefhorbak passe ensuite très vite sur ses titres 
pour se poser surtout comme le dépositaire d’un savoir précieux, celui relatif aux mystères 
(sštȝ) qui ont lieu là où il se fit enterrer et où, donc, il vécut, Imet (voir supra, note b). Avec 
l’allusion à la déesse d’Imet des colonnes 4 et 5, ce sont ces mystères qui occupent de fait la 
majeure partie de la stèle.

	 46	 Sur les composantes des appels, voir 
les remarques d’O. Perdu, JEA 84, 1998, 
p. 132-133, n. (d) à (f ).
	 47	 Edfou I, 335, 15.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 239

Les bienfaits d’une déesse : Ouadjet d’Imet sous sa forme de Dorée
Il paraîtra naturel que la déesse ait la préséance dans la description concernant les activités 

religieuses à Imet ; c’est en effet elle qui est la maîtresse principale des lieux depuis toujours 48. 
La stèle de Gemenefhorbak nous apprend que chaque pleine lune, elle était accessible – on 
pouvait la « voir » (mȝȝ, colonne 5) – sous sa forme apaisée et aimable de Dorée. À son contact, 
il était possible de lui adresser des prières afin de garantir tant sa propre santé que l’obtention 
d’un enfant 49. L’époque à laquelle la déesse pouvait être sollicitée a son importance puisque 
l’on sait que la pleine lune est une période particulièrement liée à l’idée de fertilité 50.

Le vocabulaire qui a trait aux activités de la déesse insiste sur son caractère bénéfique. La 
clémence (sfn) qu’exprime son visage souligne précisément ce caractère 51, caractère qui s’appli-
que justement ici à une partie du corps, médium par excellence par lequel les dieux s’adressent 
aux hommes 52.

Prérogative des formes apaisées des déesses dites dangereuses, le fait d’accorder des enfants 
se colore d’une valeur toute particulière pour la déesse d’Imet lorsque l’on songe au lien qui 
unit celle-ci à l’enfance dès les hautes époques au travers des graphies du nom Imet. Comment 
en effet ne pas songer au signe de l’enfant coiffé de la couronne rouge qui vient compléter les 
graphies du toponyme dès le Moyen Empire   53 et qui constitue à partir de l’époque 
ramesside l’emblème de la province  54 ?

à Imet, l’accomplissement de ces merveilles par la déesse trouve un écho dans l’onomastique 
locale dans deux noms identifiés sur des objets provenant de la nécropole même. Par deux 
fois est attesté Nȝy⸗s-šʿr.w, nom porté par la mère de Psammétique, fils de Patchenefy dont le 
sarcophage a été retrouvé à Tell Far‘oun 55, ainsi que par la mère d’un certain Padimet proba-
blement enseveli sur place également 56. Suivant M. Thirion, ce nom se lit littéralement « Ses 

	 48	 Une déesse dont le nom est formé 
sur le toponyme Imet (Jmj. t / Jmtj. t) est 
attestée en rapport avec l’angle oriental 
du Delta dès l’époque thinite (sceaux-
cylindres du règne de Den : P. Kaplony, 
Die Inschriften der ägyptischen Frühzeit, 
ÄgAbh 8, Wiesbaden, 1963. I, p. 128, 
135 (W), II, p. 688 (52), 789, 807, 738, 
1117-1118, III, pl. 52, fig. 195 et pl. 53, 
fig. 196). Ce n’est qu’à partir de la 
XIIe dynastie que celle-ci s’assimile à 
une Ouadjet, rejetant en épithète ce 
qui était jadis son nom : Nb.t Jm.t > 
Wȝḏ.t nb.t Jm. t (cf. statue d’Imeny à 
Ezbet Rushdi : Sh. Adam, ASAE 56, 1959, 
p. 214-216 et pl. VIII a et b ; M. Bietak, 
J. Dorner , Ägypten und Levante 8, 1998, 
p. 16 et 19). Sur la déesse d’Imet, voir 
tout dernièrement la contribution de 
P. Del Vesco, « La Dea cobra di Imet 
nel Delta oriental », dans S. Pernigotti et 
M. Zecchi (éd.), Il coccodrillo e il cobra. 
Atti del colloquio Bologna – 20/21 aprile 
2005, Imola, 2006, p. 153-166.

	 49	 Voir supra, commentaire philolo-
gique n. (l) et (p).
	 50	 Ph. Derchain, dans La lune, 
SourcOr 5, Paris, 1962, p. 33, 54.
	 51	 J. Quaegebeur, Enchoria 5, 1975, 
p. 19-24 ; id. dans J.-G. Heintz (éd.), 
Oracles et prophéties dans l’Antiquité. Actes 
du Colloque de Strasbourg, 15-17 juin 
1995, Travaux du centre de recherche sur 
le Proche-Orient et la Grèce antiques 15, 
Paris, 1997, p. 31. Voir supra, note phi-
lologique (o).
	 52	 D. Meeks, Le Temps de la réflexion 7, 
1986, p. 179.
	 53	 La première occurrence du signe de 
l’enfant portant la main à la bouche re-
monte au Moyen Empire ( pRamesseum 
VII, frag. A, 2-3 : A. H. Gardiner, The 
Ramesseum Papyri, Plates, Londres, 1955, 
pl. XXIIA, 1-3). La graphie du signe que 
l’on relève dans le titre ḥm-nṯr Nb.t Jm.t 
porté par Kanynesout (V e dynastie), ne 
semble pas correspondre à celle du si-
gne de l’enfant assis, main à la bouche 

(H. Junker, Gîza II, fig. 18 (p. 151), p. 162 
et pl. 6 a ; R. Hölzl, Kunsthistorisches 
Museum Wien I., CAA 21, Mayence, 1999, 
p. 48, 73, 83). S’agissait-il d’ailleurs d’un 
enfant ?
	 54	 Procession de génies géographiques 
et économiques du temple de Séthy Ier 
à Gurna (voir références supra, n. 14).
	 55	 Sarcophage de Psammétique fils de 
Patchenefy BM 1047 (W. M. Fl. Petrie 
et al., Nebesheh (Am) and Defenneh 
(Tahphanhes), MEEF 4, Londres, 1888, 
p. 22, 35-36, pl. XII, no 18 ; M.-L. Buhl, 
The Late Egyptian Anthropoid Stone 
Sarcophagi, Copenhague, 1959, p. 28-29, 
B, a 3).
	 56	 Inédit. Cf. M. Thirion, RdE 42, 
1991, p. 225, 233-235. Vente Paris Drouot, 
24 avril 1989, Collection égyptienne de 
Roger Videau, no 3.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 240	 vincent razanajao

promesses » et fait référence à des promesses faites « par une déesse en réponse à une demande 
d’enfant » 57. Un autre nom en rapport étroit avec l’enfantement est celui porté par la mère 
d’un certain Psammétique-menekh-ib 58 : Nȝ(⸗s)-ṯȝ.w 59. Il s’agit ici d’une forme hypocoristique 
d’un anthroponyme de type Nȝ-ṯȝw-X-rwḏ qui signifie littéralement « les rejetons du dieu X 
ont prospéré 60 ».

Remontant à la XXVIe dynastie, ces éléments onomastiques sont incidemment l’indice 
que la fonction bienfaitrice existait dès cette époque. On pourra également s’interroger sur 
l’éventualité d’un lien entre cette fonction et la documentation rassemblée par J. Bulté concer-
nant les figurines à pois découvertes dans toute la région comprise entre Boubastis et Tanis, et 
notamment à Imet 61 : certains de ces ex-voto de terre cuite ne pourraient-ils pas être autant de 
marques de la bienfaisance de la Dame d’Imet ? 

Min d’Imet : sortie du dieu et fonction rituelle
Si la périodicité clairement établie des consultations de la déesse permet de bien les situer 

dans l’année, la situation de la Fête d’Horus dans le calendrier liturgique n’est définie que sous 
la vague métaphore printanière « lorsque les plantes verdoient » (colonnes 5-6). Pourtant, le 
second événement religieux sur lequel Gemenefhorbak a voulu attirer l’attention est détaillé sur 
près de onze colonnes, soit près des quatre cinquièmes de la stèle. Si la métaphore ne permet 
guère d’identifier une date précise, hormis une saison quoique l’Égypte connaisse plusieurs 
floraisons par an 62, la forme que prenait la fête d’Horus (ḥb Ḥr) est bien évidemment celle 
d’une Sortie de Min ( pr.t Mn). On sait en effet que cette cérémonie mit très tôt en scène le dieu 
ithyphallique sous une fonction d’Horus-sauveur-de-son-père 63. Si les moments liturgiques 
correspondent globalement à ceux des modèles akhmimique, coptite ou thébain, la Sortie de 
Min d’Imet se caractérise par des actions cultuelles spécifiques et un dessein bien précis 64.

à l’intérieur de son temple, un lieu autorisé aux seuls prêtres, le dieu était paré d’une étoffe 
et d’un pectoral dont les couleurs, respectivement rouge et verte, contrastaient l’une avec l’autre. 
Déposée sur un chariot, l’image du dieu était alors tirée par un attelage de chevaux mâles hors 
du temple. On s’interrogera sur le choix d’un tel dispositif, bien plus lourd et somme toute 
infiniment moins attesté que le transport par brancard (voir supra, n. t et w). 

Toujours est-il qu’ainsi apprêté, le dieu pouvait effectuer sa sortie en procession et devenir 
ainsi accessible à tous. La vision même du dieu par les fidèles qui l’attendaient (sjn) occasionnait 
chez ceux-là tremblements (ktkt) et douleurs (mn), symptômes de l’extase mystique 65. 

	 57	 M. Thirion, op. cit., p. 235.
	 58	 Musée égyptien du Caire, JE 44967. 
Voir M.-L. Buhl, op. cit., p. 28, B,a 2 ; 
L. Limme, CdE 47/93-94, 1972, p. 97, 
n. 2 ; M. Thirion, op. cit., p. 233 ; 
D. A. Pressl, Beamte und Soldaten. Die 
Verwaltung in der 26. Dynastie in Ägypten 
(664-525 v. Chr.), Europaïsche Hochschul-
schriften. Reihe III 779, Francfort, 1996, 
p. 215, no D9.
	 59	 PN I, 170, 24.
	 60	 Sur ce nom, voir J. Yoyotte, 
BIFAO 83, 1983, p. 120-121.

	 61	 J. Bulté, Talismans égyptiens d’heu-
reuse maternité : « faïence » bleu vert à pois 
foncés, Paris, 1991, p. 112-113.
	 62	 É. Chassinat, Le mystère d’Osiris 
au mois de Khoiak, Le Caire, 1968, II, 
p. 564-569.
	 63	 LÄ II, 1977, col. 179.
	 64	 Le dieu Min est attesté à Imet seu-
lement à partir de la XXVIe dynastie, 
époque pendant laquelle un petit tem-
ple lui a peut-être été consacré (temple 
secondaire mis au jour par Petrie : 
cf. W. M. Fl. Petrie et al., Nebesheh 

(Am) and Defenneh (Tahphanhes), 
MEEF 4, Londres, 1888, p. 12 sqq.). Dans 
la stèle de Gemenefhorbak, le dieu n’en-
dosse pas l’épithète spécifique qui est la 
sienne à Imet comme ailleurs, celle de 
« Horus, chef des Déserts » (sur celle-ci, 
cf. H. Jacquet-Gordon, RdE 24, 1972, 
p. 88). On expliquera aisément cette 
absence par le caractère inopportun que 
celle-ci aurait conféré au dieu dans ce 
contexte osirien.
	 65	 Voir supra, note philologique w.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 241

Emmené jusqu’à son estrade (ḫtjw), architecture caractéristique de Min, le dieu allait pou-
voir subir un ensemble de rites. à l’instar de ses modèles méridionaux, la sortie de Min à Imet 
revêt le caractère agraire attendu. Ainsi reçoit-il des hymnes (njs) en liaison avec la croissance 
et la floraison de végétaux (colonnes 11-12). Conformément à ses prérogatives ancestrales de 
dieu de la fertilité 66, Min suscite et participe à la renaissance végétale.

Mais ce caractère agraire n’est que le signe extérieur, la manifestation patente de l’action 
réellement en jeu. Cérémonie menée par un dieu vivant à l’intention d’un dieu mort, relevant 
donc du culte funéraire, la sortie de Min à Imet s’inscrit en effet dans un cadre plus large qui 
concerne les mystères osiriens. Car si le dieu « empoigne son harpon et repousse ses opposants » 
(šsp~n⸗f mʿbȝ⸗f hd~n⸗f ḏȝy.w⸗f, colonnes 8-9), dans une réactualisation locale du mythe d’Horus 
vengeur de son défunt père Osiris, c’est bien afin de restituer (rd ) à ce dernier le lambeau de 
son corps échu à Imet : les sourcils. 

La tradition tentyrite du Mystère d’Osiris telle qu’elle est inscrite sur les parois des chapelles 
osiriennes, a enregistré ce rôle spécifique : la procession dite des « canopes » de la chapelle ouest 
no 2 ne précise-t-elle pas très justement que le dieu d’Imet « prend soin de son père en tant que 
Min au sommet de son estrade » 67 ?

Dieu-mort, relique et renaissance
à la lumière de ce contexte, la forme d’Osiris invoquée au début de la stèle prend un sens 

bien précis : il s’agit de celle du dieu propre au mystère d’Osiris tel qu’il est mené dans les 
quarante-deux provinces d’Égypte qui, selon la tradition rapportée à Dendera, concernent 
Skr Wsjr ḫnty Jmnt.t ḫr.tw r⸗f, « Sokar, que l’on appelle Osiris Khenti Imentit 68 ». Par la suite, 
le dieu n’est plus évoqué que par ses épiclèses caractéristiques de dieu mort et gisant : gȝḥ nty 
m nnj et wrḏ-jb. Il a déjà été vu, en début de ce commentaire général, que l’emploi de cette 
épithète, littéralement « Celui au cœur las », n’était pas anodin puisque celle-ci entre dans la 
composition de l’appellation même de la relique osirienne locale, smd n(y) wrḏ-jb. Si l’emploi 
d’wrḏ-jb se justifie sur le plan sémantique, il insiste, jusqu’au bout, sur la nature de dieu gisant 
qui caractérise Osiris avant que le rite de restitution ne produise ses effets. Car lorsqu’il a fini 
de récupérer ses sourcils, recouvrant ainsi, par métonymie, l’intégrité de son corps, Osiris peut 
enfin accomplir sa renaissance. C’est ainsi qu’il sort de l’affliction (gȝḥ nty m nnj/wrḏ-jb) et 
devient ce roi (nsw), abrité dans la chapelle osirienne locale, le Temple-du-Silence (Ḥw.t-sgr). 
Ce nouvel Osiris, issu de l’accomplissement des rites de Khoiak, est très probablement l’Osiris-
Bien-Aimé (mrytj) que quelques documents attestent à Imet 69, mrytj étant une épithète 
spécifiquement appliquée aux dieux renaissants et liés à la royauté 70.

	 66	 H. Gauthier, Les fêtes du dieu 
Min, RAPH 2, Le Caire, 1931, p. 231-238 ; 
M. Gabolde dans M. Gabolde et 
G. Galliano (éd.), Coptos. L’Égypte antique 
aux portes du désert. [Catalogue de l’expo-
sition tenue à] Lyon, musée des Beaux-Arts, 
3 février-7 mai 2000, Lyon, 2000, p. 80 ; 

L. Baqué-Manzano, BIFAO 102, 2002, 
p. 25.
	 67	 Nḏ jt⸗f m Mnw ḥry-tp ḫty.w⸗f 
(Dendera X, 338, 9).
	 68	 É. Chassinat, Le mystère d’Osiris 
au mois de Khoiak, Le Caire, I, 1966, 
p. 195 et n. 1.

	 69	 J. Yoyotte, BIFAO 52, 1952, p. 182, 
n. 1.
	 70	 Cl. Traunecker, Hommes et dieux 
sur le parvis de Geb, OLA 43, Louvain, 
1992, p. 360.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 242	 vincent razanajao

Comme l’a montré H. Beinlich dans son ouvrage sur les reliques osiriennes 71, la nature de 
la relique procède d’un jeu avec la graphie – secondaire – du nom « Imet » :  72. Son origine 
est aisée à reconnaître dans le signe  (Gardiner, Sign-List Aa14) attesté dès les premiers 
temps, et le signe  (Gardiner, Sign-List Aa13) qui coexiste avec le précédent à partir de la 
Première Période intermédiaire.

L’histoire du toponyme Imet semble montrer que les graphies employant le signe double 
des sourcils ne soient apparues qu’à la XXIIe dynastie 73, à une époque dont on connaît l’impor-
tance des développements et des fixations théologiques, notamment en ce qui concerne le culte 
d’Osiris et l’intégration des reliques dans la vie religieuse locale 74. C’est précisément de cela qu’il 
s’agit dans la stèle de Gemenefhorbak : loin d’être la panégyrie nationale qu’É. Drioton a voulu 
reconnaître (voir notamment supra, note p, in fine), la fête décrite ici possède un fort caractère 
local et régional. Cela ressort clairement de deux mentions topographiques qui émaillent le 
texte. L’une, colonne 5, concerne l’origine de ceux, ou plus vraisemblablement d’une partie de 
ceux qui participent aux rites de la Fête d’Horus, à savoir la campagne boubastide (Sḫ.t-nṯr), 
région limitrophe d’Imet située plus en amont sur le cours de la branche orientale du Nil 75. 
Moins directement liée à la fête proprement dite, la seconde indication topographique vient 
préciser, colonne 12, la provenance des personnes assurant le culte funéraire de leurs défunts : la 
campagne d’Imet. Il apparaîtra logique que les marques du culte funéraire énumérées colonne 12 
et suivantes s’inscrivent dans un cadre purement local ; on imagine aisément que les défunts 
parents des sḫty.w Ḫʿ, littéralement les « campagnards de Khâ », la campagne d’Imet, ne puis-
sent avoir été enterrés que dans leur terre natale, à Imet. Mais le caractère local qui transparaît 
de la stèle concorde avec les conceptions du territoire dans lesquelles il convient de placer 
les reliques et les rites qui les entourent : celles du territoire égyptien considéré comme corps 
d’Osiris remembré, composé des lambeaux parsemés dans chacun des nomes d’Égypte 76. Car 
si la tradition principale du Mystère d’Osiris au mois de Khoiak rapporte qu’il n’existait que 
seize villes reliquaires, une seconde fait participer l’ensemble du territoire, les quarante-deux 
nomes d’Égypte étant autant de parties du corps 77.

	 71	 H. Beinlich, Die ‚Osirisreliquien‘. 
Zum Motiv der Körperzergliederung in 
der altägyptischen Religion, ÄgAbh 42, 
Wiesbaden, 1984, p. 197, 265.
	 72	 Jeu graphique uniquement car 
le terme spécifiquement anatomique 
était jnḥ (Wb I, 99, 1-2 ; cf. G. Lefebvre, 
Tableau des parties du corps humain men-
tionnées par les Égyptiens, CASAE 17, 
Le Caire, 1952, p. 18 ; P. Lacau, Les 
noms des parties du corps en égyptien et 
en sémitique, Mémoires de l’Académie 44, 
Paris, 1970, p. 48).
	 73	 Stèle du Sérapéum Louvre IM 3088 / 
N 421 (M. Malinine, G. Posener et 

J. Vercoutter, Catalogue des stèles 
du Sérapéum de Memphis, Paris, 1968, 
p. 67-68, no 79) ; vases canopes de l’an-
cienne collection Hilton Price (S. Birch, 
PSBA 5, 1883, p. 98-100 ; F. G. H. Price, 
A Catalogue of Egyptian Antiquities in the 
Possession of F. G. Hilton Price, Londres, 
1897, p. 219-220).
	 74	 L. Pantalacci, CdE LXII, 1987, 
p. 110.
	 75	 Voir les remarques de J. Yoyotte 
dans Les pèlerinages, SourcOr 3, Paris, 
1960, p. 55-56.
	 76	 Voir L. Coulon, dans Ph. Bor-
geaud et Y. Volokhine (éd.), Les objets 

de la mémoire. Pour une approche compa-
ratiste des reliques et de leur culte, Studia 
Religiosa Helvetica 10, Bern, 2005, p. 29, 
n. 44 qui cite notamment H. Beinlich, 
op. cit., p. 208-209 ; J. Assmann, dans 
G. Brandstetter et H. Völckers (éd.), 
ReMembering the Body. Körperbilder 
in Bewegung, Ostfildern-Ruit, 2000, 
p. 72-78 ; S. Cauville, Dendera. Les 
chapelles osiriennes. II Commentaire, 
BdE 118, Le Caire, 1997, p. 35.
	 77	 É. Chassinat, Le mystère d’Osiris 
au mois de Khoiak, Le Caire, 1966, I, 
p. 195.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


la stèle de gemenefhorbak (caire je 85932)	 243

Du rite divin aux rites des humains
La fin première du « drame » divin que Min initiait à Imet était donc de permettre à Osiris 

de recouvrer son intégrité, de renaître et d’autoriser ainsi la reprise des cycles liés à son culte, 
notamment agricole. Mais à l’instar des rites funéraires divins connus dans les métropoles mé-
ridionales de Min, le développement inhérent de ces cérémonies était leur accomplissement de 
manière analogique par les humains : en agissant tel Min, à l’égard d’un Osiris qui « s’incarnait » 
en un parent décédé, ils reproduisaient sur un plan terrestre ce que le drame mythologique 
mettait en scène sur le plan divin. C’est dans cette perspective qu’il faut probablement analy-
ser les formules liées au culte funéraire qui interviennent à partir de la colonne 12. Mises en 
relation avec un premier vocable de la colonne 2 (wȝḥ-jḫ.t), elles relèvent plus particulièrement 
du vocabulaire des rites décadaires. « Disposer les offrandes » (sfsf ȝw) et « verser une libation » 
(st mw), deux gestes effectués par les personnes visitant leurs morts, sont essentiels et distinguent 
particulièrement les rites décadaires 78. De plus, wȝḥ-jḫt, terme apparaissant à la colonne 2 et 
qualifiant l’action des prêtres venus à Imet, est l’appellation des rites décadaires à Coptos 79, 
ville dont Imet était le doublet selon certaines traditions 80 et qui abritait une forme d’Osiris 
Bien-Aimé (mrytj)  81 dont on a vu qu’elle existait aussi à Imet. Ce que l’on pouvait pressentir 
ici, à savoir que les rites décrits par Gemenefhorbak relèvent de pratiques périodiques sembla-
bles à celle de Coptos, est admirablement confirmé par le papyrus Brooklyn 47.218.84, plus 
connu sous le nom de « papyrus mythologique du Delta ». Une notice y est en effet consacrée 
à la nécropole d’Imet et à sa Djémé où sont enterrés les dieux primordiaux et leurs ennemis, 
ainsi que Horus, dieu à la fois mort et vivant qui, au début de chaque décade, visite sa propre 
tombe pour déposer les offrandes du culte aux Ancêtres 82. Le caractère décadaire de la sortie 
de Min explique ainsi que le texte n’indique pas de manière précise la place qu’occupait cette 
fête dans le calendrier liturgique d’Imet.

Datation
Reste un problème qui n’a pas été abordé au sujet de cette stèle, celui de sa datation. Pour 

son premier éditeur, il ne faisait pas de doute qu’elle avait été exécutée durant les derniers 
temps de l’Égypte, à l’époque romaine, une « période de désagrégation de l’art pharaonique 83 ». 
L’aspect du disque solaire ailé plaide en effet en ce sens, avec ses quatre rangées de pennes ou 
les deux traits tombant à la verticale du disque tels deux uræi inachevés. Il a aussi été noté, 
dans le commentaire philologique, note b, que la graphie de l’anthroponyme Gemenefhorbak 
pourrait avoir été influencée par le démotique d’époque romaine.

	 78	  M.-Th. Derchain-Urtel, Priester 
im Tempel. Die Rezeption der Tempel von 
Edfu und Dendera in den Privatdokumen-
ten aus ptolemäischer Zeit, GOF IV 19, 
Wiesbaden, 1989, p. 127-151.
	 79	 Cl. Traunecker, Hommes et 
dieux sur le parvis de Geb, OLA 43, 
Louvain, 1992, p. 202, 357. Pour une 
étude historique des rites wȝḥ-jḫ.t, 
cf. Chr. Favard-Meeks, Le temple de 
Behbeit el-Hagara : Essai de reconstitution 

et d’interprétation, BSAK 6, Hambourg, 
1991, p. 401-433, particulièrement 
p. 431-432 en ce qui concerne les rites 
copto-thébains.
	 80	 Cela ressort de l’agencement des scè-
nes d’offrande spécifique de la colonnade 
du pronaos d’Edfou. Imet, qui occupe 
le quart sud-ouest du fût de la colonne 
centrale de la première rangée de la travée 
de gauche (Edfou III, 240-242) est le 
symétrique de Coptos (Edfou III, 272, 17-

273, 5) : cf. D. Kurth, Die Dekoration der 
Saülen in Pronaos des Tempels von Edfou, 
GOF IV, 11, Wiesbaden, 1983, p. 75-80.
	 81	 Cl. Traunecker, op. cit., p. 359-
360.
	 82	 D. Meeks, Mythes et légendes 
du Delta d’après le Papyrus Brooklyn 
47.218.84, MIFAO 125, Le Caire, 2006, 
Commentaire mythologique, p. 305-306, 
§ 49.
	 83	 É. Drioton, op. cit., p. 1.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


	 244	 vincent razanajao

Si l’aspect général des hiéroglyphes porte à croire effectivement qu’il s’agit d’un travail exécuté 
au plus tôt à Basse Époque, un élément plus tangible permet d’avancer que cette stèle n’aurait 
pu être élaborée antérieurement à la XXVIe dynastie. Min, sujet central du texte, n’est en effet 
attesté à Imet, selon la documentation qui m’est actuellement connue, qu’à partir de cette 
époque (cf. supra, n. 64). A contrario, un autre fait relevant de l’histoire des religions invite à 
caler un terminus ante quem bien antérieur à l’époque romaine. Il s’avère en effet que la stèle 
ne mentionne aucunement de petit Horus enfant. Or, cette divinité est venue compléter à 
l’époque ptolémaïque le « couple » divin formé par Ouadjet et Min d’Imet. Les premières et par 
ailleurs seules mentions d’Horus – qu’il soit Pachered ou Somtous – ne remontent qu’aux règnes 
de Ptolémée Philadelphe et Philopator 84. On serait donc en droit d’imaginer que l’absence 
de ce dieu dans la stèle de Gemenefhorbak corresponde au fait que le texte a été établi avant 
que le dieu enfant ne soit intégré dans le panthéon d’Imet, soit avant l’époque des premiers 
Ptolémées. Fonctionnant a silentio, ces arguments restent toutefois délicats à mettre en avant, 
même si l’on peut noter que le texte recèle somme toute peu de graphies ptolémaïsantes.

Adaptation libre du formulaire des appels aux passants, le texte que Gemenefhorbak a choisi 
d’inscrire sur sa stèle funéraire présente, avec détails, les dieux du lieu et leurs fonctions, les 
rites dont ils font l’objet ainsi que leurs prolongements dans les pratiques funéraires locales. 
Nombre d’éléments connus jusque-là des seuls grands corpus sacerdotaux des temples du 
Sud – Dendera en particulier – apparaissent ici dans leur propre contexte, quoique leur sphère 
de production ne diffère pas puisqu’il s’agit ici aussi d’écrits de prêtres savants. Les données 
toponymiques acquièrent un relief particulier, lorsque l’on sait par exemple que le Ḥw.t-sgr 
n’était connu que par les litanies d’Osiris gravées sur les parois de l’une des chapelles osirien-
nes de Dendera. Avec la mention des « campagnards de Ḫʿ », l’opportunité est donnée de lire 
ici un toponyme que nous ne savions trop comment appréhender, celui-ci partageant avec 
Sḫ.t-jr.w le statut de nom du w d’Imet dans les processions géographiques des temples tardifs. 
Les divinités d’Imet prennent également une épaisseur que l’on ne pouvait soupçonner. Il en 
est ainsi de Ouadjet d’Imet qui, sauf erreur, n’est nulle part ailleurs mise en exergue pour sa 
capacité à soigner l’infertilité et ainsi faciliter l’enfantement. Cristallisant les éléments épars de 
croyances religieuses et de rites ancrés dans le terroir, cette stèle offre l’occasion rare d’approcher 
la vie religieuse locale de cette Égypte tardive riche en développements théologiques.

	 84	 La triade complète composée de 
Min, Ouadjet et Horus enfant, appa-
raît sur deux stèles découvertes à Tanis, 
aujourd’hui conservées au British Mu-
seum. Une première (BM EA 1057) met 
en scène Ptolémée Philadelphe offrant 
les champs (W. M. Fl. Petrie, Tanis. 
Part I, MEEF 2, Londres, 1885, p. 31-32, 
pl. XV.2 ; id., Tanis. Part II, MEEF 4, 

Londres, 1888, p. 30, no 165 et pl. X, 
fig. 165). La seconde, conservée sous le 
numéro EA 1054, était originellement 
dressée dans une chapelle à l’extérieur 
du téménos d’Amon à Tanis, au départ 
de la route menant vers le sud à Imet. 
Ptolémée Philopator y honore les dieux 
d’Imet et Arsinoé II divinisée, placée der-
rière Min (cf. W. M. Fl. Petrie, Tanis. 

Part I, MEEF 2, Londres, 1885, p. 31, 
pl. XV.3 ; id., Tanis. Part II, MEEF 4, 
Londres, 1888, p. 30, no 165 et pl. X, fig. 
164 ; voir dernièrement P. E. Stanwick, 
Portraits of the Ptolemies. Greek Kings as 
Egyptian Pharaohs, Austin, 2002, p. 22, 
37 et fig. 206).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 106 (2006), p. 219-244    Vincent Razanajao
La stèle de Gemenefhorbak (Caire je 85932). Dieux, fêtes et rites osiriens à Imet.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

