

en ligne en ligne

BIFAO 103 (2003), p. 439-457

Frédéric Servajean

L'étoffe [sia.t] et la régénération du défunt.

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

## Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

# **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE) 9782724710885 Musiciens, fêtes et piété populaire Christophe Vendries

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

# L'étoffe sj3.t et la régénération du défunt

## Frédéric SERVAJEAN

ORS de l'établissement du texte du Rituel de l'Embaumement, S. Sauneron <sup>1</sup> avait été surpris par une graphie particulière du vocable hbb.t:  $\frac{3}{2}$  La présence du signe  $\frac{3}{2}$ , au-dessus du déterminatif habituel  $\frac{3}{2}$ , est assurément curieuse car, si le mot hbb.t désigne l'eau du fleuve, de l'inondation ou, encore, l'eau primordiale  $\frac{3}{2}$ , le signe  $\frac{3}{2}$ , qui figure une corde aux extrémités relevées, renvoie souvent, à partir de la XIX<sup>e</sup> dynastie, à des mots désignant des vêtements <sup>4</sup>. Malheureusement, le P. Boulaq III ne présente aucune autre occurrence de ce terme qui aurait pu permettre une comparaison <sup>5</sup>. Comment expliquer cette graphie originale? Une erreur est peu probable car le texte du Rituel comporte peu de fautes. Examinons le passage où se trouve ce mot <sup>6</sup> (doc. 1):

Α

H3y Wsjr N., jjy n=k Ḥ'py, wr ntr.w, r mḥ ḥtp.w=k m qbḥw! D=t(w)=f n=k mw pr(w) m 3bw, ḥ'py pr(w) m Qr.ty, Nw.w pr(w) m Mn.ty, nwy pr(w) m Ṭpḥ.t, **ḥbb(.t)** pr(w.t) m qbb.t!

R

Swr=k jm=sn, s3=k jm=sn, mh(=w) nb.t=k m mw rnp(w), mh(=w) hn=k m nwy, hn=k hty(.t)=k, jw=k m Nw.w Wr, jt ntering results the sum of t

C

 $Jn=f \ n=k \ mnh.t \ m \ pr \ \c f'py, \ sj3.t \ nfr.t \ m \ pr \ ps(w).t.$ 

l'Embaumement [P. Boulaq III], 7, 19-21). Autre traduction: J.-Cl. Goyon, *Rituels funéraires de l'Égypte ancienne*, *LAPO* 4, Paris, 1972, p. 69-70 (dorénavant abrégé: *Rituels*).

<sup>1</sup> S. SAUNERON, Le Rituel de l'Embaumement. Pap. Boulaq III, Pap. Louvre 5.158, SAE, Le Caire, 1952.

<sup>2</sup> *Ibid.*, p. 26, l. 6 (= P. Boulaq III, 7, 20).

Wb III, 63, 1-5; D. MEEKS, AnLex 3, 79.1931.
 A. GARDINER, Egyptian Grammar<sup>3</sup>, Oxford, 1957,

<sup>6</sup> II s'agit de l'opération venant après la pose des doigtiers aux mains et aux pieds, la seconde onction et l'enveloppement de la tête. Texte hiéroglyphique: S. SAUNERON, *op. cit.*, p. 26, l. 3-10 (= Rituel de

## A

Ô Osiris N., Hâpy, le plus ancien des dieux, va venir pour toi pour couvrir tes tables d'offrandes d'eau fraîche (provenant de la crue <sup>7</sup>)! Elle va t'être donnée, l'eau jaillie d'Éléphantine, l'inondation jaillie des Deux-cavernes, le Noun jailli des Deux-cuisses, le flot <sup>8</sup> jailli de la Caverne, l'eau primordiale jaillie sous forme d'eau fraîche!

#### В

Tu vas boire grâce à elles, t'abreuver grâce à elles, ta poitrine étant emplie par l'eau de jouvence, ton estomac étant empli par le flot, et ta gorge inondée, car tu es Noun l'Ancien, le père des dieux!

C

Il va t'apporter le vêtement mnh.t issu de la maison de Hâpy et l'étoffe sj3.t parfaite issue de la maison de la Vénérable.

(Nous avons divisé le texte en trois parties pour aider à sa compréhension).

D'emblée, on remarque la présence d'étoffes dans le paragraphe C. Une question se pose donc: la juxtaposition de l'eau et des étoffes est-elle fortuite? En A, l'eau de la crue est d'abord présentée sous la forme de divinités liées à l'inondation (Hâpy, Noun) 9; puis, en tant qu'eau issue de lieux mystérieux d'où l'inondation était censée provenir (eau [mw] jaillie d'Éléphantine, inondation [b'py] issue des Deux-cavernes, Noun provenant des Deux-cuisses et flot [nwy] de la Caverne); et, enfin, en faisant simplement allusion au liquide lui-même (eau fraîche [qbb], eau primordiale [bbb(.t)] jaillie sous forme d'eau fraîche [qbb.t]). La proposition dans laquelle se trouve bbb(.t) clôt le paragraphe A.

Cette situation n'est pas anodine. D'une certaine manière, elle annonce les deux paragraphes suivants (B et C), le premier (B) ayant trait au liquide et le second (C) au textile. Hbb(.t), l'eau primordiale, est-il écrit, apparaît « sous la forme d'eau fraîche » grâce à laquelle – paragraphe B – le défunt va pouvoir boire. Le thème de la crainte de la soif est effectivement attesté dans la littérature funéraire  $^{10}$ , mais ici il ne s'agit pas d'une eau quelconque (mw par exemple) mais de hbb(.t), l'eau primordiale; c'est la raison pour laquelle elle est qualifiée d'« eau de jouvence » (mw rnp(w)). On remarquera au passage que Hâpy est l'incarnation de cette « eau de jouvence  $^{11}$  ».

- 7 D. MEEKS, op. cit., 79.3120.
- 8 Ibid., 79.1490.
- 9 Pour ces divinités, voir D. MEEKS, « Génies, anges, démons en Égypte », dans *Génies, anges et démons, SourcOr* 8, Paris, 1971, p. 22-25; Chr. LEITZ et al., Lexikon der ägyptischen Götter und Götterbezeichnungen 5, OLA 114, Louvain, 2002, p. 44-47, s. v. H'py (dorénavant cité LÄGG); et id., LÄGG 3, OLA 112, Louvain, 2002, p. 543-548, s. v. Nwn.
- 10 J. ZANDEE, *Death as an Enemy*, New York, 1977, p. 67.
- 11 Par exemple, au P. Louvre N. 3279, Hâpy est désigné de cette manière: « Viens à moi, car tu es l'Eau-de-jouvence » (*Jj nɛk, jwɛk m Mw-rnp(w*) [ ] D. J.-Cl. Goyon (*Le papyrus du Louvre N. 3279, BiEtud* 42, Le Caire, 1966, p. 53, n. 2) souligne que « le déterminatif du dieu, qui suit l'expression, montre bien qu'il s'agit d'une entité divine ». Dans le texte du Rituel ce mot n'est pas

déterminé par le faucon sur son pavois mais cela ne change rien au sens général du passage. Pour terminer, remarquons également que, « dès les Textes des Pyramides, Osiris et Hâpy sont confondus dans le concept d'"eau rajeunie" (qui se rajeunit éternellement), ce qui explique l'intervention de l'Inondation divinisée, Hâpy, dans le domaine funéraire » (*loc. cit.*). Pour le texte hiéroglyphique, *ibid.*, p. 50 (XLVII).

Avec le paragraphe C, la problématique du texte s'infléchit, rejoignant celle des étoffes (mnb.t et sj3.t) que le défunt va recevoir. Cette inflexion n'est pas définitive, elle semble avoir pour but de mettre en relation ces dernières avec l'eau primordiale issue de la crue (Hâpy, la Vénérable [ps(w).t]  $^{12}$ ). Le texte insiste sur le fait que mnb.t et sj3.t proviennent (m) de lieux mythologiques liés à la crue et donc à l'eau primordiale : la « maison d'Hâpy »  $(pr \cancel{H}^c py)$  pour la première, la « maison de la Vénérable » (pr ps(w).t) pour la seconde. Elles en retirent logiquement des propriétés spécifiques.

Comment expliquer la mise en relation d'« éléments » aussi différents que la crue et les étoffes dans le rituel de l'embaumement? Quel procédé intellectuel se trouve à l'origine d'un tel rapprochement? Les lignes qui suivent tentent de répondre à ces deux questions. Les étoffes dont il est question dans le Rituel sont nombreuses <sup>13</sup>, mais deux seulement, on l'a vu, sont citées dans le doc. 1 et mises en relation avec ½bb(.t): mnþ.t et sj3.t. Cependant, comme la première est absente de quelques passages importants pour notre propos, la démonstration s'axera essentiellement sur la seconde.

## L'étoffe sj3.t

L'étoffe sj3.t est mentionnée assez fréquemment dans le Rituel de l'Embaumement. J.-Cl. Goyon la décrit différemment selon qu'elle apparaît dans le Rituel d'Ouverture de la Bouche ou le Rituel de l'Embaumement. Dans le premier, elle est « une bande de lin, longue et étroite, terminée à une de ses extrémités par une frange. Sa couleur est en général blanche et c'est un vêtement divin  $^{14}$ ». Elle fait partie d'une série de « pièces d'habillement (...) chargées de signification liturgique  $^{15}$ ». Dans le second, il la présente comme une désignation générique de « tous les linges, tampons ou bourrages que l'on intercalait entre les enroulements de bandelettes pour redonner des formes aux corps décharnés par la momification proprement dite  $^{16}$ ». Il translittère le mot du second rituel s2t  $^{17}$ , et rend phonétiquement le mot du premier par siat  $^{18}$ , alors que dans les deux, les graphies sont semblables: s2t s2t ou s2t s2t s2t ou s2t s2t s2t ou s2t s

12 ps(w).t est Isis-Hathor (J.-Cl. Goyon, Rituels, p. 70, n. 3). On remarquera simplement qu'Hathor peut, à ses heures, personnifier la crue.

13 Dix-sept d'après l'index de S. Sauneron (*op. cit.*, p. 56).

14 J.-Cl. Goyon, *Rituels*, p. 101. Voir également G. JÉQUIER, *Les frises d'objets des sarcophages du Moyen Empire*, *MIFAO* 47, Le Caire, 1921, p. 33-34; E. OTTO, *Das Ägyptische Mundöffnungsritual* II, *ÄgAbh* 3, Wiesbaden, 1960, p. 112.

15 J.-Cl. Goyon, *Rituels*, p. 101.

16 *Ibid.*, p. 48, n. 1.

17 Loc. cit.

18 *Ibid.*, p. 101.

19 Rituel de l'Embaumement (P. Boulaq III) 3, 4 (= S. SAUNERON, *op. cit.*, p. 6, l. 13); 4, 9 (= *op. cit.*, p. 12, l. 1); 5, 5 (= *op. cit.*, p. 15, l. 4); 5, 21 (= *op. cit.*, p. 18, l. 3); 7, 9 (= *op. cit.*, p. 24, l. 11); 7, 13 (= *op. cit.*, p. 25, l. 5); 7, 14 (= *op. cit.*, p. 25, l. 7); 7, 21 (= *op. cit.*, p. 26, l. 9); 8, 1 (2 fois)

(= *op. cit.*, p. 27, l. 3-4); 8, 21 (= *op. cit.*, p. 31, l. 2-3); 9, 1 (= *op. cit.*, p. 31, l. 8-9); 9, 15 (= *op. cit.*, p. 35, l. 5); 10, 14 (= *op. cit.*, p. 42, l. 7); (P. Louvre 5.158) 3, 1 (= *op. cit.*, p. 42, l. 8).

20 Е. Отто, *Das Ägyptische Mundöffnungsritual* I, ÄgAbh 3, Wiesbaden, 1960, p. 119, scène 49.

21 S. SAUNERON, *op. cit.*, p. 35, l. 6 = Rituel de l'Embaumement (P. Louvre 5.158) 2, 3; *id.*, «Note sur une bandelette décorée », *BIFAO* 51, 1952, p. 54 (b).

Pour en revenir aux graphies habituelles des deux rituels, le premier signe ( $\equiv$ ), qui représente une bande d'étoffe avec frange, est le phonogramme trilitère sj3 (S32). Combiné avec le  $\subseteq$  du féminin, la translittération ne peut être que sj3.t; (V6) servant de déterminatif aux mots désignant des vêtements.

Le Wörterbuch donne sj3.t <sup>24</sup>, quelle que soit la fonction de l'étoffe considérée et R. Hannig, dans son dictionnaire, à la rubrique s3t, indique simplement «Zeugstoff» et renvoie à sj3.t pour les précisions se rapportant aux fonctions de ces étoffes <sup>25</sup>.

La différence « physique » entre les deux types de tissus – celui pour l'Ouverture de la Bouche et celui pour le Rituel de l'Embaumement – est impossible à établir à partir des graphies ellesmêmes. Cependant, du fait même que les deux rituels ont des finalités distinctes, l'un ayant pour objet la momification, l'autre l'ouverture de la bouche, la forme « physique » de sj3.t variera dès lors qu'il s'agira de rembourrage des momies ou de la vêture – extérieure – de celles-ci. Mais cela n'implique aucunement que la nature intrinsèque de ces étoffes ait été différente aux yeux des Égyptiens, qui les nommaient pareillement et écrivaient leur nom de manière semblable. L'appartenance de ces étoffes au même registre paraît évidente <sup>26</sup>.

## Crue et textile

La nature de l'étoffe *sj3.t* est liée, on l'a vu, à l'eau primordiale. On retrouve ce lien ailleurs dans le Rituel de l'Embaumement, notamment dans la description des manipulations rituelles à effectuer au moment où étaient prononcées les paroles du doc. 1. Après avoir énuméré les plantes intervenant dans le rituel, le texte se poursuit de la manière suivante (doc. 2) <sup>27</sup>:

- (...) puis coller tout cela dans sa main gauche avec de la gomme-résine d'arbre 'rw avec la moitié (?) d'un tissu **sj:.t** entourant sa main gauche. Une image de Hâpy aura été dessinée sur elle, en tant que vêtement fait dans le tissu provenant de Hâpy, le plus ancien des dieux, avec un dessin d'Isis en orpiment pur, sur un tissu **sj:.t** replié 6 fois.

<sup>22</sup> Ibid., p. 35, n. c.

<sup>23</sup> W. SPIEGELBERG, « Ein Bruchstück des Bestattungsrituals der Apisstiere », ZÄS 56, 1920, p. 12.

<sup>24</sup> Wb IV, 29, 3-7. Sj.:t est également la translittération de D. Meeks (AnLex II, 78.3321); P. Vernus (Athribis, BiEtud 74, Le Caire, 1978, p. 311) translittère le mot du Rituel de l'Embaumement (S. SAUNERON, Le Rituel de l'Embaumement. Pap. Boulaq III, Pap. Louvre 5.158, SAE, Le Caire, 1952, p. 18, I. 3 = Rituel de l'Embaumement [P. Boulaq III] 5, 21): s.j.t.

<sup>25</sup> R. HANNIG, Handwörterbuch, p. 664.

<sup>26</sup> Signalons quelques autres graphies. À la formule 80 du Livre des Morts, on trouve le plus souvent: (É. NAVILLE, Das ägyptische Todtenbuch der XVIII. bis XX. Dynastie I, Berlin, 1886, pl. XCI, col. 2 [P. Louvre N. 3073]; et R.O. FAULKNER, O. GOELET, The Egyptian Book of the Dead. The Book of Going forth by day, San Francisco, 1974, pl. 28, formule 80, col. 2 [P. BM 10470]). La version de Néferoubénef de la formule 110 du même recueil présente la graphie

suivante: (S. RATIÉ, Le papyrus de Neferoubenef [Louvre III 93], BiEtud 43, Le Caire, 1968, pl. XV, col. 530). Le mot est ancien, il se trouve déjà dans les Textes des Pyramides: (Pyr., § 2004 et § 2044).

<sup>27</sup> Texte hiéroglyphique: S. SAUNERON, *op. cit.*, p. 25, l. 3-7 (= Rituel de l'Embaumement [P. Boulaq III], 7, 12-14); autre traduction: J.-Cl. Goyon, *op. cit.*, p. 68.

<sup>28</sup> Cf. S. SAUNERON, op. cit., p. 25, n. d.

Trois données sont à mettre en relation avec *sj3.t*: Hâpy (la crue), Isis (probablement l'est <sup>29</sup>) et l'orpiment (substitut de l'or) <sup>30</sup>. *Sj3.t* provient de Hâpy, elle possède donc indiscutablement les propriétés bénéfiques de la crue, c'est-à-dire ses vertus régénératrices. L'or renvoie au monde solaire et à l'est (tout comme Isis), et Hâpy à la crue, plus précisément au début de celle-ci. Dans ce contexte, la mention de l'arbre 'rw, au début de ce passage, s'explique par la fonction de ce végétal qui pousse sur le tombeau d'Osiris, voire qui peut représenter le dieu lui-même: « quant à l'arbre 'rw, c'est Osiris » (*jr 'rw, Wsjr pw*), est-il écrit dans la ligne qui précède <sup>31</sup>. Comme le rapporte également un papyrus découvert à Tebtynis, Osiris fut retrouvé sous un arbre 'rw, enveloppé dans une étoffe *sj3.t* <sup>32</sup>. L'utilisation d'un produit issu du corps du dieu démembré, la gomme-résine de l'arbre 'rw (*qmy.t m 'rw*), permet de reconstituer simultanément le défunt et Osiris, le premier se trouvant en situation d'analogie avec le second.

Si on laisse de côté les éléments solaires du doc. 2, une sorte de chaîne se fait jour pour ces deux documents, dans laquelle chaque « maillon » transmet au suivant ses propriétés :

| Noun | $\Rightarrow$ | Hâpy / Isis-Hathor | $\Rightarrow$ | sj3.t |
|------|---------------|--------------------|---------------|-------|
|------|---------------|--------------------|---------------|-------|

Pour mieux comprendre le sens de cette transmission, il est nécessaire de simplifier la chaîne en remplaçant les divinités par les réalités qu'elles incarnent tout en ajoutant, sur sa droite, l'étape à l'origine de ces spéculations:

Les deux premiers maillons ont pour fonction d'introduire dans le monde créé les propriétés contenues virtuellement dans l'incréé, nécessaires à la régénération du défunt. On voit cependant que l'avant-dernier maillon est trop spécifique pour que la chaîne puisse être considérée comme complète.

29 Cf., le tableau dans le paragraphe « *Sj.z.t*, la lune et le soleil »

30 Ce produit est, par ailleurs, souvent utilisé dans le processus de l'embaumement parce qu'il possède des vertus de conservation des tissus (S. AUFRÈRE, L'univers minéral dans la pensée égyptienne II,

BiEtud 105/2, Le Caire, 1991, p. 656-657).

31 Texte hiéroglyphique: S. SAUNERON, op. cit., p. 25, l. 3 (= Rituel de l'Embaumement [P. Boulaq III], 7, 12). Pour cet arbre, voir P. KOEMOTH, Osiris et les arbres, AegLeog 3, Liège, 1994, p. 179-193; l. RÉGEN, «À propos d'une mention de l'arbre 'rw»,

ERUV 2, OrMonsp 11, Montpellier, 2001, p. 299-318.
32 Papyrus PSI inv. I. 72, conservé à Florence. Voir
J. OSING, Gl. ROSATI, Papiri geroglifici e ieratici da
Tebtynis, Florence, 1998, p. 152.

## Plantes et textile

Cette relation peut, en effet, être enrichie de maillons supplémentaires. Au moment de la pose du suaire et des bandelettes, l'officiant psalmodiait les mots suivants (doc. 3) <sup>33</sup>:

H3y Wsjr N., jjy n=k sp 2, jjy n=k b3.w pr(w) m t3, mbj pr(w) m Sb.t-j3r.w, sm.w nfr(.w) pr(w.w) m Sb.t-b? (w0, v1) v2, v3 v4, v5 v6, v6, v7 v8, v8, v9, v9,

Ô Osiris N., pour toi vont venir (bis), pour toi vont venir les plantes aromatiques issues de la terre, le lin issu de la Campagne-des-souchets, les végétaux parfaits issus de la Campagne-de-jubilation, et les lymphes premières revêtant les dieux lorsqu'ils sortirent! Elles (les humeurs) vont venir à toi en tant que tissu précieux, te préserver en tant que bandelette, te faire grandir en tant que si3.t, et renforcer tes os en tant que vêtement d3y.t intact!

Le passage met en relief le pouvoir régénérateur des tissus précieux, bandelettes et autres tissus: ils vont préserver (swdz), faire grandir (s'z) et renforcer (smnb) le défunt. Ces étoffes sont élaborées avec des végétaux dont le nom n'est pas cité, hormis celui du lin (mbj). La phrase où il est question des rdw est difficile. Le terme désigne habituellement les humeurs ou lymphes issues du corps démembré d'Osiris, mises en relation, ici, avec une végétation provenant de lieux mythologiques. Cette combinaison lymphes/végétation est attestée <sup>34</sup>.

Structurellement, les lymphes jouent un rôle analogue à celui de la gomme-résine de l'arbre 'rw (qmy.t 'rw) du doc. 2. Les deux – rdw et qmy.t 'rw – sont issus du corps d'Osiris, les deux permettent la reconstitution simultanée d'Osiris et du défunt. La gomme-résine (doc. 2) colle dans la main du défunt les étoffes (sj3.t, mnb.t) manipulées par le ritualiste. Les rdw (doc. 3), qui se présentent au défunt sous la forme de tissu précieux (mnb.t ps.t), possèdent à l'évidence un pouvoir régénérateur puisqu'ils sont également liés à l'Océan primordial 35. C'est la raison pour laquelle les végétaux proviennent de la Campagne-des-souchets et de la Campagne-de-jubilation, lieux situés aux confins du monde créé, dont les rives sont baignées par les eaux du Noun, qui contiennent l'ensemble des éléments indifférenciés de la vie. Une nouvelle relation se fait jour:



Combinée avec la chaîne initiale, on obtient:

```
eau primordiale \Rightarrow crue \Rightarrow lin \Rightarrow sj...t \Rightarrow régénération
```

L'avant-dernier maillon pose problème: il ne relève pas, contrairement aux autres, du monde naturel.

33 Texte hiéroglyphique : S. SAUNERON, *op. cit.*, p. 6, l. 9 - p. 7, l. 1 (= Rituel de l'Embaumement [P. Boulaq III], 3, 3-5); autre traduction : J.-Cl. Goyon, *Rituels*, p. 48.

34 P. KOEMOTH, *op. cit.*, p. 289-290. Pour l'exemple des dattiers issus des lymphes d'Osiris : Fr. SERVAJEAN, « Enquête sur la palmeraie de Bouto I. Les lymphes d'Osiris et la résurrection végétale »,

ERUV 1, OrMonsp 10, Montpellier, 1999, p. 239-243. 35 Comme le montre la mention de Noun, dans le doc. 1.

# Tissage et textile

Le tissage relève de capacités humaines spécifiques. Les lignes qui viennent d'être analysées (doc. 3) précisent que les plantes sont efficientes en tant que textile: « tissu précieux »  $(mnb.t\ ps(.t))$ , « bandelette sbn », sj3.t et « vêtement d3y.t ». Cela suppose, par conséquent, l'existence d'une étape intermédiaire qui ne peut être que le tissage. Lors du « premier enveloppement des mains », l'officiant prononçait une longue formule dans laquelle se trouve le passage suivant (doc. 4)  $^{36}$ :

Snfr tw=k N.t nty(.t) m '.wy=k, jw(w) n=k  $\mbox{H}$  'py, qd=f n=k pry sj3.t m b3w pr(w) m b3.t  $\mbox{H}$  'py, s n 3s.t sj3.wt=k, msn Nb.t-bw.t pry.w=k, sbt  $\mbox{Hd-}btp$  mnb.wt=k.

Neith qui est dans tes mains va te rendre parfait, c'est pour toi que Hâpy va venir, et te façonner une bande pry et une étoffe **sj3.t** avec les plantes sorties à l'avant de l'Inondation; Isis, Nephthys et Hedjhotep vont peigner la filasse, filer et tisser tes étoffes **sj3.t**, tes bandelettes pry, et tes vêtements mnh.t.

Le texte est placé d'emblée sous le signe du tissage, plus précisément sous celui de Neith de Saïs qui en est la patronne <sup>37</sup>. Saïs se trouve au milieu d'une vaste région productrice de lin et de tissus <sup>38</sup>. Or, la régénération du défunt passe par la pose sur son corps non de plantes mais d'étoffes confectionnées à partir de ces dernières. Les forces régénératrices contenues dans les végétaux ne peuvent agir que par le biais du textile qui cristallise ces forces diffuses <sup>39</sup>.

La suite du texte détaille, le travail effectué sur les tissus *pry*, *sj3.t* et *mnḫ.t*, en faisant allusion à des divinités qui renvoient également au tissage : Hedjhotep, traditionnellement associé aux étoffes et au tissage <sup>40</sup>, et les deux déesses, Isis et Nephthys, qui peuvent également l'être <sup>41</sup>.

Le fait que Hâpy puisse façonner (*qd*) une bandelette peut sembler curieux. Cette divinité est habituellement mise en relation avec la nourriture provenant des plantes alimentaires qui ont profité de la crue <sup>42</sup>. Il est donc logique, d'une part, de la rattacher aux végétaux non comestibles – qui profitent également de la crue –, comme le lin utilisé dans la confection des

36 Texte hiéroglyphique: S. SAUNERON, *op. cit.*, p. 27, l. 2-5 (= Rituel de l'Embaumement [P. Boulaq III], 7, 23 - 8, 2); autre traduction: J.-Cl. Goyon, *op. cit.*, p. 70.

37 R. EL-SAYED, *La déesse Neith de Saïs* I, *BiEtud* 86, Le Caire, 1982, p. 76-83.

38 *Ibid.*, p. 76-77. Pour le lin — culture et procédés de teinture —, cf. J.-Cl. GOYON, « Le lin et sa teinture en Égypte. Des procédés ancestraux aux pratiques importées », *Collection de l'Institut d'archéologie de l'Antiquité* 2, université Lumière - Lyon 2, Lyon, 1996, p. 13-22.

39 Pour une attestation de sj.z.t provenant des deux

chapelles du temple de Neith consacrées au tissage des étoffes: R. EL-SAYED, *Documents relatifs à Saïs et ses divinités*, *BiEtud* 69, Le Caire, 1975, p. 184 (18), et p. 187. Par ailleurs, comment et pourquoi — en vertu de quelles traditions et de quel procédé intellectuel — les tissus peuvent-ils cristalliser ces forces grâce au tissage? Ce problème est structurellement du même type que celui dont il question dans cet article mais difficile. On se bornera simplement, ici, à prendre acte de cette spécificité du tissage.

40 B. BACKES, Rituelle Wirklichkeit. Über Erscheinung und Wirkungsbereich des Webergottes

Hedjhotep und den gedanklichen Umgang mit einer Gottes-Konzeption im Alten Ägypten, RitEg 9, Brepols, 2001, p. 42-49; E. Hornung, LÄ II, 1977, col. 1078, s. v. Hedjhotep; D. MEEKS, « Génies, anges, démons en Égypte », dans Génies, anges et démons, SourcOr 8, Paris, 1971, p. 27-28.

41 M. MÜNSTER, Untersuchungen zur Göttin Isis, MÄS 11, Berlin, 1968, p. 150-152; B. BACKES, op. cit., p. 79-81.

42 Cf. le texte des stèles de donation au dieu-Nil Hâpy par le roi au Gébel Silsileh (P. BARGUET, « Les stèles du Nil au Gebel Silsileh », *BIFAO* 50, 1952, p. 58-61).

étoffes, et, d'autre part, qu'elle participe à la fabrication de ces tissus <sup>43</sup>. De nouveaux maillons complètent la chaîne :



Cette chaîne peut être introduite dans la précédente:



# Sj.z.t, la lune et le soleil

L'axe menant de l'océan primordial à la régénération semble maintenant complet. Pourtant, quelques documents, qui pour certains proviennent d'autres recueils, montrent qu'il est nécessaire de considérer *sj3.t* selon une autre perspective. Ces derniers placent *sj3.t* dans le registre de la lumière, plus particulièrement de la lumière lunaire, comme le montre la formule 155 des Textes des Sarcophages (*Connaître les b3.w de la nouvelle lune, entrer dans la demeure d'Osiris à Busiris* [Rb b3.w psdntyw, 'q r pr Wsjr n Ddw]) <sup>44</sup> (doc. 5):

Jnk  $n\underline{t}r$  jr(y)  $s\underline{j}$ 3.t m '.t  $\underline{h}r(y)$ .t  $db\underline{h}w$ . Jw=j  $r\underline{h}$ 2kw j3t(w).t m jr.t Tb(j), hrw jp r(3).w2s, m w3 ' $n\underline{d}w$  r kk, r(3)-5 n(y).w w'.t gs twt n(y) jp r(3).w2s m jmjwtj n(y)  $m\underline{h}(w)$ .t r  $\underline{h}qs(w)$ .t. Wn(.w) n=j b3.w psdntyw, jnk mh(w) s(.y)!

Je suis un dieu préposé à **sj3.t** dans la chambre des vêtements rituels. Je sais ce qui a été retranché de l'œil de Tébi, le jour du décompte de ses parties, lorsque l'éclat du soleil devient plus puissant que les ténèbres, (c'est-à-dire) 1/5<sup>e</sup> de l'œil unique et une moitié entière du décompte de ses parties de ce qui est entre ce qui est complet et ce qui est mutilé. Ouvrez-moi, b3.w de la nouvelle lune, car je suis celui qui le complète!

Ce texte renvoie principalement à la lune (l'œil de Tébi <sup>45</sup>), le défunt étant en mesure de participer à sa restauration parce qu'il est lié à *sj3.t.* Il doit être mis en parallèle avec la formule 80 du Livre des Morts <sup>46</sup> – *Devenir un dieu, et faire en sorte de faire briller les ténèbres* 

43 On remarquera d'ailleurs qu'à Dendara, sur certains soubassements, des étoffes peuvent être apportées par des dieux-Nil (M.-L. RYHINER, La procession des étoffes et l'union avec Hathor, RitEg 8, Bruxelles, 1995, p. 40). Toujours à Dendara, dans la crypte « où sont rangés les tissus de la chambre des étoffes », Amenhotep III, sous la forme de « Hâpi our, père des dieux (...) offre deux rubans d'étoffes » (ibid., p. 42-43).

44 CT II, 290 a-b (S2P) pour le titres. Pour le texte qui suit, cf. CT II, 294 c - 298 c.

45 Pour une bibliographie sur l'œil de Tébi, œil lunaire «endommagé qu'il faut reconstituer», cf. D. MEEKS, «L'Horus de TB(Y)», dans W. Clarysse, A. Schoors, H. Willems (éd.), Egyptian Religion. The Last Thousand Years II. Studies Dedicated to the Memory of Jan Quaegebeur, OLA 85, Louvain, 1998, p. 1188-1189, n. 47. On se reportera également à Chr. Leitz et al., PÄGG 7, OLA 116, Louvain, 2002, p. 381, s. v. Tbi.

46 On remarquera que cette formule trouve peut-être son origine dans les Textes des Pyramides,

plus précisément à la formule 414, dans laquelle le défunt apporte la lumière dans l'au-delà grâce à un vêtement s p et où, curieusement, il est question d'une forme  $(Pyr., \S 737)$ , qui renvoie peut-être à s.t.t. Je remercie B. Mathieu pour cette information

47 Papyrus BM 10470, R.O. FAULKNER, O. GOELET, *op. cit.*, pl. 28, formule 80, col. 1.

48 *Ibid.*, pl. 28, formule 80, col. 2.

(Jr.t  $bprw \ m \ ntr, \ rd.t \ s \ p \ kkw^{47}$ ) –, dans laquelle «l'étoffe sj3.t de Noun» ( $sj3.t \ n(y.t) \ Nw.w^{48}$ ), «blanche» (bd(w).t) et «brillante» ( $s \ p(w).t$ ), permet au défunt d'éclairer les ténèbres en acquérant des pouvoirs lumineux nocturnes. Elle lui permet également, à l'instar du passage des Textes des Sarcophages dont il vient d'être question (doc. 5), de reconstituer l'Œil (doc. 6)  $^{49}$ :

Jw  $jn \sim n=j$  kkw m wsrw=j. Jw  $d \sim n=j$  Jr.t m jwty(.t)=s, n jj 15-n(y)-hb. (...) Jw  $pr \sim n=j$  Dhwty m Hw.<math>t-j h, n jj 15-n(y).t hb,  $jt \sim n=j$  wrr.t.

J'ai écarté les ténèbres grâce à mon pouvoir. J'ai sauvé l'Œil, au moyen de ce qu'il n'a pas, alors que le Quinzième-jour-de-fête n'est pas venu. (...) J'ai équipé Thot dans le Château-de-la-lune <sup>50</sup>, le Quinzième-jour-de-fête n'étant pas (encore) venu, après avoir saisi la couronne blanche.

Dans une autre formule des Textes des Sarcophages – formule 467 –, l'étoffe semble être le vêtement du satellite (**doc. 7**) <sup>51</sup>:

 $Jj \sim n = j \ jm = t$ ,  $d \sim n = j \ skm(w) \ r \ tp-hw.t$ ,  $jnk \ J'h$ .  $Jw 'n \sim n = j \ knhw$ .  $Jj \sim n = j \ jm = t$ ,  $wnm(=j) \ bw = j$ ,  $shm(=j) \ m \ stp.wt$ ,  $rd(=w) \ n = j \ w \ n.w \ n(y) \ w \ ms(w).w \ k3 = j$ .  $Jj \sim n = j \ jm = t$ ,  $ts \sim n = j \ sjsw$ ,  $wnh \sim n = j$  sj3.t  $js \ hnw \ p.t \ ms.w \ ntr.w \ hnw \ p.t$ ,  $jnk \ sm \ R'^{52} \ hnw \ p.t$ !

Si je suis venu en toi, c'est après avoir saisi le grisonnant à la terrasse, car je suis la Lune. J'ai avalé les ténèbres! Si je suis venu en toi, c'est en consommant mes aliments, et en étant puissant grâce aux pièces de viande, car le gibier d'eau de Chou et de ceux qui suivent mon k3 m'a été donné! Si je suis venu en toi, c'est après avoir noué le vêtement sjsw, et après avoir revêtu sj3.t de l'intérieur du ciel des suivants des dieux de l'intérieur du ciel, car je suis un successeur de Rê de l'intérieur du ciel!

Même si ce passage est constitué de plusieurs registres qui pourraient être analysés indépendamment les uns des autres, il n'en reste pas moins que la fréquence des allusions au satellite (« le grisonnant 53 » [skm(w)], « la lune » [j'h], sj3.t, et « le successeur de Rê » [ ms R']) montre que le contexte est globalement lunaire. P. Barguet, analysant la fin de ce passage dans sa version du Livre des Morts (formule 110), se demande s'il n'y a pas, « dans ce paragraphe, la mention des deux luminaires, le vêtement-sisou étant celui de Rê, et l'étoffe-siat celle de la lune; la lune serait alors qualifiée ici de "suivant" 54 » ou de « successeur ». Cela est probable comme le montre la dernière proposition qui met en relief l'analogie existant entre le défunt et un être céleste qui ne peut être que la lune : « Je suis un successeur de Rê de l'intérieur du ciel » (Jnk ms R' hnw p.t 55).

49 *Ibid.*, pl. 28, formule 80, col. 6-8. Pour ce passage, voir également Fr. SERVAJEAN, *Les formules des transformations du Livre des Morts, BiEtud* 137, Le Caire, 2003, § 45-52, et pl. VI-X.

50 Pour le Château-de-la-lune demeure de Min à Akhmim, Ph. DERCHAIN, « Mythes et dieux lunaires en Égypte », dans *La lune, mythes et rites, SourcOr* 5,

Paris, 1962, p. 46-47; pour une bibliographie: I. GUERMEUR, Les cultes d'Amon hors de Thèbes. Recherches de géographie religieuse, BEPHE (à paraître).

51 CT V, 371 d - 373 c (BqC).

52 Antéposition honorifique dans le texte hiéroglyphique. 53 P. BARGUET, Les textes des sarcophages égyptiens du Moyen Empire, LAPO 12, Paris, p. 81, n. 45.
54 Id., Le Livre des Morts des anciens Égyptiens, LAPO 1, Paris, 1967, p. 147, n. 19.

55 Pour les propositions du type *jnk* + substantif/participe soulignant une analogie entre le défunt et un être divin: Fr. SERVAJEAN, *op. cit.*, § 56-64.

*Sj3.t* et la lune entretiennent donc d'étroites relations, l'étoffe participant à la restauration de l'Œil. Encore une fois se pose la question de savoir sur quelles traditions se fonde cette relation et quel est le procédé intellectuel aboutissant à l'idée selon laquelle une simple étoffe peut participer à la reconstitution du satellite?

Pour répondre à cette double question, il est indispensable de vérifier si l'introduction de la lune dans la chaîne de transmission est possible. La relation obtenue dans le paragraphe précédent est la suivante (a):



Si on la combine avec la chaîne complète, on obtient sur la droite (b):



Or, cette relation (b) doit être rejetée, alors même que la relation (a) semble juste, car ce n'est pas la lune qui régénère le défunt mais *sj3.t.* 

Pour résoudre ce problème, il est nécessaire de s'interroger sur les propriétés que les maillons se transmettent les uns aux autres. En effet, si l'on voit bien sur quoi débouche la notion de «régénération» – la résurrection du défunt –, il n'en va pas de même pour ce qui est des «éléments» qui la rendent possible et effective. Quelles sont précisément les propriétés transmises par chacun des maillons de la chaîne (eau primordiale, crue, etc.)? Si l'on considère la chaîne initiale sans tenir compte de la lune, ces propriétés sont celles qui font prospérer les végétaux, le défunt revenant à la vie grâce à elles. Cependant, ce dernier ne peut être placé intégralement dans le registre des végétaux. En revanche, d'une manière générale, le rôle de la lumière dans la renaissance des défunts est largement attesté. C'est donc dans ce domaine que l'analyse doit se poursuivre.

Examinons le passage suivant du Rituel de l'Embaumement, provenant de l'«enveloppement final des mains et des doigts» (doc. 8) <sup>56</sup>:

Placer **sj3.t** – Une effigie de Rê a été tracée sur elle avec de l'orpiment dissous <sup>57</sup>, une effigie de Min en ocre mélangé avec du miel, a été tracée sur cette étoffe **sj3.t** <sup>58</sup> –, (la) replier 12 fois sur

56 Texte hiéroglyphique: S. SAUNERON, *op. cit.*, p. 30, l. 8 – p. 31, l. 1 (= Rituel de l'Embaumement [P. Boulaq III], 8, 19 – 8, 21); autre traduction: J.-Cl. Goyon, *Rituels*, p. 74.

57 J.-Cl. Goyon (*Rituels*, p. 74, n. 2) souligne que « le mot *knw* "orpiment" est déterminé par le vase,

ce qui indique un produit à l'état liquide, probablement une solution de sulfure d'arsenic avec de l'eau "gommée" ».

58 Ces deux propositions sont introduites par un *jw* à valeur parenthétique.

elle-même; les (c.-à-d. Rê et Min) marquer avec de l'encre noire au moyen de ce qui suit: « Tu as saisi Chou ( w), tu as empoigné la Lune J'h. » (La) placer dans sa main droite, et faire en sorte qu'il saisisse la lumière w <sup>59</sup> et la Lune J'h, avec sa sœur Isis et (sa sœur) Nephthys, et qu'il puisse utiliser, grâce à elles, sa main droite comme quand il était <sup>60</sup> sur terre.

L'étoffe sj3.t est indiscutablement liée à la lune (j'b) et à la lumière (w). Le vocable w  $(j \in \mathbb{R})$  évoque ici le rayonnement solaire qui permet au satellite de briller, le signe  $\mathbb{R}$  désignant aussi bien la lumière du soleil que celle de la lune  $^{61}$ . Par ailleurs, w, en tant que divinité, peut être considéré comme le protecteur de la lune  $^{62}$ . Rê et Min, considéré ici comme un dieu-lune  $^{63}$ , sont placés en parallèle avec la lumière w et la lune j'b; ainsi qu'Isis et Nephthys qui, selon toute probabilité, incarnent respectivement l'est – comme commencement du jour –, et l'ouest – comme commencement de la nuit  $^{64}$ . La mise en relation de tous ces personnages et concepts divins se fonde sur leur ordre d'apparition dans le texte : d'abord Rê, puis Min ; d'abord la lumière w, puis la lune j'b; d'abord Isis, puis Nephthys.

Le fait que Rê et Min soient dessinés sur *sj3.t* renvoie probablement à la « rencontre des deux taureaux <sup>65</sup> », période au cours de laquelle la pleine lune brille toute la nuit, à la fin de laquelle, au petit matin, les deux corps célestes se trouvent en opposition, le soleil à l'est et la lune à l'ouest. L'utilisation de l'orpiment et du miel semble converger vers cette idée. On a vu plus haut que l'orpiment est un substitut symbolique de l'or, matériau solaire par excellence. Le miel, quant à lui, est censé provenir des larmes de Rê <sup>66</sup>, c'est-à-dire de la lumière solaire, mais d'une lumière se réfléchissant sur la lune puisque mise en relation avec Min-lune <sup>67</sup>. L'ensemble de ces éléments se classe ainsi:

| Soleil    | Lune      |  |
|-----------|-----------|--|
| Rê        | Min       |  |
| Lumière w | Lune j' ḥ |  |
| Jour      | Nuit      |  |
| Orpiment  | Miel      |  |
| Isis      | Nephthys  |  |
| Est       | Ouest     |  |

59 On a distingué à dessein les deux vocables w, le premier étant déterminé par le signe  $\omega$ , désignant une divinité, et le second en étant dépourvu. Comme le montre le vocable j'h, la lune, qui l'accompagne les deux fois et qui est déterminé par ce signe, la présence du déterminatif ne semble pas résulter d'une écriture mécanique mais d'un choix précis du scribe. La première de ces deux graphies désignerait donc la divinité – Chou – ( $\beta$ CCR)); et, la seconde ( $\beta$ CCR)), la simple lumière w ( $\beta$ CCR)) se réfléchissant sur la lune considérée comme une divinité ( $\omega$ CCR)).

60 Pour la préposition mj suivie d'une forme mrr=f,

cf. M. MALAISE, J. WINAND, *Grammaire raisonnée de l'égyptien classique*, *AegLeod* 6, Liège, 1999, § 946. 61 *Wb* IV, 430, 7-8.

62 Fr.-R. HERBIN, « Un hymne à la lune croisante », BIFAO 82, 1982, p. 264-265 (11); P.P. KOEMOTH, « Osiris-Lune, l'horizon et l'œil oudjat », ChronEg 71/142, 1996, p. 208-209. Pour une autre formulation de la même idée: P. BARGUET, « Le cycle lunaire d'après deux textes d'Edfou », RdE 29, 1977, p. 18 (f). Pour Chou, se reporter dorénavant à Chr. LEITZ et al., PÄGG 7, OLA 116, Louvain, 2002, p. 34-37, s. v. w.

63 Ph. DERCHAIN, op. cit., p. 46-48.

64 En plus, naturellement, de leur fonction de tisseuses.

65 Ibid., p. 31; S. Aufrère, L'univers minéral dans la pensée égyptienne I, BiEtud 105/1, Le Caire, 1991, p. 221-222, n. i; et Fr. Laroche, Cl. Traunecker, « La chapelle adossée au temple de Khonsou », Karnak 6. 1973-1977, p. 192-193.

66 L. BAQUÉ MANZANO, «Bees and Flowers in Ancient Egypt», *ERUV* 2, *OrMonsp* 11, Montpellier, 2001. p. 511-514.

67 L'ocre semble avoir une simple fonction matérielle de liant, permettant la fixation du miel sur la toile.

Mais le point le plus intéressant, car il fournit la réponse à la question posée plus haut (est-il possible d'introduire le satellite dans la chaîne?), est le suivant: en plaçant sj3.t dans la main du défunt, le hiérogrammate lui fait saisir la lumière w et la lune  $j^*b$ , la première faisant briller la seconde. On en déduit donc, pour ce qui est des deux luminaires, la relation (c)  $^{68}$ :



Sur le plan de l'étoffe, on constate aisément qu'elle est imprégnée de lumière. Cette imprégnation s'explique par le fait attesté que c'est la lumière lunaire qui est à l'origine de la croissance du lin ayant servi à confectionner le textile <sup>69</sup>. On obtient donc une nouvelle relation (d):



Les relations (c) et (d) peuvent être combinées entre elles et avec la chaîne principale obtenue plus haut:



La dimension lunaire de l'étoffe se retrouve quelques lignes plus loin, toujours dans le même passage, où il est encore question du travail d'embaumement sur la main droite (doc. 9) <sup>70</sup>:

Rd(.t) pry sj.t m dr.t = f jmn.t m mnb.t ny.t Hr-mr.ty, nb dnw, Mnw-j'h m Jpw, Spd-Hr, nb J.zb.t nty(.w) ntr.w (j)pw nbt m mtr.w.

Placer une bande pry et **sj3.t** dans sa main droite, en tant que vêtement mnh.t de Hormerty, seigneur de Chédénou, de Min-lune dans Ipou, et de Soped-Horus, seigneur de l'Orient, qui sont ces dieux au bras puissant parmi les dieux.

*Sj3.t* est mise – directement ou indirectement, selon les divinités invoquées – sous la protection de trois dieux: deux qui participent au grand combat solaire contre Apophis, Soped-Horus, «dieu faucon, gardien des marches orientales de l'Égypte, vénéré dans la région de Saft-el-Henneh <sup>71</sup> », et Hormerty, «Horus guerrier du Delta associé à la protection du soleil contre Apopis, puis à celle d'Osiris contre Seth <sup>72</sup> »; ainsi qu'un dieu-lune, Min, qui

<sup>68</sup> Simplifiée car issue du tableau précédent.

<sup>69</sup> Le soleil participe également à cette croissance (S. AUFRÈRE, « De l'influence des luminaires sur la croissance des végétaux », *Memnonia* 6, 1995, p. 116-118). Pour le lin en général, voir également : G. CHARPENTIER, *Recueil de matériaux épigraphiques relatifs à la botanique de l'Égypte antique*, Paris, 1981, § 88 ; et D. MEEKS, « *'Iwn-n-pt* = <sup>s.</sup> XYANMIGE

<sup>=</sup> le lin », RdE 24, 1972, p. 116-119).

<sup>70</sup> Texte hiéroglyphique: S. SAUNERON, *op. cit.*, p. 31, l. 2-5 (= Rituel de l'Embaumement [P. Boulaq III], 8, 21-22); autre traduction: J.-Cl. GOYON, *Rituels*, p. 74-75.

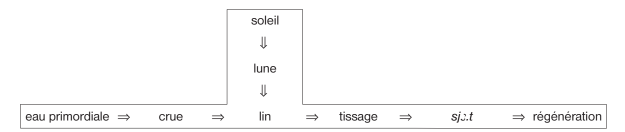
<sup>71</sup> J.-Cl. GOYON, Rituels, p. 75, n. 2; Chr. LEITZ et al.,  $P\ddot{A}GG$  6, OLA 115, Louvain, 2002, p. 291, s.  $\nu$ . Spdw-Hr.

<sup>72</sup> *Ibid.*, p. 323, s. v. Hor-merty. Voir également *id.*, *Les dieux-gardiens et la genèse des temples* I, *BiEtud* 93/1, Le Caire, 1985, p. 183-216; et Chr. LEITZ *et al.*, *PÄGG* 5, *OLA* 114, Louvain, 2002, p. 260-261, s. v. *Hr-mr.ty*.

est ici la divinité «vénérée à Akhmin dans un temple particulier, nommé "demeure de la lune" et qui jouissait d'une grande faveur à basse époque (...) <sup>73</sup> ». Par conséquent, Horus, sous ses deux formes, évoque la présence du soleil à l'orient, et Min-lune, celle de la lune. La juxtaposition des deux corps célestes montre qu'il s'agit de la fin de la nuit de la pleine lune, au cours de laquelle le satellite reçoit directement la lumière du soleil, se trouvant ainsi au faîte de sa puissance.

Cependant, la relation <lune ⇒ lin> (d) semble faire double emploi avec la relation <crue ⇒ lin> se trouvant dans la chaîne initiale. S'agit-il de deux traditions distinctes – auquel cas, les deux séries de relations seraient indépendantes l'une de l'autre – ou d'une même série d'idées bien plus complexe – et dans ce cas la combinaison des relations deviendrait possible?

L'incompatibilité de ces deux relations disparaît si l'on admet que dans la seconde (<crue ⇒ lin>), jusqu'au maillon lin>, il s'agit de propriétés propres à la croissance des végétaux, et qu'à partir de ce dernier, jusqu'au maillon <régénération>, il s'agit de lumière <sup>74</sup>. Ce qui revient à dire, d'une part, que la chaîne initiale est incomplète et, d'autre part, que le maillon lin> est un maillon complexe incorporant des propriétés propres à l'eau primordiale et à la lumière; l'eau de la crue établissant les conditions nécessaires à la naissance de la plante et la lumière stimulant sa croissance:



Les paroles qui accompagnent ces manipulations complètent l'analyse de manière significative (doc. 10) <sup>75</sup>:

sp\*k rmy.w n(y).w 3s.t, hwj.wt n(y).wt Nb.t-hw.t, rmy.w n\*k R' m w snfry m hrw, hf' n\*k j'h m grh! H'\*k m hrw mj w nfr R' wbn(w) jw t3(.w) nb.w, wbn(\*k) m grh m j'h nfr m 15-n(y)-hb r shpr wnw m-ht sty! Psd\*k 76 m hry m sb3.t w'.t, jw\*k m S3h m h.t n(y.t) Nw.t, hddwy\*k m-hnw-n(y) t3 pn mj j'h mh(w), Wd3.t, 3s.t hn'\*k m Spd.t m p.t, nn hr\*s r\*k d.t!

73 J.-Cl. Goyon, *Rituels*, p. 75, n. 1. Pour la « Demeure de la lune » ou Château-de-la-lune, cf. *supra*, n. 48. Pour Min, divinité d'Akhmim : Chr. LEITZ *et al.*, *PÄGG* 3, *OLA* 112, Louvain, 2002, p. 290, s. v. *Mnw-l'ṛ-m-lpw*, *Mnw-lpw* et *Mnw-m-lpw*. 74 L'idée d'une combinaison de l'eau bénéfique

de la crue et de la lumière, qui en l'occurrence permet de produire la nourriture, est attestée ailleurs (J.-Cl. GOYON, « Le feu nouveau du Jour de l'An à Dendara et Karnak », dans *Hommages à François Daumas* II, Montpellier, 1986, p. 331-344, et plus particulièrement p. 339).

75 Texte hiéroglyphique: S. SAUNERON, *op. cit.*, p. 32, l. 7 – p. 33, l. 1 (= Rituel de l'Embaumement [P. Boulaq III], 9, 6-8); autre traduction: J.-Cl. Goyon, *Rituels*, p. 76-77.

76 Rédigé \_\_\_\_\_\_ (cf. *Wb* I, 556).

Tu recevras les larmes d'Isis et les lamentations de Nephthys, tandis que les larmes de Rê t'appartiendront en tant que lumière qui rajeunit pendant le jour, après que tu auras saisi la lune pendant la nuit! Tu apparaîtras pendant le jour comme la lumière parfaite de Rê qui se lève sur tous les pays, tu te lèveras pendant la nuit en tant que lune parfaite pendant la fête du quinzième jour pour faire advenir le repos nocturne après le rayonnement! Tu brilleras dans le ciel élevé comme l'étoile unique, car tu seras Orion dans le ventre de Nout, ta lumière se trouvant à l'intérieur de ce pays comme celle de la pleine lune, l'Œil Wd3.t, Isis étant avec toi dans le ciel en tant que Sôthis; elle ne s'éloignera jamais de toi!

Le lien avec la lumière nocturne est évident comme le montrent les allusions à la lune/pleine lune, à l'Œil *Wdʒ.t*, à la nuit, à l'étoile unique et à Orion. Par le biais d'Orion, le *bʒ* d'Osiris (ce dernier pouvant également incarner la lune), c'est tout le monde funéraire et nocturne qui est évoqué par opposition à celui des vivants <sup>77</sup>.

La première mention du soleil semble avoir une fonction double. Il s'agit tout d'abord – première fonction – d'insister sur le fait qu'étant en possession des larmes de Rê, le défunt initie un nouveau cycle vital. Il n'est plus question ici du jeu de mots rmy.t (« pleurs ») / rmt (« hommes »), ce dernier vocable étant absent du texte, mais de la réminiscence poétique de ce procédé de création, les larmes du démiurge se trouvant en effet à l'origine des êtres humains  $^{78}$ . Ensuite – deuxième fonction –, celles-ci sont clairement mises en relation avec la lumière de la lune: « (...) les larmes de Rê t'appartiendront en tant que lumière (...), après que tu auras saisi la lune pendant la nuit! » ((...) rmy.w  $n \ge k$  R' m w (...),  $bf' \sim n \ge k$  j'b m grb!). Si l'analyse consistant à faire de la proposition où se trouve l'accompli  $sdm \sim n \ge f$  une circonstancielle est correcte, il est évident que le défunt n'entrera en possession de la lumière du soleil qu'après avoir saisi celle du satellite. Nous retrouvons donc la relation (c).

La seconde mention est également intéressante car elle introduit une série de propositions mises en parallèle :

- 1. «Tu apparaîtras comme (mj) la lumière parfaite de Rê (...). »
- 2. «Tu te lèveras pendant la fête du 15e jour (...). »
- 3. «Car tu seras Orion (jw=k m S3h) dans le ventre de Nout (...).»

La proposition 2 évoque la nuit de la pleine lune, le défunt étant en quelque sorte assimilé au satellite dans sa plénitude du fait de l'analogie de leur situation. En revanche, la proposition 1, qui fait allusion à Rê, n'assimile pas le défunt au soleil puisqu'il apparaît comme (mj) Rê, et non en tant que (m) Rê. Autrement dit, il se lève – c'est-à-dire revient à la vie –, comme la divinité solaire, qui apparaît à l'orient du ciel, mais en tant que pleine lune qui brille également dans l'espace céleste, à l'opposé et au même moment (cf. proposition 2).

77 Dans un contexte lunaire, le glissement thématique vers les deux couples équivalents Osiris/Isis et Orion/Sôthis est attesté (cf. Fr.-R. HERBIN, op. cit., p. 266 [18]).

78 S. SAUNERON, J. YOYOTTE, *La naissance du monde selon l'Égypte ancienne, SourcOr* 1, Paris, 1959, p. 39, p. 51 (doc. 12), et p. 22; B. MATHIEU, «Les hommes de larmes. À propos d'un jeu de mots mythique dans les textes de l'ancienne Égypte », dans

Hommages à François Daumas II, Montpellier, 1986, p. 499-506; S. BICKEL, *La cosmogonie égyptienne avant le Nouvel Empire*, *OBO* 134, Fribourg, Göttingen, 1994, p. 92-94.

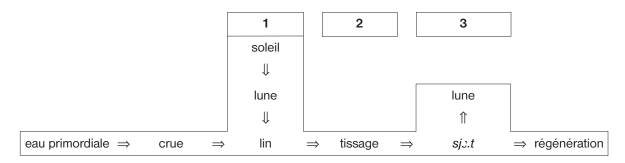
La proposition 3, quant à elle, fait glisser l'ensemble de la thématique, jusqu'à maintenant axée sur la problématique des relations entretenues par la lune et le soleil, vers le registre osirien. La référence à Sôthis (le Nouvel An) place chronologiquement tous ces événements au début de tous les cycles : cycles du fleuve, des corps célestes, des défunts et des vivants.

# Sj..t et la restauration du satellite

Comment expliquer, maintenant, les deux relations suivantes:  $\langle \text{lune} \Rightarrow \text{lin} \rangle$  (d) et  $\langle \text{sj:}t \rangle$   $\Rightarrow \text{lune} \rangle$  (a)? Ces deux relations, à l'évidence, se succèdent dans le temps. D'une part, on sait que  $\langle \text{sj:}t \rangle$  transmet au corps du défunt des propriétés lumineuses, d'autre part, que la lune imprègne le lin de lumière. Par conséquent, (a) et (d) se combinent tout naturellement:



La relation obtenue montre que, si le lin s'imprègne de lumière, *sj3.t* permet au défunt de la restituer. Cette propriété de l'étoffe est évidente avec les premières lignes de la formule 80 du Livre des Morts : «Je suis Celui-qui-ceint-l'étoffe-*sj3.t*-de-Noun, Celle-qui-est-blanche, Celle-qui-est-brillante (*Jnk* 'rq(w)-sj3.t-n(y.t)-Nw.w, Ḥd(w).t, S p(w).t), (...) Celle-qui-illumine-les-ténèbres (S p(w).t-m-kkw) <sup>79</sup>!» L'étoffe restitue la lumière uniquement parce que le tissage, qui a cristallisé la lumière diffuse du satellite dans l'étoffe, lui en donne la faculté. Le travail de Neith, Hedjhotep, Isis et Nephthys est donc capital car il permet, d'une part, la résurrection du défunt revêtu de *sj3.t*; et, d'autre part, d'initier un nouveau cycle lunaire :



Comment expliquer maintenant l'absence du maillon <soleil> lorsque *sj3.t* restitue la lumière à la lune? Trois séries d'éléments (lecture verticale du tableau) peuvent être opposées à partir de l'examen de la chaîne:

- 1. Présence du soleil, lune, croissance du lin;
- 2. Absence du soleil, absence de la lune, tissage;
- 3. Absence de soleil, lune, sj3.t.

Laissons de côté pour l'instant la série 2. Pour ce qui est des séries 1 et 3, s'agit-il de la «même» lune? L'observation des cycles du soleil et du satellite montre que, juste avant le

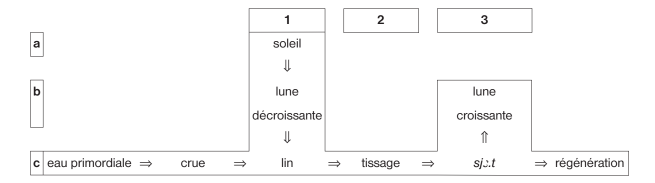
79 É. NAVILLE, op. cit., pl. XCI, col. 2.

lever du soleil, la lune décroissante est parfaitement visible dans le ciel, et qu'elle brille de plus en plus longtemps dans le ciel diurne, jusqu'à sa disparition complète du ciel nocturne, lors de la néoménie. En revanche, lorsque la lune est croissante, elle brille de plus en plus longtemps dans le ciel nocturne, n'étant plus visible au moment du lever du soleil, et de moins en moins dans le ciel diurne, jusqu'à être présente toute la nuit de la pleine lune. Autrement dit, si le soleil possède un lien évident avec la lune décroissante, ce n'est pas le cas avec la lune croissante. Par conséquent, dans la série 1, il s'agit du satellite dans sa phase décroissante et dans la série 3, de la phase croissante.

Sur le plan des traditions funéraires, on sait que la nuit pouvait être considérée comme une sorte de mort <sup>80</sup>. Ces deux séries doivent donc être précisées:

- 1. Présence du soleil, jour, monde des vivants, lune décroissante, croissance du lin;
- 3. Absence de soleil, nuit, monde funéraire, lune croissante, sj3.t.

On comprend, dès lors, pourquoi le défunt, ceint de l'étoffe *sj3.t*, se trouve en mesure de restaurer le satellite au cours de sa phase croissante. L'introduction de ces données dans la chaîne aboutit au résultat suivant :

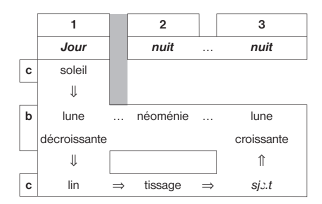


La série 2, quant à elle, se caractérise essentiellement par l'absence des deux luminaires et par le tissage. Dans la mesure où ces tableaux reproduisent un processus qui possède indubitablement une dimension chronologique, les lignes a, b et c, se trouvent en situation d'analogie sur le plan du temps. Il s'agit évidemment d'une temporalité idéale ayant pour objet de permettre la mise en parallèle de divers éléments du cosmos qui, *a priori*, ne semblent posséder aucun lien. Dans ces conditions, l'invisibilité des deux corps célestes, dans la série 2, fait probablement référence à la nuit sans lune du premier jour du mois lunaire. On en déduit que la case vide du tableau précédent (ligne **b**), située entre les maillons <lune décroissante> et <lune croissante>, correspond logiquement à la néoménie <sup>81</sup>:

80 Voir, par exemple, le chapitre « Death as Sleep » du livre de J. ZANDEE, *Death as an Enemy*, New York, 1977, p. 81-85.

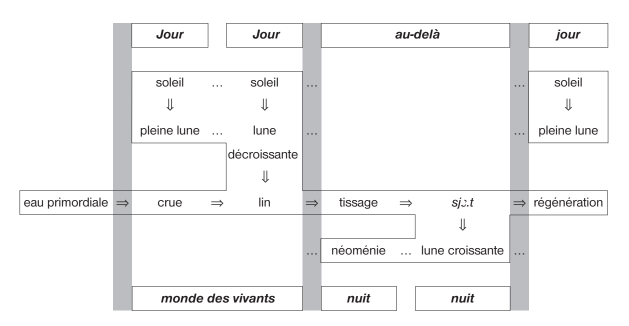
81 Les flèches (⇒) indiquent la transmission de propriétés ou d'éléments divers (la lumière, par exemple) d'un « corps » à un autre. Les pointillés (...) soulignent la continuité d'un processus ou simple-

ment sa permanence. Les éléments séparés par les zones grisées appartiennent à des registres différents (ici, le jour et la nuit).



Par conséquent, *sj3.t* doit être tissée au cours de cette nuit-là (série 2) <sup>82</sup>. Autrement dit, si l'on considère les événements dans l'ordre: après s'être épuisée à faire croître le lin (série 1), la lune entre dans sa période d'invisibilité; il devient donc absolument nécessaire, pour restaurer le satellite, de tisser la plante (série 2). Lorsque le ritualiste placera l'étoffe sur le défunt, celui-ci sera en mesure de rétablir le corps céleste (série 3). C'est la raison pour laquelle, au tout début de la formule 80 du Livre des Morts, le défunt, qui va œuvrer à la reconstitution du corps céleste, affirme: «Je suis Celui-qui-a-ceint-l'étoffe-s*j3.t-*de-Noun (...)» (*Ink* <sup>c</sup> rq(w)-s*j3.t-*n(y,t)-Nw.w (...)).

# La chaîne finale est la suivante:



82 Il devient évident, dans ces conditions, que le tissage possède une dimension démiurgique. Il est donc normal qu'il soit associé à une divinité possé-

dant cette caractéristique (Neith). On remarquera par ailleurs que l'échelle du temps est idéale et qu'elle

ne tient nullement compte des temporalités propres à chaque « acteur ».

Ce tableau synthétise l'ensemble des données dont il a été question jusqu'à présent. Trois « ensembles » y sont juxtaposés : monde des vivants, monde nocturne assimilé à l'au-delà et monde primordial.

Le monde des vivants regroupe les données suivantes :

- soleil; pleine lune; lune décroissante; crue; lin; régénération du défunt.

Lorsque le défunt reviendra à la vie (droite du tableau), il s'agira, en quelque sorte, d'une sortie à la lumière. Cette idée est largement attestée, ne serait-ce que par le titre donné au Livre des Morts : «Sortir au jour » (*Pr.t m brw*).

Le monde nocturne, assimilé à l'au-delà, rassemble les éléments suivants :

- lune croissante; néoménie; tissage; sj3.t.

Ce n'est, pour celui qui s'y trouve, ni un monde statique ni un état définitif; c'est là, en effet, qu'une série de divinités contrôleront le tissage de *sj3.t*, c'est là également que le défunt la ceindra, stimulant sa propre régénération ainsi que celle du satellite.

Enfin, le *monde primordial* n'est représenté que par le premier maillon de la chaîne. Celui-ci est essentiel car tout découle de lui. Par ailleurs, il échappe logiquement à la classification dont il vient d'être question opposant le monde des vivants au monde funéraire, puisqu'il n'appartient ni à l'un ni à l'autre:

- eau primordiale.

On remarquera, pour terminer, que le cycle complet est constitué de 5 étapes (de la pleine lune à la pleine lune suivante). L'étape centrale (<néoménie, tissage, nuit>) est capitale en ce sens qu'au moment de la disparition de la lune, c'est-à-dire lorsque les éléments du cosmos se trouveront en difficulté, plongés dans les ténèbres, un procédé artisanal – le tissage –, placé sous le patronage d'une divinité à caractère démiurgique, compensera cette déficience.

## Conclusion

Il s'agissait, dans les lignes qui précèdent, de mettre en relief la raison pour laquelle des éléments aussi différents que la crue, la lune et les étoffes furent mis en relation dans le Rituel de l'Embaumement, tout en cernant le procédé intellectuel à l'origine de tels rapprochements. L'idée selon laquelle les opérations rituelles ne sont qu'une simple association de manipulations techniques, d'objets – parmi lesquels sj3.t – et de paroles à prononcer doit être rejetée, car ces manipulations, ces objets, ces paroles renvoient à d'autres substances d'un cosmos, qui ne se réduit pas à la simple juxtaposition d'éléments indépendants les uns des autres. Ils s'intègrent, au contraire, dans une vision du monde dans laquelle, chacun trouve son origine dans une ou plusieurs autres données lui transmettant des propriétés qui,

en dernière instance, proviennent toutes du monde primordial. Par conséquent, derrière l'infinie diversité de la création, c'est en fait l'unité du cosmos qui se profile <sup>83</sup>.

Le travail du hiérogrammate consiste à retrouver cette dernière. Pour ce faire, il tente de cerner dans chaque être vivant, chaque plante, chaque minéral, chaque artefact, les propriétés bénéfiques du monde primordial qu'il incorpore. Puis, il met en œuvre un rituel – inspiré du mythe et issu de la tradition –, fait de gestes et de paroles spécifiques, ayant simplement pour objet d'activer ces propriétés au profit du défunt.

Dans le cadre de cette pensée complexe, l'étoffe seule est insuffisante car le trépassé, lui aussi, doit agir. Il est, en effet, indispensable qu'il ceigne l'étoffe, pour réguler les cycles du cosmos échappant au pouvoir de la divinité solaire. Il restaurera ainsi la lune, incarnée par Osiris.

La succession ininterrompue des défunts participe donc à une conception cyclique de la création dans laquelle ceux-ci assument, à leur tour, dans la perspective d'une représentation idéale de la temporalité cosmique, une fonction capitale de conservation du monde créé.

83 Cf., à ce sujet, J. ASSMANN, Maât, l'Égypte pharaonique et l'idée de justice sociale, Paris, 1989, p. 11-34.