
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 102 (2002), p. 63-90

Susanne Bickel

Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


63

Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III

Susanne BICKEL

P
EU de rois ou de règnes de l’ancienne Égypte suscitent de la part des historiens
qui tentent de les décrire autant d’enthousiasme, d’émerveillement et de
superlatifs qu’Amenhotep III 1. Plusieurs raisons peuvent expliquer cet
engouement exceptionnel. Le volume de constructions monumentales entreprises
en son nom n’a d’égal que celui mis en œuvre par Snéfrou longtemps avant lui

et par Ramsès II un siècle après lui. Le nombre de sculptures créées par ses ateliers dépasse
de très loin tout ce qu’une époque de durée semblable a pu produire avant et après lui.
La production artistique de son époque exerce sur nous une fascination toute particulière
par son étrange mélange de beauté sobre et de luxuriance séduisante. Des figurations inconnues
jusqu’à présent montrent le roi tantôt en jeune homme avec un nez d’enfant, tantôt en
vieillard bedonnant. Nous connaissons sa famille, ses courtisans; des récits et images nous
évoquent ses fêtes grandioses et nous apercevons même sa cave à vin. Sa position historique
finalement, comme père et prédécesseur d’Akhénaton et antécédent de la révolution
amarnienne, attire notre attention sur Amenhotep III. Ainsi s’est installée une sorte de
familiarité trompeuse qui a induit des historiens à expliquer des faits historiques à partir de
la personnalité même du souverain. Il semble cependant important de garder à l’esprit que
tout ce que nous savons en Égypte d’un roi se situe dans le cadre du decorum et ne nous
renseigne en rien sur sa personne, fussent des images aussi novatrices et étonnantes que
certaines représentations d’Amenhotep III.

Nous n’avons, en effet, aucun moyen de savoir quoi que ce soit du caractère et des
opinions de l’homme Amenhotep, ni des résolutions qu’il aurait pu prendre personnellement.
Ce n’est sûrement qu’une infime partie des œuvres créées en son nom qui relève réellement
de sa propre initiative. La majorité des réalisations, qu’elles soient architecturales, artistiques

1 A.P. KOZLOFF, B.M. BRYAN, Aménophis III, Le pha-
raon-soleil, Paris, 1993; D. O’CONNOR, E.H. CLINE,
Amenhotep III, Perspectives on his Reign, Michigan,

1998; F.J. MARTIN VALENTIN, Amen-hotep III, el
esplendor de Egipto , Madrid, 1998; A. CABROL,
Amenhotep III le Magnifique, Monaco, 2000;

J. FLETCHER, Egypt’s Sun King: Amenhotep III; an
Intimate Chronicle of Ancient Egypt’s most Glorious
Pharaoh, Londres, 2000.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

64

ou issues du domaine religieux, a été entreprise à l’instigation de l’élite qui gérait l’État et les
affaires culturelles au nom du roi. Le roi n’intervenait probablement qu’en donnant son
approbation aux projets les plus importants.

Cette mise en garde semble particulièrement nécessaire au sujet de la déification
d’Amenhotep III. Il paraît en effet tout à fait vain de lier ce phénomène à un quelconque
aspect de sa personnalité, à une mégalomanie ou un caractère de despote oriental…
Le phénomène de la déification ne découle pas, du moins pas en premier lieu, de la demande
personnelle du roi. Parler dans ce contexte de «Selbstverständnis 2», de conscience de soi,
semble inapproprié.

Une explication très répandue postule que le phénomène de la déification servait à affirmer
la légitimité du souverain 3. Il n’existe pas, pour la royauté égyptienne, de concept de légitimité
clairement défini 4. S’il paraît bien avoir existé, dans certains cas, des stratégies de légitimation,
telles que l’oracle d’institution d’Hatchepsout par exemple, la déification du souverain ne
semble jamais avoir été utilisée pour légitimer un roi individuel. Cette pratique n’apparaît
pas au début de règnes dont la légitimité pouvait être considérée comme fragile; elle est,
au contraire, particulièrement développée durant les règnes longs, politiquement et écono-
miquement stables et épanouis de Thoutmosis III 5, d’Amenhotep III et de Ramsès II 6.
La légitimité de ces souverains ne pouvait être contestée ni par rapport à leur naissance,
ni par rapport à leur puissance et leurs acquis. La déification fait partie des conceptions
fondamentales qui définissent l’institution même de la royauté et elle pouvait être exprimée
de manière plus ou moins marquée selon les règnes. La situation était sensiblement différente
à l’époque ptolémaïque où le culte du roi et des reines était de toute évidence un moyen
de propagande et d’intégration politico-culturelle 7.

La déification du roi ne reflète donc ni sa propre vanité, ni le besoin d’affirmer
sa légitimité. Le caractère divin du roi est indissociable de la conception égyptienne de l’État
et de l’univers; il constitue un trait caractéristique de la culture. La figure du roi possède une
place clairement définie dans la vision du monde et dans la théologie, et elle pouvait être
mobilisée à des fins politiques. À partir du milieu de la XVIIIe dynastie, les conceptions de la
divinité du roi, très présentes dans le discours officiel, semblent avoir acquis une nouvelle
dimension, une nouvelle utilisation dans la sphère de la religiosité individuelle. Dès lors, la

2 Ce genre de termes est utilisé, entre autres, par
D. WILDUNG, “Göttlichkeitsstufen des Pharao”,
OLZ 68, 1973, p. 549-565 et plus récemment par
R. Gundlach, C. Raedler (éd.), Selbstverständnis und
Realität, ÄAT 36/1, 1997; Th. SCHULLER-GÖTZBERG,
«Zur Vergöttlichung Amenophis III. in Ägypten»,
GöttMisz 135, 1993, 89-95.

3 E. OTTO, «Legitimation des Herrschers im
Pharaonischen Ägypten», Saeculum 20, 1969,
p. 385-411; D. WILDUNG, LÄ III, 533, s.v. Königskult;
R. GUNDLACH, «Legitimation und Funktion des
ägyptischen Königs am Beispiel Thutmosis III. und
Amenophis III.», dans R. Gundlach, H. Weber (éd.),

Legitimation und Funktion des Herrschers, Stuttgart,
1992, p. 23 -50.

4 Cf. J. BAINES, «Kingship, Definition of Culture,
and Legitimation», dans D. O’Connor, D.P. Silverman
(éd.), Ancient Egyptian Kingship, ProblÄg 9, 1995,
p. 3-47.

5 A. RADWAN, «Thutmosis III. als Gott», dans
H. Guksch, D. Poltz (éd.), Stationen, Fs Stadelmann,
Mayence, 1998, p. 329-340.

6 L. HABACHI, Features of the Deification of
Ramesses II, ADAIK 5, 1969; D. WILDUNG, OLZ 68,
1973, p. 549-566.

7 De nombreux travaux traitent de ce phénomène

à l’époque lagide, entre autres, L. KOENEN, «Die Adap-
tation ägyptischer Königsideologie am Ptolem-
äerhof», dans Egypt and the Hellenistic World, Studia
Hellenistica 27, 1983; id., «The Ptolemaic King as a
Religious Figure», dans A. Bulloch (éd.), Images and
Ideologies. Self-definition in the Hellenistic World,
Berkeley, Los Angeles, 1993, p. 25-115; voir aussi
les articles de E. Winter, J. Quaegebeur, G. Grimm,
dans H. Maehler (éd.), Das ptolemäische Ägypten,
Mayence, 1978; H. MELAERTS (éd.), Le culte du
souverain dans l’Égypte ptolémaïque au III e siècle
avant notre ère, Studia Hellenistica 34, 1998.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

65

figure du roi a également été utilisée pour répondre à certains besoins religieux et sociaux.
C’est dans cette perspective, et en prenant comme exemple Amenhotep III, que nous essaye-
rons de classer et d’analyser un certain nombre de documents en fonction de leur sphère
d’utilisation et de leur commanditaire, officiel ou privé.

Nous nous limitons ici à la documentation provenant d’Égypte au sens restreint, sans
aborder les particularités de la déification du roi en Nubie 8; le dieu Nebmaâtrê de Soleb, une
hypostase d’Amon fondée sur la figure du roi, est un phénomène spécifique étudié ailleurs 9.

Sans développer toute la problématique et les controverses autour du caractère divin du roi
qui repose très solidement sur une longue tradition culturelle et religieuse, rappelons simplement
que tout souverain égyptien fut investi, dès le moment de son couronnement, de puissance
surhumaine. L’attribution de la titulature, des insignes royaux et des couronnes lui conféra à la
fois le pouvoir politique suprême, une force physique exceptionnelle et une puissance magique.

Par cette investiture, le roi se vit attribuer non seulement un rôle politique et social, mais
également une dimension mythologique. Il intégrait la lignée des fils de Rê, des héritiers de
Geb et il incarnait le jeune Horus. Par le couronnement, il devint lui-même un nÚr, il accéda
à un mode d’existence différent, basé sur des puissances surnaturelles, qu’il partageait avec
les dieux et les défunts. L’exercice du culte, considéré comme une des activités essentielles
du souverain, lui conférait une familiarité avec le monde divin et le fit devenir l’intermédiaire
privilégié entre les hommes dont il avait la responsabilité, et les dieux au nom desquels
il administrait la terre. Le fondement mythologique de la royauté et le statut divin de la
fonction rejaillissaient presque naturellement sur le personnage. Dès son avènement, le roi
était une puissance supérieure investie de Ìk“ et de b“w, un être qui recevait probablement
lui-même un culte journalier dans son palais et que l’on approchait avec une extrême dévotion.
Ce statut divin, indissociable de la notion même de royauté, fut mobilisé au fil des temps
de différentes façons, par différents milieux et à des fins diverses.

La religion de l’époque d’Amenhotep III mériterait une étude détaillée de tous ses
aspects et de sa position dans l’évolution de la pensée. Sans pouvoir aborder ici toutes ses
facettes, on peut dire de façon très résumée, que deux tendances, amorcées sous les règnes
précédents, s’accentuaient fortement. Premièrement, le dieu Amon s’approchait de l’apogée
de sa nouvelle trajectoire: protecteur de la royauté qu’il était essentiellement au Moyen
Empire et au début de la XVIIIe dynastie, son rôle s’étendait à celui de dieu de l’État, son
culte s’implantant à travers l’ensemble de l’Empire. Sa fusion totale avec le dieu solaire fut
décisive pour son caractère et le rendit souverain et responsable de l’univers entier. Amon-Rê
est devenu un être suprême, cumulant attributions politiques et cosmiques, tel qu’il ne
semble pas en avoir existé auparavant dans le panthéon égyptien 10.

8 Plusieurs aspects sont traités par L. BELL,
«Aspects of the Cult of the Deified Tutankhamun»,
dans Mélanges Gamal Eddin Mokhtar, BiEtud 97,
1985, p. 31-59; et P. PAMMINGER, «Amun und Luxor,
der Widder und das Kultbild», Beiträge zur
Sudanforschung 5, 1992, p. 93-138.

9 S. BICKEL, «Le dieu Nebmaâtrê de Soleb», dans
Soleb VI, Actes du colloque international sur le tem-
ple de Soleb, Le Caire, avril 1999, sous presse;
P. PAMMINGER, «Zur Göttlichkeit Amenophis’ III.»,
BSEG 17, 1993, p. 83-92.

10 J. ASSMANN, Egyptian Solar Religion in the New
Kingdom, Londres, New York, 1995; pour l’évolu-
tion historique cf. id., «Die Zeit Hatschepsuts und
Thutmosis’ III. in religionsgeschichtlicher Sicht»,
dans Ägyptens Aufstieg zur Weltmacht (catalogue
d’exposition Hildesheim), Mayence, 1987, p. 47-55.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

66

Parallèlement, et peut-être en réaction à l’émergence de ce dieu suprême, une nouvelle
forme de religiosité devient perceptible vers le milieu de la XVIIIe dynastie. Elle est caractérisée
par le contact direct, personnel et intense entre le particulier et un dieu; elle offre au particulier
la possibilité d’exprimer sa façon d’être religieux, de s’adresser à une divinité choisie librement
et de formuler des requêtes et des suppliques en rapport avec ses besoins et tourments
individuels. Le terme de religiosité est ici utilisé dans une acception positive, impliquant non
seulement les attitudes de piété et de dévotion, mais aussi la conscience de l’individu de
prendre part à la religion qui définit sa culture et de vivre une relation de réciprocité avec le
monde divin. La désignation de religiosité individuelle semble moins restrictive que le sigle
traditionnel «piété personnelle».

Bien que la religion d’État et la religiosité individuelle soient fondées sur le même
système référentiel, les mêmes dieux et mythes, leur fonction diffère clairement. La religion
d’État vise le maintien du cosmos et de son bon fonctionnement; son action est globale. Elle
est le moteur de toute existence qu’elle cherche à garantir à travers le culte régulier et les
grandes fêtes. Elle est le cadre de tout acte politique et concerne l’ensemble de la société.
Ses réalisations étaient portées par la collectivité, le financement des temples par exemple,
et leur planification assurée par l’élite. La religiosité individuelle, en revanche, englobe toutes
les aspirations pour lesquelles un individu pouvait éprouver le besoin d’adresser une force
supérieure.

Le roi jouait un rôle central dans ces deux domaines de l’exercice de la religion. C’est
à partir du milieu de la XVIIIe dynastie, puis plus particulièrement dès le règne
d’Amenhotep III, que la fonction du roi comme vecteur de la religiosité individuelle se
manifeste clairement.

Il faut noter que la distinction entre religion d’État et religion individuelle n’implique
aucun jugement de valeur; il ne s’agit pas d’une opposition entre théologie savante et
croyances populaires. C’est au niveau de leur fonction et de leur sphère d’utilisation que ces
deux aspects de la religion égyptienne diffèrent de façon fondamentale. On relèvera également
que ces aspects ont été promus et véhiculés par les mêmes hommes ou tout au moins la
même couche sociale, l’élite. Le phénomène que nous appelons «piété populaire» est aussi,
et peut-être principalement, une manifestation de l’élite. À l’expérience proprement religieuse,
ce nouveau moyen d’expression ajoutait pour les personnages importants la possibilité
d’afficher leur loyauté d’une part et l’intimité avec le roi et les dieux que pouvaient leur
procurer hautes prêtrises et charges administratives, d’autre part.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

67

Le roi déifié dans la religion d’État

L’expression écrite

Véritable cheville ouvrière entre les deux mondes, le roi est, envers les dieux, le garant
du maintien de la création et de son équilibre; envers les hommes il est le responsable de la
fertilité et de l’harmonie sociale. Cette double fonction, qui s’exprime à travers les échanges
du rituel divin, place le roi en étroite relation avec le monde des dieux.

Les moyens de décrire ces liens se sont diversifiés au fil des siècles, le langage se servant
le plus souvent des titulatures et des épithètes pour y faire référence: fils de dieu, héritier de
dieu, aimé de dieu, élu de dieu.

Un autre complexe d’idées s’intéresse à l’être et à l’aspect du roi, et le considère comme
image d’un dieu. Cette conception, souvent discutée 11, utilise différents termes dont les
nuances ne sont pas toujours évidentes pour nous. Amenhotep III est désigné de mjtj, tjt,
twt, ‡sp ou ßntj d’un dieu 12.

Le roi est aussi très fréquemment comparé à une divinité par la préposition mj.
La comparaison porte toujours sur une action ou une qualité qui distingue le roi et le rend
similaire à un dieu qui, lui aussi, est qualifié plus particulièrement par l’action ou la qualité
en question. Amenhotep III est comparé aux divinités suivantes: Amon, Aton, Akhty, Horus,
Montou, Ptah, Rê, Seth, Thot et Geb 13.

En ce qui concerne la titulature, on peut observer sous Amenhotep III une prédilection
toute particulière pour le titre nÚr nfr «dieu bienfaisant» qui, bien que la traduction soit
discutable, met davantage l’accent sur la dimension religieuse du souverain que son pendant
nsw bjtj. Dans la titulature toujours, l’insertion à l’intérieur du cartouche d’épithètes
caractérisant le roi par rapport à un dieu se fait, sous Amenhotep III, de façon plus fréquente
et plus diversifiée. Une pratique attestée dès Thoutmosis Ier est ainsi généralisée: le nom
de trône est très régulièrement suivi des épithètes fils de Rê, créé par Rê, héritier de Rê, aimé
de Rê, élu de Rê, image de Rê, image d’Amon, effigie d’Atoum 14.

Les comparaisons, de même que les affirmations de filiation et de ressemblance, placent
le roi en relation étroite avec un grand nombre de divinités. Si, selon le contexte et l’endroit,
tout dieu peut théoriquement faire l’objet d’un tel rapprochement, on remarque cependant,
pour Amenhotep III, comme d’ailleurs pour la plupart de ses prédécesseurs, une nette
prépondérance des différentes formes du dieu solaire. À Karnak-Nord par exemple, Amenhotep
est décrit comme «dieu bienfaisant (nÚr nfr), ressemblance de Rê, celui qui illumine le Double

11 E. HORNUNG, «Der Mensch als Bild Gottes»,
dans O. Loretz (éd.), Die Gottebenbildlichkeit des
Menschen, Munich, 1967, p. 123-156; B. OCKINGA,
Die Gottebenbildlichkeit im Alten Ägypten und im
Alten Testament, ÄAT 7, 1984; M. SCHADE-BUSCH, Zur
Königsideologie Amenophis’ III., HÄB 35, 1992,
p. 78-82, p. 313-315. Les thèmes de la filiation et de
l’image remontent au moins au Moyen Empire,

cf. D. FRANKE, «Schöpfer, Schützer, Guter Hirte: Zum
Königsbild des Mittleren Reiches», dans R. Gundlach,
C. Raedler (éd.), Selbstverständnis und Realität,
ÄAT 36/1, 1997, p. 175-209.
12 Sur une acception particulière du terme ßntj,

cf. S. BICKEL, «Le dieu Nebmaâtrê de Soleb», (op. cit.
ci-dessus n. 9)
13 M. SCHADE-BUSCH, op. cit., p. 304-312; la docu-

mentation de Soleb permet d’ajouter la comparaison
avec Geb nb pÌty mj Gb, cf. M. SCHIFF GIORGINI,
N. BEAUX et al., Soleb V, Le temple. Bas-reliefs
et inscriptions, Le Caire, 1998, pl. 241, à paraître.
14 J. VON BECKERATH, Handbuch der ägyptischen

Königsnamen, MÄS 20, 1984, p. 230. Plus rarement,
une épithète supplémentaire est ajoutée au cartouche
du nom de naissance.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

68

Pays comme Akhty (mjtj R© sÌƒ t“wy mj ”≈ty), maître des rayons dans les visages comme Aton
(nb stwt m Ìr mj JÚn) 15». À côté de l’épithète courante «image de Rê» (tjt R©), on rencontre
au temple de Soleb à deux reprises un nom d’Horus non répertorié ailleurs dans lequel le roi
est qualifié de «ressemblance d’Aton» (mjtj Jtn) 16.

Ces comparaisons très développées sont extrêmement proches de l’assimilation ou de
l’identification totale du roi au dieu. Sur une architrave du temple de Louqsor, le souverain
est identifié au dieu solaire à travers son nom Horus d’or: «Rê qui luit comme Akhty,
il brille pour que vivent les hommes, il conduit tous les vivants comme Montou 17». Le rôle
de Rê, bienfaisant et vivificateur pour les uns, dominateur et destructeur pour les autres,
a été conféré au roi par Amon: «Tu répètes les jeunesses, puisque je t’ai installé en tant que
Rê du Double Pays 18»; le souverain de son côté proclame: «Il (Amon) m’a installé comme
Rê des Neuf Arcs 19». Des épithètes désignent le roi comme «Rê des rekhyt», «Rê des chefs
étrangers 20», et on pensera, bien sûr, à l’expression jtn ÚÌn, «le soleil étincelant», utilisée
d’abord comme nom de la barque royale, ensuite très couramment comme désignation
du roi lui-même. Sur la statue en quartzite de Louqsor, par exemple, le souverain est «le soleil/
Aton étincelant de tous les pays 21». Une mention lacunaire à Soleb doit probablement être
lue: jtn t“ pw Nb-m“©t-R©, «Nebmaâtrê est le soleil de la terre 22.»

Sur plusieurs statues, Amenhotep est considéré comme un dieu: «Nebmaâtrê Montou
des souverains» sur le colosse du Xe pylône de Karnak 23, «Nebmaâtrê Rê des souverains»
sur une statue non identifiée extraite des carrières d’Assouan 24. Les deux colosses flanquant
l’entrée de l’Aménophium, les «colosses de Memnon», désignent le roi de «Nebmaâtrê
souverain des souverains 25», un nom qui se rapporte probablement à Amon-Rê, le roi des
dieux. Ce même nom désigne aussi une statue trouvée à Armant 26. Ces identifications se
réfèrent à la fonction dominatrice que les divinités exercent sur les pays et les souverains
étrangers et qu’elles transmettent sur le pharaon. Comme nous le verrons ci-dessous, ces statues
figurent le roi en tant que manifestation divine sur terre. Chaque désignation recouvre une
forme individuelle de cette manifestation qui peut être représentée par plusieurs statues 27.

15 Urk. IV, 1670, 7-8.
16 Soleb V, pl. 146, 178. Le qualificatif mjtj se

rapporte également à Montou, ibid., pl. 254.
17 Urk. IV, 1695, 2-5 Îr nwb ©“ ≈p‡ ÌÌw Sttjw R©

psd≠f mj ”≈ty wbn≠f ©n≈ r≈yt s‡m≠f ©n≈w nbw mj
MnÚw.
18 Urk. IV, 1656,4 wÌm≠k rnpt mj rdj.n≠j tw m R©

n t“wy.
19 Petrie Stele: Urk. IV, 1652 mj rdj.n≠f wj m R© n

pƒt 9; dans une tombe thébaine, Thoutmosis IV est
désigné de «Rê des Neuf Arcs, Montou», cf. Annelies
et Arthur BRACK, Das Grab des Tjanuni, ArchVer 19,
1977, p. 39.
20 D. MEEKS, AnLex III, p. 167. Ces expressions

dérivent de l’épithète «Rê des pays étrangers»,
attestée déjà à l’Ancien Empire, D.B. REDFORD, «The
Concept of Kingship during the Eighteenth Dynasty»,
dans D. O’Connor, D.P. Silverman (éd.), Ancient

Egyptian Kingship, ProblÄg 9, 1995, p. 171.
21 Jtn ÚÌn n t“w nbw. M. EL-SAGHIR, Das

Statuenversteck im Luxortempel, Antike Welt ,
Sondernummer, Mayence, 1991, p. 21- 27.
Thoutmosis III était déjà “Aton de tous les pays»,
Urk. IV, 887,16.
22 Soleb V, pl. 212
23 MnÚw n Ìq“w, P. CLÈRE, L. MÉNASSA, P. DELEUZE,

«Le socle du colosse oriental dressé devant le
Xe pylône de Karnak», CahKar 5, 1975, fig. 8; le
nom figure aussi sur la boucle de ceinture du colosse,
cf. D.B. REDFORD, «A Head-Smiting Scene from the
10th Pylon», dans Fontes atque Pontes, Fs Brunner,
ÄAT 5, 1983, p. 368, n. 15, pl. 11b. Sur une
architrave de Louqsor, le roi est appelé «Montou de
tous les pays», Urk. IV, 1693,14.
24 R© n Ìq“w; A. VARILLE, «Un colosse

d’Aménophis III dans les carrières d’Assouân»,

RdE 2, 1936, p. 173-176. Ce nom fut repris par
Ramsès II sur un des colosses devant la colonnade
de Louqsor, L. BELL, «Luxor Temple and the Cult of
the Royal Ka», JNES 44, 1985, p. 259-260.
25 L. HABACHI, dans G. HAENY, Untersuchungen im

Totentempel Amenophis’ III., BÄBA 11, 1981,
p. 44-47. Les deux statues portaient le même nom
et représentaient la même manifestation du
souverain. Pour la facilité, nous utiliserons la
désignation de «Memnon», à l’origine réservée au
colosse septentrional, pour les deux statues.
26 G. DARESSY, «Notes et remarques», RecTrav 19,

1897, p. 14, CXXXIX. Je dois cette référence à Martin
Bommas.
27 Pour Ramsès II, dont les noms de statues

reprennent parfois ceux d’Amenhotep III, cf.
L. HABACHI, op. cit. (ci-dessus, n. 6), p. 40-43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

69

Sous Amenhotep III, la possibilité d’assimiler le roi à une divinité est exploitée de façon
très intense et variée. Les penseurs et artisans de son époque s’appuyaient sur tout ce que la
tradition leur avait légué, mais la diversité des formes d’expression linguistiques et artistiques
dépasse de loin ce que nous connaissons des prédécesseurs 28.

L’iconographie

Reliefs et statuaire exposent inlassablement cette proximité entre le roi et les dieux
et jouent sur différents degrés d’assimilation et d’intégration du souverain dans le monde
divin. Au temple de Louqsor, la description détaillée de la naissance divine expose le fait que
le souverain participe de la substance même des dieux 29.

Parmi l’abondante statuaire d’Amenhotep III, une image montre de façon particulièrement
explicite la fusion du roi et du dieu Amon: le buste en quartzite conservé au musée de Brooklyn
[fig. 1 et 2] 30. Coiffée du modius typique d’Amon, dans lequel devaient se ficher les deux
plumes et portant la barbe tressée des dieux, la figure est identifiée par l’inscription sur son
pilier dorsal comme «roi de Haute et Basse-Égypte, maître du Double Pays, Nebmaâtrê, fils
de Rê…». Les traits du visage sont exécutés dans le style très prononcé qui pourrait être
caractéristique de l’expression des aspects divins du roi 31. La poitrine est ornée d’un pectoral
qui stipule que le roi est «aimé d’Amon-Rê» 32. Quels étaient l’emplacement et la fonction
de cette sculpture qui devait mesurer environ 50 cm? Nous ne connaissons pas le lieu exact
de sa provenance, mais nous pouvons constater que ce buste reflète précisément ce que nous
apercevons de la théologie des «châteaux de millions d’années» thébains, où le culte devait
servir l’intégration du souverain au monde des dieux et probablement sa transformation
en une hypostase d’Amon 33. Nous ignorons dans quelle mesure la réalisation de cette
transformation dépendait de la mort du roi ou si elle pouvait s’effectuer de son vivant.
Si l’on se réfère à l’expression écrite, rien ne semble s’opposer à ce que déjà le roi régnant fût
identifié avec Amon et, de ce fait, représenté sous les traits du dieu.

28 Pour le Moyen Empire, nous connaissons
comme expression iconographique de l’assimilation
du roi à un dieu les représentations surprenantes de
Montouhotep II à Dendara, L. HABACHI, MDAIK 19,
1963, p. 16-52. Sur le plan littéraire, l’Enseignement
loyaliste identifie le souverain avec Sia, Khnoum,
Bastet, Sekhmet et précise qu’il est «Rê que l’on
voit dans ses rayons, il illumine le Double Pays plus
que le soleil (jtn)», G. POSENER, L’enseignement loya-
liste, Genève, 1976, p. 19, 26; sur ce texte et son
histoire rédactionnelle cf. B.U. SCHIPPER, «Von der
‘Lehre des Sehetep-jb-Re’ zur ‘Loyalistischen Lehre’»,
ZÄS 125, 1998, p. 161-179. Une identification du
roi avec Ptah est implicite dans des stèles d’Éléphan-
tine, D. FRANKE, «Sesostris I., ‘König der beiden Län-

der’ und Demiurg in Elephantine», dans P. Der
Manuelian (éd.), Studies in Honor of W.K. Simpson
I, Boston, 1996, p. 275-295. Pour les expressions
désignant le roi comme dieu, cf. aussi E. BLUMENTHAL,
Untersuchungen zum ägyptischen Königtum des
Mittleren Reiches, Berlin, 1970, p. 94-105.
29 H. BRUNNER, Die Geburt des Gottkönigs, ÄgAbh

10, 1964; J. ASSMANN, “Die Zeugung des Sohnes”,
dans J. Assmann, W. Burkert, F. Stolz (éd.),
Funktionen und Leistungen des Mythos, OBO 48,
1982, p. 13-61.
30 Brooklyn Museum 76.39. R. FAZZINI et al.,

Ancient Egyptian Art in the Brooklyn Museum ,
1989, nº 40; M. MÜLLER, «Drei Amunsbilder aus
der Zeit Amenophis’ III. und Tutanchamuns»,

SAK 8, 1980, p. 207-211.
31 W.R. JOHNSON, «Images of Amenhotep III in

Thebes: Styles and Intentions», dans L.M. Berman
(éd.), The Art of Amenhotep III: Art Historical
Analysis, Cleveland, 1990, p. 26-46; id., «The Deified
Amenhotep III as the Living Re-Horakhty: Stylistic
and Iconographic Considerations», dans Sesto
congresso internazionale di Egittologia, Atti II, Turin,
1993, p. 231-236.
32 Sur ce bijou et son possible sens, voir ci-dessous

n. 77.
33 G. HAENY, «La fonction religieuse des ‘châteaux

de millions d’années’», dans L’égyptologie en 1979
I, Paris, 1982, p. 115-116.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

70

Dans le même ordre d’idées, rappelons l’hypothèse fort plausible de reconnaître en la
fameuse statue en quartzite de la cachette de Louqsor déjà mentionnée une image du roi en tant
qu’Atoum ou Rê-Atoum 34. En effet, le traineau-tm, sur lequel se dresse l’effigie d’Amenhotep III,
pourrait indiquer la vraie nature de cette statue. La figure est coiffée de la double couronne,
comme Atoum, les yeux et la bouche, très semblables aux traits de la statue de Brooklyn,
signalent probablement le caractère divin, le choix des matériaux (quartzite rouge et or) pourrait
souligner les associations solaires. Les bijoux portés par cette statue, un pectoral suspendu à une
chaîne par-dessus le collier-ousekh, sont identiques à ceux de la statue de Brooklyn qui montre le
roi en tant qu’Amon. On pourrait spéculer que ce pectoral, point de focalisation de la sculpture
de Louqsor, explicitait l’identification en appelant le roi «aimé d’Atoum».

Une statue mi-homme mi-faucon, conservée au musée de Bruxelles et qui provient selon
toute probabilité de l’Aménophium thébain, pourrait également figurer le souverain sous les
traits d’un dieu. Dans son étude, B. Van Rinsveld souligne l’influence de l’iconographie royale
sur cette pièce qu’il identifie comme une effigie de Rê-Horakhty 35. Au vu de sa taille, de son
attitude et de reliefs qui montrent le roi assimilé à un faucon, il faut vraisemblablement
considérer cette statue comme une représentation d’Amenhotep III en tant qu’une des formes
d’Horus, mais la perte de l’inscription originale nous prive d’une identification définitive.

De nombreuses autres statues, de tailles et de types différents, figurent le roi, de façon
plus ou moins explicite, sous les traits d’une divinité 36. Chaque dieu pouvait se manifester
sous les traits du roi qui, inversement, le représentait sur terre. Un passage de l’inscription
sur le IIIe pylône de Karnak décrit ce phénomène, en disant du roi: «Chacune de ses statues
devient une forme d’apparition de la majesté de Rê, son image divine et belle 37.» Ces statues,
qui montrent le roi sous des aspects divins, sont couramment considérées, d’après leur style,
comme issues de la dernière décade du règne, suite à la première fête-sed; cependant, le concept
qu’elles expriment semble bien être valable de façon beaucoup plus générale.

Le décor pariétal en relief comporte également ce genre d’«images de synthèse». Parmi
les centaines de tableaux du temple de Louqsor, quelques-uns, dispersés par-ci, par-là,
présentent des particularités dont la logique ou la cohérence nous échappent. S’agit-il d’un
simple rappel de la faculté du roi de s’identifier aux différentes divinités ou ces images
véhiculent-elles une signification plus spécifique?

La représentation du roi portant une corne de bélier reliée à sa coiffe a déjà été discutée
à plusieurs reprises 38. Cet attribut, attesté dès Thoutmosis III dans les tombes privées,
exprimait de façon si ostentatoire un trait amonien qu’il fut martelé durant les persécutions
que subissait le temple de Louqsor à l’époque amarnienne.

34 M. EL-SAGHIR, op. cit. (ci-dessus, n. 21); B.M.
BRYAN, dans Aménophis III, (op. cit., ci-dessus n. 1),
p. 106-110; R. TEFNIN, «Amenophis III sur son traî-
neau: Mise en abyme et/ou cryptogramme?»,
GöttMisz 138, 1994, p. 71-80; P. PAMMINGER,
«Amenophis III. und die Götter von Luxor», Antike
Welt 27, 1996, p. 433-443; E. STAEHELIN, Von der
Farbigkeit Ägyptens, Leipzig, 2000, p. 20-22.

35 Bruxelles E. 5188; B. VAN RINSVELD, «Le dieu-
faucon égyptien des Musées royaux d’art et
d’histoire», Bulletin des Musées royaux d’art et
d’histoire 62, 1991, p. 15-44. W.R. JOHNSON, «Amen-
hotep III and Amarna: some new Considerations»,
JEA 82, 1996, p. 68, considère déjà cette statue
comme image du roi.
36 Voir ci-dessous, n. 76-77. Pour une liste de telles

statues et la bibliographie, cf. W.R. JOHNSON, JEA 82,
p. 68-71, abstraction doit être faite des consi-
dérations chronologiques fort incertaines.
37 Urk. IV, 1724, 14-15: ‡sp≠f nb r ≈prw Ìm n R©

tjt≠f nÚrt ©nt.
38 L. BELL, JNES 44, (op. cit., n. 24), p. 266-271;

H. GOEDICKE, Problems concerning Amenophis III,
Baltimore, 1992, p. 53-65.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

71

Une indication plus générale de la divinité du souverain se trouve sur un montant de
porte des pièces sud, où Amenhotep III est représenté de façon conventionnelle avec un
pagne royal mais avec une barbe divine 39.

Dans la salle hypostyle figure une scène où le souverain présente une libation à Amon.
Derrière le roi suit un second personnage au front duquel se dresse un uræus, mais qui porte
la barbe divine et la robe étroite à bretelles des dieux. Dans ses bras, il tient un plateau
pourvu d’une guirlande de lotus et chargé de pains et de fleurs. La légende précise: «Le roi
Nebmaâtrê remplit les bassins de (tous les) pays» [fig. 3] 40. Amenhotep III est ici représenté
en dieu de l’inondation. Dans le même espace de ce temple, d’autres figures de fécondité
suivent également le roi; celles-ci présentent l’iconographie traditionnelle (poitrine, ventre,
ceinture tripartite), mais elles sont pourvues d’un uræus 41. L’association avec Hapi pourrait
aussi prévaloir dans certaines statues qui montrent le roi ventru aux chairs molles.
De différentes manières, les images cherchent à exprimer une des principales fonctions du
souverain, celle de garantir, tel le dieu Hapi, la fertilité du pays 42. J. Baines signale dans
ce contexte la figure de fécondité représentée dans la crypte souterraine est du temple
de Dendara qui est surmontée d’un cartouche de Nebmaâtrê 43.

Une autre représentation dans le temple de Louqsor mérite l’attention dans notre contexte:
celle qui montre le roi en Horus. Portant la double couronne, la perruque tripartite, une tête
de faucon et un pagne royal, la figure présente une offrande d’huiles [fig. 4] 44. Il s’agit ici
d’une image particulièrement explicite de la fusion du souverain et d’une divinité. Plusieurs
épithètes qualifient également le roi d’Horus l’enfant: «combatif (déjà) dans l’œuf, il est
Horus dans le ciel, sur les genoux de sa mère» ou «celui qui protège l’Égypte comme Horus,
fils d’Isis 45». Une statue représentant sa mère Moutemouya la nomme «celle qui apaise son
Horus de sa voix 46». Nous aurons l’occasion de revenir, ci-dessous, sur d’autres attestations
d’Amenhotep III en tant qu’Horus.

Pour le relief comme pour la statuaire, nous devons nous attendre à ne saisir qu’une
partie des messages concernant la divinité du roi. Des signes plus subtils et pour nous peu
certains pouvaient, pour le spectateur ancien, être des marqueurs clairs d’une déification.
Pour le cas d’Amenhotep III, nous pouvons seulement supposer que certains traits de style
ou des accessoires de costume servaient également à exprimer le caractère divin. On a
évoqué dans ce contexte, le relief particulièrement élevé, le tracé étonnant des lèvres, des
yeux ou du nez, des attributs, tels que le collier-‡bjw ou les uræus sur le costume 47.

39 SCHULLER-GÖTZBURG, GöttMisz 135, p. 93;
H. BRUNNER, Die südlichen Räume des Tempels von
Luxor, ArchVer 18, 1977, pl. 59.
40 A. GAYET, Le temple de Louxor, MIFAO 15, 1894,

pl. VIII, fig. 47. A. RADWAN, «Die bildliche
Gleichsetzung des ägyptischen Königs mit der
Gottheit», MDAIK 31, 1975, p. 106; J. BERLANDINI,
«Amenhotep III et le concept de Heh», BSEG 17,
1993, p. 26.
41 A. GAYET, op. cit., pl. II, fig. 5-6, pl. XVI,

fig. 62-63; J. BAINES, Fecundity Figures, Warminster,
1985, p. 317-320.
42 Si des statues du Moyen Empire représentaient

déjà le roi en tant que dieu de l’inondation (par ex.,
Le Caire 18221, Amenemhat III), Amenhotep III sem-
ble être le premier à se faire appeler Hapi, une
désignation fréquemment reprise pour Akhénaton,
A. RADWAN, MDAIK 31, (op. cit., n. 40), p. 105-107.
L’hymne au Nil associe cependant déjà les thèmes
de la loyauté envers le roi et les bienfaits de

l’inondation qui seront largement repris à l’époque
ramesside.
43 J. BAINES, op. cit.; Dendara V, pl. 329 et 335.
44 GAYET, op. cit., pl. XVI, fig. 51; A. RADWAN,

MDAIK 31, (op. cit., n. 40), p. 104.
45 Urk. IV, 1750,18; Urk. IV, 1693,2; M. SCHADE-

BUSCH, HÄB 35, (op. cit., n. 11), p. 306-307, 317.
46 Urk. IV, 1771.
47 Cf. ci-dessus, n. 31.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

72

On remarque dans toutes ces représentations pariétales inhabituelles que le roi se tient
à sa place traditionnelle: il est celui qui exerce le rituel et présente l’offrande ou celui qui
reçoit la couronne de la part des dieux. Malgré la mise en valeur de ses aspects divins et
l’assimilation de traits caractéristiques de certaines divinités, il est le serviteur des dieux,
celui qui leur apporte les produits de la terre. Son action reste celle d’un roi, dans le rôle
d’officiant; il n’est jamais le bénéficiaire des offrandes. La déification du souverain régnant
fait intrinsèquement partie du système religieux, mais elle n’implique aucune action,
ni vénération ni culte.

Lorsque, plus rarement et surtout en Nubie, un souverain est vénéré dans un temple
divin, il s’agit toujours d’un acte de mémoire, du culte d’un fondateur ou d’un prédécesseur
qu’il s’agit d’honorer pour différents motifs. La figuration qui montre Sésostris Ier avec les
plumes d’Amon sur une stèle frontière de Buhen, par exemple, sert à souligner le pouvoir
surnaturel du roi qui protège sa frontière et non pas à en faire l’objet d’une vénération 48.
Ce n’est que des siècles plus tard qu’un culte, lié à la mémoire et à la présence de figurations
particulières de ce souverain, fut instauré de manière officielle.

Dans une crypte du temple de Sesebi, Amenhotep III semble avoir été vénéré, peut-être
encore dans le rôle d’Horus, en compagnie des dieux de l’ennéade Atoum, Shou, Geb
et Osiris 49. Ces reliefs ont été exécutés dans les premières années du règne d’Akhénaton,
dans un but qui ne peut être défini, faute de documentation précise sur ce site.

Au temple de Soleb, qui développe une théologie très particulière et partage de
nombreuses caractéristiques avec les temples dits funéraires 50, le souverain reçoit un culte en
tant qu’hypostase d’Amon. Cette exception mise à part, le domaine funéraire est la seule
sphère de la religion officielle où le roi bénéficie d’un culte sous une forme qui l’assimile au
dieu principal du temple, Amon à Thèbes, Osiris à Abydos, Ptah à Memphis, etc. L’assimilation
du roi à une divinité semble s’être exprimée plus facilement en ronde bosse que dans le relief
pariétal qui, même dans les «châteaux de millions d’années», assigne au roi sa place
d’officiant. L’attention dont le souverain est l’objet dans ces temples se situe au niveau du
culte des ancêtres et est indépendante de la déification du roi vivant.

Le culte funéraire

Avec sa mort, le roi changeait de statut, de forme d’existence et sa divinité changeait
de caractère. Son culte funéraire, institutionnalisé à grande échelle, se situe sur un autre plan
théologique que la déification du roi régnant. Outre ce culte funéraire qui était affaire d’État,
le roi défunt pouvait être vénéré à deux niveaux et avec des motivations diverses. Au niveau
officiel, un roi postérieur pouvait se faire représenter en train de maintenir la mémoire d’un

48 Florence, Museo archeologico 2540,
H. ROSELLINI, Monumenti I, Pisa, 1832, pl. 25; l’idée
est explicitée, avec l’assimilation à une autre divinité,
dans un hymne qui dit de Sésostris III: «Il est

Sekhmet contre les opposants qui marchent sur sa
frontière», H. GRAPOW, «Der Liederkranz zu Ehren
Sesostris des Dritten aus Kahun», MIO 1, 1953,
p. 203.

49 A.M. BLACKMAN, «Preliminary Report…»,
JEA 23, 1937, p. 148-149, et PM VII, p. 173.
50 Cf. ci-dessus, n. 9.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

73

prédécesseur. Ce geste soulignait sa place sinon comme fils charnel, du moins comme héritier
de la fonction. C’est assurément dans cet esprit, et dans le contexte particulier de l’époque
post-amarnienne, que l’on peut lire la stèle retrouvée au temple funéraire thébain
d’Amenhotep III, où ce dernier figure derrière Ptah et Sekhmet, recevant l’offrande de la
part d’Horemheb [fig. 6] 51. Horemheb s’affirmait ainsi comme héritier légitime
d’Amenhotep III. Des motifs semblables pourraient déjà avoir prévalu dans le décor souvent
étonnant de la colonnade du temple de Louqsor, où les représentations de statues
d’Amenhotep III abondent et où le souverain défunt apparaît comme officiant en parallèle
avec le roi régnant 52.

Lorsque des particuliers vénéraient un roi défunt, leur motivation n’avait évidemment
aucun caractère politique. Bien que les documents qui attestent ce phénomène proviennent
le plus souvent de gens qui étaient employés dans un temple funéraire, le but premier de
leurs monuments privés n’était pas le maintien de la mémoire du souverain (ceci était leur
métier); leur vénération était animée par l’espoir d’obtenir protection et bénéfices de la part
d’un personnage illustre qui jadis vécut sur terre et qui séjournait désormais parmi les grands
dieux. Plus particulièrement, les individus devaient espérer du souverain défunt de l’aide
lors de leur propre parcours funéraire. Cette idée s’exprime clairement sur la stèle d’un
prêtre-ouab de l’Aménophium thébain, où figurent face à face Osiris et Isis à droite,
Amenhotep III et la reine Tiy à gauche [fig. 5] 53. Le texte précise que ce modeste employé
de temple les adore, «afin qu’ils lui offrent un enterrement heureux après un grand âge…».

Il faut exclure de ce dossier sur la déification d’Amenhotep III les modifications entreprises
après la mort du roi dans son temple funéraire thébain, et qui consistaient à remplacer la
figure d’Amon martelée par une image du roi (nÚr nfr Nebmaâtrê). Cette réinterprétation
n’était qu’un subterfuge servant à maintenir le fonctionnement du temple durant la période
amarnienne, après l’effacement de toutes les représentations du dieu Amon 54.
Le remplacement d’Amon par Nebmaâtrê devait se faire d’autant plus facilement que le
souverain jouissait d’une vénération populaire à travers les colosses de Memnon (cf. ci-dessous)
d’une part, et que l’essentiel des aspirations religieuses individuelles se concentrait, à l’époque
amarnienne, sur la personne du roi, d’autre part. L’annulation de ces figures de substitution
immédiatement après l’ère révolutionnaire, sous Toutânkhamon, exprime le refus de
ce mélange de sphères: l’intérieur du temple, la sphère de la religion officielle, n’est pas le
lieu de la vénération du roi. Celle-ci possédait son propre cadre.

51 G. HAENY, BÄBA 11, (op. cit., n. 25), p. 65-70,
pl. 14
52 W.R. JOHNSON, «Honorific Figures of

Amenhotep III in the Luxor Temple Colonnade Hall»,
dans For His Ka: Essays Offered in Memory of Klaus
Baer, SAOC 55, 1994, p. 133-144; THE EPIGRAPHIC

SURVEY, The Festival Procession of Opet in the
Colonnade Hall, OIP 112, 1994, pl. 78, 82, 88.
53 Hieroglyphic Texts from Egyptian Stelae in the

British Museum VII, p. 9, pl. 21, AE 834. L’attache-
ment du particulier au souvenir d’Amenhotep III est
illustré par le nom de son second fils: Neb-maât-Rê-

neheh. La stèle date probablement de la fin de la
XVIIIe dynastie.
54 S. BICKEL, Tore und andere wiederverwendete

Bauteile Amenophis’ III., BÄBA 16, 1997, p. 83-96.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

74

Le roi déifié dans la religiosité individuelle

À travers les attitudes désignées sous le terme de religiosité individuelle, le particulier
cherchait à établir un contact direct avec la divinité et à soumettre son destin à la volonté de
celle-ci. Au Moyen Empire déjà, les hommes se savaient dépendants de forces divines:
Sinouhé, par exemple, subissait son destin et le considérait comme la conséquence «du plan
d’un dieu». Cependant, à cette époque encore, l’expérience religieuse individuelle était
vécue d’une manière discrète qui n’a guère laissé de traces dans notre documentation 55.
Vers la fin du Moyen Empire, certaines stèles de particuliers reflètent une attitude plus active
en figurant l’adoration directe des divinités. Ce rapprochement envers le monde divin allait
de pair avec la recherche d’une relation plus immédiate et plus personnelle avec le roi
régnant 56.

À partir du milieu de la XVIIIe dynastie, le contact avec le monde divin et avec le roi
était de plus en plus activement recherché et sollicité. Un besoin d’expression, d’extériorisation
et d’affichage de la relation individuelle avec le divin se manifesta. Cette nouvelle demande
émanait probablement de l’élite, mais elle incluait rapidement une plus large partie de la
population, notamment citadine. On observe l’apparition de nouvelles pratiques religieuses
et d’un nouveau vocabulaire mettant l’accent sur la forte émotion que provoque la rencontre
avec la divinité. Cet ensemble de croyances, de sentiments et de pratiques nécessitait toujours
un support visible. Des réponses à ce nouveau besoin de présence et de visibilité du divin
apparaissent aussi bien dans la sphère publique que dans la sphère privée.

Dans la sphère de la religion d’État, tout un ensemble de dispositifs se sont développés
qui visaient à faciliter l’approche de la puissance divine et à permettre à une plus large part
de la population de faire l’expérience de la manifestation divine. Un de ces dispositifs est
l’organisation de processions de plus en plus fastueuses et étendues durant lesquelles le public
pouvait apercevoir les statues des divinités. Ces processions offraient le cadre d’un dialogue
immédiat entre la divinité et des individus de toute couche sociale à travers les différentes
pratiques oraculaires 57. Un autre phénomène, allant dans le même sens, est
l’institutionnalisation progressive du culte des animaux sacrés qui, eux aussi, constituaient
des représentants plus tangibles de la divinité 58.

Plusieurs conceptions théologiques pourraient avoir émergé en réponse à cette quête de
visibilité et de proximité du divin. Les nouvelles conceptions solaires mettent l’accent sur le
mouvement et les aspects perceptibles de l’astre, tout en définissant une divinité de plus en
plus globale et transcendante. Parallèlement à l’émergence du concept de dieu suprême,

55 Il faut cependant considérer, par exemple, les
noms propres, cf. J. BAINES, «Practical Religion and
Piety», JEA 73, 1987, 79-98 et id., dans B.E. Shafer
(éd.), Religion in Ancient Egypt, Londres, 1991,
p. 172-186. J. Baines attire l’attention sur le fait qu’un
changement de decorum peut rendre visible des
phénomènes qui existaient depuis longtemps.

56 Pour les racines de cet aspect de la loyauté au
Moyen Empire cf. A. LOPRIENO, «Loyalty to the King,
to God, to oneself», dans P. Der Manuelian (éd.),
Studies in Honor of W.K. Simpson 2, Boston, 1996,
p. 533-552.
57 Pour les premières attestations d’oracles dont

des personnages modestes firent l’expérience,

G. POSENER, «La piété personnelle avant l’âge
amarnien», RdE 27, 1975, p. 195-210.
58 Le culte du taureau Mnevis d’Héliopolis est

attesté dès Hatchepsout, D. RAUE, Heliopolis und das
Haus des Re, ADAIK 16, 1999, p. 86, 112. Le premier
enterrement connu d’Apis date de l’époque
d’Amenhotep III.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

75

on constate l’apparition, dans la sphère de la religion d’État, de dieux enfants, tels Khonsou
ou Harpocrate, particulièrement susceptibles de recueillir la confiance et l’admiration
populaire, et de divinités jusqu’alors confinées à la sphère privée, telles Touéris et Bès. Les
abords de certains temples s’ouvraient plus largement à l’expression de préoccupations
individuelles, souvent matérialisées par des offrandes votives 59. Un autre signe d’une
confrontation plus large et ouverte avec le monde du surnaturel pourrait être l’augmentation
et une certaine officialisation des pratiques magiques.

Tous ces phénomènes sont perceptibles dès les règnes d’Hatchepsout et Thoutmosis III
et prennent une grande ampleur sous Amenhotep III. Outre les diverses possibilités
d’interpeller directement une divinité, on observe une multiplication des formes de
manifestations visibles et accessibles du divin. Comme les animaux sacrés, le roi était le
représentant des dieux sur terre. Évoquons dans ce contexte aussi l’existence de médiateurs,
comme Amenhotep fils de Hapou qui affirme sur deux de ses statues avoir été désigné par le
roi comme intermédiaire (wÌmw), pour écouter les requêtes du suppliant et les transmettre
à Amon de Karnak et pour lui rapporter les désirs de l’Égypte 60. Comme le soulignent ces
passages, les nouveaux dispositifs, destinés à répondre au besoin d’imminence du divin,
étaient offerts «par le roi», ce qui signifie qu’ils étaient conçus dans le cadre de la religion
d’État et concrétisés par l’élite. Les membres de l’élite pouvaient être directement les
bénéficiaires de ces pratiques; Amenhotep fils de Hapou offrait ses précieux services contre
l’exécution du rite Ìtp-dj-nsw, une libation et l’invocation de son nom qui garantissait le
maintien de sa mémoire.

Dans la sphère privée, on constate, surtout à partir des règnes d’Hatchepsout
et Thoutmosis III, l’apparition de différents types d’objets à caractère religieux, rapprochant
le particulier tantôt d’une divinité, tantôt du souverain. Les habitations comportent désormais
des encadrements de portes qui expriment la vénération de dieux ou du roi régnant 61,
de même que des stèles en relation avec des autels privés 62. Pour Amenhotep III, on peut
peut-être aussi mettre l’apparition de statuettes royales de très petite taille en relation avec un
culte domestique 63. Ses cultes nous sont très mal connus; peut-être Khaemhat, chef des
greniers sous Amenhotep III, se réfère-t-il à une action exécutée dans son foyer et non dans
un temple lorsqu’il affirme qu’«il a offert Maât au roi et vénéré ainsi Horus, le maître du
palais 64». Sur leurs statues, des particuliers se font représenter de façon à mettre bien
en évidence le nom du souverain sous la protection duquel ils se placent par un bijou, un
pictogramme ou plus simplement par le cartouche gravé sur l’épaule 65. Des objets à valeur

59 G. PINCH, Votive Offerings to Hathor, Oxford,
1993, p. 333-360.
60 A. VARILLE, Inscriptions concernant l’architecte

Amenhotep fils de Hapou , BiEtud 44, 1968,
p. 25, 31.
61 J. BUDKA, Der König an der Haustür, Beiträge

zur Ägyptologie 19, Vienne, 2001.
62 Un des exemples les plus anciens est peut-être

la stèle-naos de Thoutmosis III au musée de Cleve-
land, L.M. BERMAN, Catalogue of Egyptian Art, 1999,
p. 217-218.
63 Cf. par ex., A.P. KOZLOFF, B.M. BRYAN, dans

Aménophis III (op. cit., n. 1), chapitre 6. Il est
intéressant de constater que plusieurs de ces petites
statues montrent le roi sous des aspects divins.
64 Urk. IV, 1846,13-14.

65 De telles statues apparaissent dès les règnes
d’Hatchepsout (par ex., Louvre N 4196)
et Thoutmosis III ( par ex., Louvre E 12985); dès le
règne d’Amenhotep III, le particulier peut aussi se
faire figurer en train de présenter une effigie divine,
cf. R. SCHULZ, Die Entwicklung und Bedeutung des
kuboiden Statuentyps, HÄB 34, 1992, p. 586.
Cf. aussi, ci-dessous n. 88.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

76

protectrice comme les scarabées portant les noms ou l’effigie d’un roi (et/ou d’un dieu)
augmentent sensiblement 66. Dans le domaine funéraire, finalement, l’image du roi régnant
et de certaines divinités prend une place importante dans la décoration des tombes 67. Il est
intéressant de relever que la représentation du roi, en vogue durant la seconde moitié de la
XVIIIe dynastie, est progressivement supplantée par celle des dieux à l’époque ramesside.

La vénération individuelle du roi à travers un support officiel

Une grande partie des témoignages de la déification d’Amenhotep III peut s’expliquer à
la lumière de ce nouveau phénomène religieux. Les statues de divinités n’étant généralement
pas approchables, puisque recluses dans le naos, sauf lors des grandes fêtes, le roi pouvait
représenter une forme divine plus accessible à la dévotion. Les colosses placés devant les
temples et tournés vers l’extérieur pouvaient être adressés directement, vénérés et suppliés.
L’image du roi, dont le caractère divin était souligné par le nom, les épithètes, certains
éléments iconographiques ou encore par sa taille gigantesque, pouvait être utilisée comme
représentant visible du monde divin.

Malgré leurs noms, qui affirment la domination du roi sur les pays étrangers, le but premier
des statues colossales ne semble pas avoir été de proclamer la suprématie ou la légitimité du
pharaon, aspects dont personne à Thèbes n’avait besoin d’être convaincu à cette époque. Elles
étaient destinées à subvenir à une demande religieuse nouvelle et à offrir une image divine
accessible. Le roi n’était pas adoré pour lui-même ou pour ses actes, il ne s’agissait pas d’un
culte de la personnalité, mais il était vénéré parce qu’il était roi et qu’il occupait une position
privilégiée par rapport aux dieux. Les croyants utilisaient ses statues pour entrer en contact avec
le divin. Cependant, les statues royales ne servaient pas seulement de transmetteurs des requêtes
formulées par les particuliers vers une instance supérieure. C’est du roi directement, en sa
qualité de dieu bienfaisant (nÚr nfr) en général ou en sa qualité de représentant d’une des
grandes divinités du panthéon, que le requérant attendait une quelconque forme de réponse
divine. Ce fait est bien illustré à Soleb par l’existence, dans une phase ancienne du temple
d’Amenhotep III, de la première porte connue dont le nom fait référence à des pratiques de
religiosité individuelle: «La grande porte d’Amenhotep (qui s’appelle) ‘Nebmaâtrê est celui qui
écoute le suppliant’ 68.» Portes de temples et statues colossales devenaient donc les interfaces
du contact privé avec le divin, des dispositifs aménagés dans le programme architectural officiel
en réponse à un besoin d’expression grandissant de la religiosité individuelle.

Dans sa tombe, Amenemhat-Surer se fit représenter en attitude de prière devant trois
portes inscrites au nom d’Amenhotep III qui faisaient partie du grenier d’Amon aux abords

66 A. WIESE, Zum Bild des Königs auf ägyptischen
Siegelamuletten, OBO 96, 1990, pour Amen-
hotep III plus particulièrement, p. 16-17, 55-57.
L’utilisation des noms royaux Menkheperrê,
Menkheperourê et Nebmaâtrê comme graphies du
nom d’Amon ajoutait une nouvelle façon d’exprimer

la fusion du roi et du dieu.
67 A. RADWAN, Die Darstellungen des regierenden

Königs in den Privatgräbern der 18. Dynastie, MÄS
21, 1969.
68 sƒm s‡“w, Th. GROTHOFF, Die Tornamen der

ägytpischen Tempel, AegMonast 1, 1996, p. 33 -34,

p. 323. Il est possible qu’une statue de Thoutmosis III
portait déjà le nom: «Celui qui écoute les prières»
(sƒm nÌwt), A. RADWAN, dans Fs Stadelmann (op.
cit., n. 5).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

77

de Karnak 69. Pour les statues colossales, nous possédons quelques témoignages de leur
fonctionnement sous la forme de représentations telles qu’elles deviendront plus fréquentes
à l’époque ramesside. Un fragment de stèle conservé à Bruxelles montre un personnage en
train d’offrir des fleurs de papyrus devant la statue du «dieu bienfaisant, maître du Double
Pays, Nebmaâtrê, le souverain des souverains (Ìq“ Ìq“w)» [fig. 8] 70. Cette statue, figurant le
roi les mains à plat sur les genoux et coiffé du némès, a toutes les chances, en raison de son
attitude et de son nom, de représenter la forme d’Amenhotep III qui se manifeste à travers
les colosses de Memnon. En offrant les plantes qui symbolisent le bien-être et la santé (w“ƒ),
ce personnage comptait sur l’intervention d’Amenhotep III pour obtenir ces mêmes bien-
faits. Un des colosses de Memnon est très probablement aussi représenté sur la fameuse
inscription rupestre de Men et Bak à Assouan [fig. 7] 71. Men, le chef des travaux
d’Amenhotep III, peut-être lui-même responsable des travaux d’extraction du colosse, lui
offre des victuailles. Derrière lui, son fils, qui a fait graver cette inscription, vénère Akhénaton.
La forme de la statue, où apparaît aussi la figure féminine le long de la jambe du souverain,
et le nom (Ìq“ Ìq“w) correspondent à nouveau au colosse devant le temple de millions
d’années à Thèbes. Le temple n’est pas représenté, il fait partie d’un autre domaine de la
religion. C’est l’effigie extérieure du roi qui offrait la possibilité d’approcher la sphère divine.
Pour de hauts responsables comme Men, vénérer le souverain pouvait également être une
façon d’exprimer leur gratitude pour une carrière glorieuse et d’afficher leur réussite.

Un fragment de stèle conservé au University College de Londres 72 montre un prêtre-
ouab en train de présenter une offrande et prier devant un colosse assis, désigné par les
signes 

��

�
 [fig. 9]. Pourrait-il encore s’agir d’un colosse de Memnon, celui de nord en l’occur-

rence, sur lequel le roi porte l’épithète mrj Skr, en rapport avec la divinité qui joue un rôle
important dans le temple funéraire thébain d’Amenhotep III 73?

Un autre colosse d’Amenhotep III nommé «Rê des souverains» est invoqué dans la prière
qu’un particulier adresse à la titulature du roi en commémoration de l’extraction de la statue 74.

Sur une stèle très modeste trouvée à Giza, un jeune homme nu offre une fleur de papyrus
devant un sphinx couché sur un grand socle, surmonté d’un disque solaire et du cartouche
Nebmaâtrê [fig. 10] 75. Cette statue, dont la taille réelle est difficile à évaluer, est aujourd’hui
perdue. Elle représentait le roi sous les traits d’un lion pourvu de caractéristiques solaires,
comme le grand sphinx à proximité duquel elle devait se situer. Une fois de plus, c’est un
monument public du pharaon qui permettait à un humble personnage d’exprimer son besoin
de protection et d’adresser une requête pour obtenir l’état de santé w“ƒ. Cette petite stèle
commémore peut-être l’exhaussement de ce vœu; elle est clairement conçue pour mettre en
valeur la puissance divine émanant de la statue royale, et non pas la personnalité du requérant.

69 T. SÄVE-SÖDERBERGH, Four Eighteenth Dynasty
Tombs, Oxford, 1957, pl. 41-42.
70 Bruxelles E 2400, A. VARILLE, «Notes complé-

mentaires sur l’inscription dorsale du colosse méri-
dional de Memnon», ASAE 34, 1934, p. 14-15;
J. CAPART, ChronEg 20, 1935, p. 322-324;
A. RADWAN, «Einige Aspekte der Vergöttlichung des

ägyptischen Königs», dans Ägypten, Dauer und
Wandel, Mayence, 1985, p. 60-61.
71 L. HABACHI, «Varia from the Reign of King

Akhenaten», MDAIK 20, 1965, p. 85-91.
72 UC 14609, H.M. STEWART, Egyptian Stelae, Re-

liefs and Paintings, part I, Warminster, 1976, pl. 40.
73 L. HABACHI, dans BÄBA 11, (op. cit., n. 25),

p. 44: S. BICKEL, Tore (op. cit., n. 54), p. 80-82.
74 Cf. ci-dessus, n. 24.
75 U. HÖLSCHER, Das Grabdenkmal des Königs

Khephren, Leipzig, 1912, p. 107-108, fig. 158;
A. RADWAN, MDAIK 31, (op. cit., n. 40), p. 104-105;
C.M. ZIVIE, Giza au deuxième millénaire, BiEtud 70,
1976, p. 169-170.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

78

Ces documents illustrent l’utilisation à des fins privées de statues royales érigées dans le
cadre d’un dispositif officiel aux abords de temples. Des statues de différentes tailles et types
devaient exister en de nombreux endroits. Les représentations les montrent toujours pourvues
d’une table d’offrandes qui pouvait être garnie soit par le culte officiel, soit par les adorateurs
privés. Il est probable que ces statues royales aient d’emblée été conçues comme des objets
de vénération, comme des points de rencontre avec le divin offerts à un large public. La taille
imposante des colosses de Memnon, ou de celui devant le Xe pylône de Karnak, exprimait
non seulement la puissance militaire et politique du pharaon, mais bien plus son caractère et
ses pouvoirs divins. D’autres monuments pourraient avoir fonctionné de cette manière.
Les babouins d’Hermopolis, dont la hauteur devait avoisiner les 6 m et qui étaient
probablement au nombre de quatre, portent, en effet, des bijoux identiques aux statues de
Brooklyn et de Louqsor qui figurent le roi en Amon et en Atoum: un pectoral en forme
de naos surmonté d’uræus et de cartouches contient les noms d’Amenhotep III suivis
de l’épithète «aimé de Thot 76». Cette indication suggère que les sculptures représentent le
roi qui se manifeste sous les traits du dieu Thot. Ce type de pectoral pourrait être un
marqueur spécifique de la fusion du roi et d’une divinité 77. La taille des statues de babouins,
tout à fait improbable pour une effigie divine, et le fait qu’elles étaient adossées à une
construction (un pylône?) indiquent qu’elles étaient destinées à être visibles et à recevoir une
vénération publique.

Les sources évoquées, ci-dessus, montrent que l’utilisation de ces monuments royaux
pouvait avoir des motivations diverses. Dans le cas de l’inscription rupestre de Men et Bak,
située en un endroit très en vue et fréquenté par de nombreux fonctionnaires de l’époque,
on peut supposer que la vénération de la statue royale ne visait pas uniquement l’expression
d’une religiosité, mais aussi celle de la loyauté du personnage. Un passage de l’autobiographie
de l’intendant Amenhotep-Houy indique une autre forme de relation entre un haut
fonctionnaire et une statue. En effet, l’attribution faite par l’intendant de propriétés
et revenus substantiels à une statue d’Amenhotep III dans son temple memphite (statue
qui exprimait peut-être l’union du roi et de Ptah) semble avoir eu des motivations purement
économiques 78.

Les petites stèles de Bruxelles, Giza et Londres se situent sur un tout autre plan: des
personnages plus humbles exprimaient par l’offrande de fleurs ou de nourriture leur conviction
que le souverain était en mesure, à travers ses statues, de leur accorder bonheur ou guérison.
Ces documents attestent une attitude de piété et de recherche de réconfort certainement
beaucoup plus répandue que ne le suggère la rareté des sources; la plupart des interactions
entre des particuliers de différentes couches sociales et le pharaon représenté par ses colosses

76 D.M. BAILEY, W.V. DAVIES, A.J. SPENCER,
Ashmunein 1980, Londres, 1982, p. 6-8, p. 44-47.
77 On peut remarquer qu’aucune des statues de

divinités provenant de l’Aménophium, toutes de
format moyen, légèrement supérieur à la taille

humaine, ne porte ce bijoux. Selon l’intéressante
hypothèse de B. Bryan, elles représentaient les dieux
dans une figuration tridimensionnelle du ciel à usage
rituel; B. BRYAN, «The Statue Program of the
Mortuary Temple of Amenhotep III», dans S. Quirke

(éd.), The Temple in Ancient Egypt, Londres, 1997,
p. 57-81, pl. 5-29, II-V.
78 R.G. MORKOT, «Nb-M“©t-R© - United with Ptah»,

JNES 49, 1990, p. 331-333; Urk. IV, 1796, 14 sq.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

79

ne trouvaient pas de reflet sur un monument durable. Ces sources contredisent aussi l’opinion
actuelle répandue et reprise, par exemple, dans un catalogue d’exposition: «Diese Göttlichkeit
Pharaos ist nicht der Ausdruck des frommen Bekenntnisses der Gläubigen zu einer in hohen
Ehren gehaltenen religiösen Autorität, sondern ein Instrument der Legitimation und Festigung
königlicher Herrschaft 79». On peut douter que de tels instruments de légitimation aient été
nécessaires sous Amenhotep III, comme d’ailleurs sous Ramsès II, en dehors des zones
frontières de l’Empire. La documentation suggère plutôt que ces statues colossales aient été
créées en réponse à un besoin croissant d’expression de la religiosité qui nécessitait un
support accessible à chacun et à tout moment.

La vénération individuelle du roi: loyauté et piété

En dehors de ces sources qui attestent l’adoration d’une statue royale, il existe de
nombreux témoignages de la vénération d’Amenhotep III sans support particulier. On peut
noter en premier lieu les inscriptions rupestres dans la région d’Assouan, certaines à proximité
de celle de Men et Bak, d’autres à Sehel ou Bighé. Le particulier se représente en attitude de
prière devant une image du roi, une fois même devant le roi et la reine Tiy 80. Il s’agit
toujours de fonctionnaires de rang élevé, et il pourrait y avoir existé, dans cette région liée
aux grands travaux de construction, une forme d’émulation qui incitait chacun à manifester
sa propre proximité du souverain et sa loyauté. Cette attitude plus sociale que religieuse
n’empêchait pas que le souverain puisse avoir été considéré comme patron et comme protecteur
des expéditions de carrières. Affirmation de loyauté et religiosité pourraient s’être mélangées.
Certains de ces graffitis présentent le cartouche royal comme seul objet de leur respect,
le nom remplaçant l’image du souverain 81. Ce procédé se retrouve aussi sur des monuments
privés, souvent à caractère funéraire, comme les chapelles du Gebel Silsila 82, des linteaux de
portes de tombes thébaines 83, des stèles 84, ou sur la statue du grand intendant Nebnefer qui
associe la vénération du nom royal à celle d’Hathor et de Sobek 85. La vénération du nom est
décrite par Amenhotep fils de Hapou comme une activité permanente, une attitude exprimant
respect et loyauté: «qui maintenait le serment auprès de son Horus, qui honorait son nom,
qui loua sa puissance et qui vénérait Sa Majesté tout le temps 86».

79 A. GRIMM, S. SCHOSKE, D. WILDUNG, Pharao,
Kunst und Herrschaft im Alten Ägypten, Munich,
1997, p. 157.
80 J. DE MORGAN et al., Catalogue des monuments

et inscriptions I, Vienne, 1894, p. 41, 44, 90, 91,
161. La représentation du roi et de la reine assis et
de taille égale (ibid., p. 41) rappelle la statue
colossale, trouvée à Médinet Habou, mais provenant
probablement des espaces extérieurs du temple
funéraire, actuellement, Le Caire GM 610. Sur Tiy,
son statut exceptionnel et son association occasion-
nelle avec des déesses, Chr. ZIEGLER, «Notes sur la

reine Tiy», dans Hommages à J. Leclant, BiEtud
106/1, 1994, p. 531-548.
81 C. SPIESER, Les noms du pharaon, OBO 174,

2000, p. 84-89, 106-108.
82 Ibid., p. 200-201.
83 Quatre linteaux dans la tombe d’Amenemhat-

Surer (TT 48), T. SÄVE-SÖDERBERGH, op. cit. (ci-dessus,
n. 69), pl. 54, 57, 58; linteau de Pairi (TT139), British
Museum 424, H.R. HALL, Hieroglyphic Texts from
Egyptian Stelae in the British Museum VII, Londres,
1925, p. 6, pl. 7; A. BARUCQ, F. DAUMAS, Hymnes

et prières de l’Égypte ancienne , Paris, 1980,
p. 487-488.
84 Stèle du musée de Lyon H. 1376, du grand

prêtre et vizir Ptahmes, Les réserves de pharaon,
Lyon, 1988, p. 59; cf. aussi ci-dessous, n. 90.
85 Musée de Louqsor J. 136, The Luxor Museum

Catalogue, Le Caire, 1979, p. 94-95.
86 D. VARILLE, op. cit., ci-dessus, n. 60, p. 35, 40;

Urk. IV, 1818, 9-14; sur cet aspect de la vénération
du roi cf. H. GUKSCH, Königsdienst, SAGA 11, 1994,
p. 73-77.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

80

De toute évidence le roi possédait des facultés de gardien et de bienfaiteur dans le monde
funéraire, une conviction attestée de différentes manières. Kherouef, qui s’est fait représenter
deux fois à Assouan dans l’attitude de prière devant le cartouche d’Amenhotep III, fait non
seulement figurer plusieurs images du souverain dans sa tombe, mais il y affirme aussi, dans
un hymne, avoir «donné une grande offrande à Abydos au grand nom du dieu bienfaisant,
le roi de Haute et Basse-Égypte Nebmaâtrê 87». Il se réfère ainsi à un acte de piété accompli
durant sa vie dont il est convaincu qu’elle sera profitable pour son existence après la mort.
Ce même haut fonctionnaire s’est aussi fait représenter sur une de ses statues portant un
naos sur lequel sont placées une figure de Thot-babouin et une statuette du roi assis surmonté
d’un disque solaire et tenant une plume de Maât 88. Ces trois éléments constituent le nom
Neb-maât-Rê dans une graphie figurative 89. Le souverain et Thot s’unissent pour assurer la
protection de Kherouef.

Comme dans la statuaire royale et les reliefs de temples, il existe des documents d’origine
privée, plutôt modeste, qui invoquent le souverain non pas en son nom propre, mais sous un
aspect qui l’assimile à une divinité du panthéon.

Le rôle de protecteur funéraire est manifeste sur le fragment de stèle d’un prêtre-ouab
d’Amon nommé Nakht qui adore le cartouche d’Amenhotep III inséré dans un signe-ka
et posé devant l’image d’un dieu en gaine, les bras croisés, dont seul l’épithète «seigneur
de l’éternité» subsiste. Le texte de la prière indique que le roi et Ounennefer sont considérés
comme une seule divinité 90. L’identification se fait ici par la juxtaposition des noms et des
images des deux entités associées, mais ces éléments pouvaient aussi fusionner entièrement.

 Un certain Sa-Iset, chef de l’objet-nebed et pâtissier d’Osiris, s’est fait ériger une petite
stèle funéraire qui le représente dans le registre inférieur devant une table d’offrandes en
train de prononcer une adoration à Osiris, Isis et Horus vengeur-de-son-père (nƒtj jt≠f). Dans
le cintre de la stèle trônent Isis et Osiris. Un dieu debout, anthropomorphe à tête de faucon,
leur fait face et présente des bouquets de fleurs et le signe de vie [fig. 11] 91. Ce Horus, qui
tient le rôle de l’officiant, est légendé: «Nebmaâtrê, Horus, vengeur-de-son-père, fils d’Isis,
doux d’amour». Le nom du roi, inscrit dans un cartouche placé sur le signe de l’or et surmonté
de deux plumes, est associé ici à celui du dieu Horus, dont l’épithète inclut d’ailleurs le nom
du dédicataire. Les noms du roi et du dieu ont fusionné tout comme leur représentation qui
combine les traits du dieu avec l’attitude d’officiant du souverain. Le roi-dieu-enfant joue ici
également le rôle du fils offrant le culte à ses parents. Les épithètes l’intègrent dans le rôle

87 J. ASSMANN, Sonnenhymnen in thebanischen
Gräbern, Theben I, 1983, p. 107.
88 La statue aujourd’hui disparue Berlin 2293;

cf. L. HABACHI, dans The Epigraphic Survey, The Tomb
of Kheruef, OIP 102, 1980, p. 20-21; W.R. JOHNSON,
«Images…», (op. cit., n. 31), p. 40, fig. 6, 7.
89 Pour Amenhotep III, on trouve ce genre de

graphies figuratives du nom sur des timbres
amphoriques (ibid., p. 38-39), sur un sphinx de
Karnak-Nord (B. LURSON, «L’offrande du nom au

Nouvel Empire…», ZÄS 126, 1999, p. 55-60) et
à propos du temple de millions d’années à Memphis
sur une statue d’Amenhotep-Houy, R.G. MORKOT,
JNES 49 (op. cit., n. 78), p. 327. Pour le procédé et
un exemple avec le nom de Moutemouya
cf. H.G. FISCHER, «Some Emblematic Uses of
Hieroglyphs», MMJ 5, 1972, p. 17-23.
90 Stèle Berlin 7769, A. RADWAN, «Amenophis III,

dargestellt und angerufen als Osiris (Wnn-nfr)»,
MDAIK 29, 1973, p. 71-76, pl. 27b. L’union du roi

et d’Osiris est probablement exprimée par une
statuette en faïence montrant un dieu dans une gaine
avec des motifs de plumes, les poignets ornés de
bracelets au nom d’Amenhotep III, cf. Le don du Nil,
Bâle, 1978, p. 55, nº 178.
91 Stèle Turin B2728. Un dessin au trait, reproduit

à l’envers, se trouve dans R.V. LANZONE, Dizionario
di mitologia egizia, Turin, 1885, pl. 215, et
A. RADWAN, MDAIK 31, (op. cit., n. 40), p. 100-102.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

81

d’Horus, fils d’Isis, mais elles le désignent aussi de bnr mrwt, doux d’amour. Cette appellation
est rare pour un souverain, autant d’ailleurs que pour un dieu 92, mais elle exprime clairement
le sentiment religieux du personnage empreint d’affection, et son attente d’une attitude
bienveillante de la part du dieu.

Un autre personnage de rang modeste, «le matelot de la flotte de pharaon Ipny» s’est
fait préparer une stèle où des membres de sa famille apparaissent sur trois registres. Dans le
cintre, il se présente, suivi de ses parents, en attitude de vénération devant Osiris, Horus et
Isis. Le dieu du milieu est hiéracocéphale et coiffé de la double couronne [fig. 12] 93.
Sa légende se lit: «Horus, vengeur-de-son-père, qui réside à Abydos, le dieu bienfaisant,
seigneur du Double Pays, [Neb]maâtrê, aimé d’Isis la grande en magie 94». C’est uniquement
le nom qui indique ici l’union d’Horus et du roi, le souverain déifié étant intégré au milieu
des dieux.

Les témoignages de la religiosité individuelle de même que le discours de la religion
d’État identifient très souvent Amenhotep III au dieu Horus: outre de nombreuses références
textuelles, des iconographies combinant aspects royaux et aspects horiens nous sont attestées
par le relief pariétal du temple de Louqsor, peut-être par la statue de Bruxelles, et par des
stèles privées. La fréquence de cette identification pourrait même avoir trouvé un reflet dans
la liste royale de Manéthon 95. Sur le plan religieux, l’association avec Horus est extrêmement
polyvalente. Dans l’idéologie royale, le souverain est depuis toujours un Horus; il est le
successeur de son père défunt, mythologiquement le vengeur-de-son-père. Sous sa forme
Horakhty, il est une divinité solaire, une caractéristique particulièrement mise en valeur sous
le règne d’Amenhotep III 96. La religiosité individuelle attache une importance particulière
au fils d’Isis, forme sous laquelle Horus est un dieu enfant habile et attachant, prédestiné
à attirer la confiance des particuliers cherchant à établir un contact avec le divin 97. Horus est
également l’intercesseur idéal entre ce monde-ci et le domaine d’Osiris qui attend le particulier
après la mort. Tous ces aspects du dieu Horus correspondent soit à des rôles incarnés
traditionnellement par le souverain, soit à des fonctions qui lui sont attribuées dans les
conceptions religieuses qui, dès le milieu de la XVIIIe dynastie, sollicitent le roi comme
représentant approchable du divin.

Tous les aspects de la déification du roi régnant que nous avons évoqué ici pour le règne
d’Amenhotep III pourraient être développés, souvent sur une base documentaire beaucoup
plus large, pour le règne de Ramsès II. Son époque a de toute évidence pris modèle sur celle

92 Pour Amenhotep III, au temple de Louqsor, où
Mout s’adresse à «mon fils doux d’amour», Wb
Belegstellen I, 463,2. Pour les dieux, l’épithète est
courante pour Oupouaout; pour Amon, elle est
attestée à l’époque d’Amenhotep III dans son temple
funéraire (S. BICKEL, Tore, op. cit., n. 54, p. 71) et
dans la tombe d’Amenhotep-Surer, J. ASSMANN,
Sonnenhymnen, (op. cit., n. 87), p. 82.
93 British Museum 365, H.R. HALL, Hieroglyphic

Texts from Egyptian Stelae in the British Museum
VII, Londres, 1925, p. 13, pl. 46.

94 Le style de la stèle permet d’écarter la restitution
du nom de Séthi Ier [Mn]-m“©t-R©.
95 D.B. REDFORD, Pharaonic King-Lists, Annals and

Day-Books, Mississauga, 1986, p. 248-251, suppose
que le roi Hor de la liste manéthonienne pourrait
désigner Amenhotep III. Pour les différents noms
d’Horus et leurs implications, cf. L. BELL, JNES 44,
(op. cit., n. 24), p. 285-288.
96 W.R. JOHNSON, dans Sesto congresso (op. cit.,

n. 31), p. 231-236.

97 Aspects royaux, solaires, et les caractéristiques
de dieu enfant (fils de Hathor) s’unissent aussi en la
divinité Harsomtus (Horus-Semataouy) à laquelle
Montouhotep II fut assimilée, L. GESTERMANN,
«Hathor, Harsomtus und MnÚw-Ìtp.w II.», dans
Studien zu Sprache und Religion Ägyptens, Fs
Westendorf II, Göttingen, 1984, p. 763-776.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

82

d’Amenhotep III. La documentation de Ramsès II pourrait compléter celle d’Amenhotep
et permettrait souvent d’approfondir la compréhension des conceptions impliquées 98. Cette
comparaison ne peut pas être menée ici, mais un seul exemple en illustre l’intérêt. Une statuette
en faïence du Antikenmuseum de Bâle figure Ramsès II exactement de la même manière que
le relief nous montre Nebmaâtrê-Horus: l’effigie d’un dieu anthropomorphe hiéracocéphale,
portant la double couronne, est identifiée comme Ramsès par l’inscription sur son pilier
dorsal [fig. 13-14] 99. Une épithète renvoie ici explicitement aux fêtes-sed du souverain, mais
la documentation de Ramsès II nous apprend aussi que sa déification a commencé bien avant
son premier jubilée 100.

Les documents présentés, ci-dessus, évoquent un tableau très différencié du phénomène
de la déification d’Amenhotep III. D’emblée, il faut distinguer ce qui s’exprime dans les
temples, le discours théologique qui reflète l’idéologie royale, de ce qui se fait sur initiative
privée et dans un but personnel. La religion d’État, agissant au nom de la société et dans son
cadre culturel, rapproche le roi des dieux afin d’œuvrer efficacement pour la fertilité
et la stabilité du pays. Le souverain est ainsi déifié au contact des dieux. Il est considéré
comme un représentant du divin sur terre, une figure dans laquelle chaque divinité peut se
manifester. Son image est utilisée par les particuliers comme moyen d’accéder à la sphère
divine. Mais Amenhotep III n’est pas uniquement un intermédiaire; en tant que représen-
tant d’une divinité du panthéon, il est un bienfaiteur divin capable d’exhausser les besoins
individuels de soutien et de protection, tant ici-bas que lors du passage vers l’autre monde.

Le milieu de la XVIIIe dynastie représente le moment où les deux facettes de la religion
égyptienne – l’une étatique, l’autre individuelle – se sont rencontrées. La religiosité individuelle,
portée par l’élite, affichait des exigences nouvelles de présence et de visibilité du divin.
La religion d’État, gérée par la même élite, réagissait par la mise à disposition de différents
points de contact favorisant la manifestation divine. La religion d’État semble dès le départ
avoir cherché à canaliser et à contrôler ces nouvelles aspirations. L’élargissement des fêtes
et processions, l’accroissement d’animaux sacrés tenus dans les temples et la vénération
publique du roi comme image divine sur terre sont les signes les plus marquants de cette
évolution. Tous ces phénomènes atteignent un apogée sous le règne d’Amenhotep III, mais
sont perceptibles déjà durant les générations précédentes. Dans la mesure où nous ignorons
la date exacte et le contexte d’utilisation de la plupart de nos sources, il est difficile de
déterminer dans quelle mesure cet apogée s’explique par l’évolution générale des nouvelles
attitudes religieuses, par la durée et la richesse du règne d’Amenhotep III ou par des mesures
particulières prises dans le cadre des fêtes-sed. La déification d’Amenhotep III n’est
certainement pas liée exclusivement aux fêtes-sed, même si celles-ci ont pu en augmenter
l’ampleur. Ce phénomène constitue une conjonction plus générale entre le discours idéologique

98 Quelques éléments de comparaison dans
L. HABACHI, ADAIK 5, (op. cit., n. 6), p. 48-50.
99 Antikenmuseum Basel, Leihgabe Inv. AE Ku 1;

A. WIESE, Antikenmuseum Basel und Sammlung
Ludwig, die ägyptische Abteilung, Mayence, 2001,

p. 132; R.S. BIANCHI, «Ramesside Art as Reflected
by a Dated Faience Statuette Identifying Ramesses
II with Horus, the Falcon God», BES 10, 1989/1990,
p. 17-24. Pour une statuette semblable inscrite
au nom de Néchao Ier et des reliefs de Ramsès II

en faucon, cf. A. RADWAN, dans Ägypten, Dauer und
Wandel (op. cit., n. 70), p. 66.
100 L. HABACHI, op. cit. (ci-dessus, n. 6), p. 40-43.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

83

traditionnel et une demande formulée par la société. La création de statues royales colossales
devant les temples et l’utilisation par différentes couches sociales qui nous en est attestée
forment l’expression la plus évidente de cette fusion des sphères. Selon leur statut et leurs
besoins, les particuliers pouvaient vénérer le souverain tantôt pour afficher leur loyauté
et reconnaissance, tantôt pour formuler des requêtes concernant leur vie. Les demandes
de santé et de bonheur terrestre ont certainement laissé moins de traces dans notre
documentation que celles liées au monde funéraire plus volontiers fixées sur des monuments.
Il convient de souligner, une fois encore, le large spectre social que nous trouvons représenté
dans cette documentation liée à la vénération du roi régnant et à sa supplication comme
bienfaiteur divin. Un nombre proportionnellement important de sources reflète la couche
sociale la plus modeste à s’être exprimée sur des monuments: prêtres-ouab, pâtissier, matelot…
Ils semblent avoir été particulièrement ardents à rechercher le contact avec les nouvelles
manifestations du divin sur terre 101. Malgré le niveau social relativement bas de ces
personnages, leurs monuments répondent à tous les critères d’expression fixés par le decorum,
et il est probable qu’ils s’inséraient dans une structure mise à disposition par la sphère
officielle.

 L’intensification de la vénération et de la supplication du souverain régnant allait de
pair avec un rapport de plus en plus immédiat entre le particulier et différentes divinités.
Il semble peu concluant de considérer la déification d’Amenhotep III comme une mesure
propagée pour contrer le succès populaire des dieux, comme une volonté, émise par le
souverain ou ses conseillers, de concentrer la quête de relation avec le divin sur la figure
du roi 102. L’époque d’Amenhotep III a promu de façon inégalée le culte de tous les dieux
du panthéon, dieux solaires, Amon, Ptah, Hathor mais aussi d’innombrables divinités parfois
secondaires. La capacité du roi de représenter chacune de ces divinités a été proclamée
de multiples manières; une rivalité entre le roi et les dieux, ou entre le roi et le clergé, ne se
reflète nulle part dans nos sources. En dehors de l’adoration du nom, davantage liée
à l’expression de la loyauté, la vénération s’adresse toujours à Amenhotep III en tant que
manifestation d’une force divine et non à sa propre personne. C’est Akhénaton qui chercha
à concentrer sur sa personne toutes les aspirations religieuses individuelles. Mais les origines
et les motivations de la révolution amarnienne sont encore trop mal comprises pour que
nous puissions appréhender la façon dont la déification d’Amenhotep III et sa vénération
par les particuliers ont influencé l’époque de son successeur.

101 Ce constat s’applique aussi au culte des
animaux dont les couches sociales modestes
fournissent, surtout à la XVIIIe dynastie, la majorité
des témoignages; pour le Mnevis cf. D. RAUE,
(op. cit., n. 58), p. 61, 117.

102 B. OCKINGA, «Zum For tleben des ‘Amarna-
Loyalismus’ in der Ramessidenzeit», WdO 14, 1983,
207; cf. aussi J. BAINES, dans ProblÄg 9 (op. cit.,
n. 4), p. 26: «a tension between his (Amenhotep III)
position and those of the gods».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

84

Fig. 1-2. Amenhotep III en Amon (Brooklyn Museum 76.39. Photo Brooklyn Museum).

Fig. 3. Amenhotep III en Nil, temple de Louqsor
(A. GAYET, Le temple de Louxor, MIFAO 15, 1894, pl. VIII, fig. 47).

Fig. 4. Amenhotep III en Horus, temple de Louqsor
(A. GAYET, op. cit., pl. XVI, fig. 51).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

85

Fig. 5. Vénération du roi défunt par un particulier (stèle British Museum AE 834. Photo British Museum).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


86

Fig. 6.
Culte du roi défunt entretenu par Horemheb
(G. HAENY, Untersuchungen im Totentempel
Amenophis’ III., BÄBA 11, 1981, p. 65-70,
pl. 14).

Fig. 7. Inscription rupestre de Men et Bak (D’après L. HABACHI, MDAIK 20, 1965, p. 86).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


87

Fig. 8.
Vénération de Nebmaâtrê, le souverain
des souverains (Ìq“ Ìq“w), colosse de

Memnon (stèle Bruxelles E 2400 ;
d’après A. VARILLE, ASAE 34, 1934,

p. 14-15, dessin L. Menassa).

Fig. 9.
UC 14609 (d’après H.M. STEWART,

Egyptian Stelae, Reliefs and Paintings  I,
Warminster, 1976, pl. 40.4).

Fig. 10.
Stèle de Giza (d’après U. HÖLSCHER,

Das Grabdenkmal des Königs Khephren,
fig. 158, dessin L. Menassa).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

88

Fig. 11. Amenhotep III en Horus, fils d’Isis (stèle Turin B 2728 ; photo musée de Turin).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


ASPECTS ET FONCTIONS DE LA DÉIFICATION D’AMENHOTEP III

89

Fig. 12. Amenhotep III en Horus, fils d’Isis (stèle Br itish Museum 365 ; photo British Museum).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


SUSANNE BICKEL

90

Fig. 13-14. Ramsès II en Horus (statuette Antikenmuseum Bâle, Leihgabe Inv. AE Ku 1; Photo Antikenmuseum und Sammlung Ludwig, Basel).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 102 (2002), p. 63-90    Susanne Bickel
Aspects et fonctions de la déification d’Amenhotep III.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (Off_G_2010.txt)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 600
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 600
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /FRA <FEFF005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000202019005000440046005F004900460041004F2019005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002020190056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400792019005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002000270056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400790027005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E0002020190056006500720079002000480069006700680020005100750061006C0069007400792019005D0020005B00500061007200200072006100700070006F00720074002000E000200027005B005100750061006C0069007400E9002000730075007000E9007200690065007500720065005D0027005D0020005500740069006C006900730065007A00200063006500730020006F007000740069006F006E00730020006100660069006E00200064006500200063007200E900650072002000640065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000410064006F00620065002000500044004600200070006F007500720020006400650073002000E90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006D007000720065007300730069006F006E00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006C0069007400E90020007300750072002000640065007300200069006D007000720069006D0061006E0074006500730020006400650020006200750072006500610075002E0020004C0065007300200064006F00630075006D0065006E00740073002000500044004600200063007200E900E90073002000700065007500760065006E0074002000EA0074007200650020006F007500760065007200740073002000640061006E00730020004100630072006F006200610074002C002000610069006E00730069002000710075002700410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000650074002000760065007200730069006F006E007300200075006C007400E90072006900650075007200650073002E>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName (Off_G_2010.txt)
      /DestinationProfileSelector /UseName
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MarksOffset 8.503940
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /UseDocumentProfile
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


