
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 101 (2001), p. 369-391

Youri Volokhine

Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


369

Une désignation de la «face divine»

Ì“wt, Ì“wty

Youri VOLOKHINE

L
A FACE des dieux véhicule, selon les conceptions égyptiennes, un signifié lié

à l’identité, et témoigne de qualités expressives 1. À l’instar de ce qu’on observe
dans la société des hommes, où une véritable grammaire des visages s’applique
à l’être perceptif et émotionnel, il existe des «états» des visages divins. Cette
face divine, c’est habituellement, dans la langue, le visage-Ìr qui y renvoie 2.

C’est à ce visage auquel on s’adresse dans la prière. Le vocabulaire liturgique et rituel nous
révèle un visage divin focalisant l’attention. Un visage qu’on salue, qu’on prie, qu’on révèle
et révère dans le culte, un visage qu’on désire parfois «voir» et dont on sollicite la
bienveillance.

Dans le discours portant sur le corps des dieux, le visage est d’abord la marque de
l’individualité. Dans l’iconographie, la personnalité du visage divin ne s’exprime pas en traits
morphologiques: elle se révèle par des signes, comme les têtes animales ou les couronnes,
marques du pouvoir par excellence. Les textes s’appliquent aussi à établir les prérogatives
faciales des dieux.

Parallèlement à ce discours sur le visage-Ìr des dieux, nous pouvons constater que d’autres
termes apparaissent en liaison avec la face divine. C’est le cas des substantifs Ì“(w)t et Ì“wty
que nous proposons d’examiner ici, afin de déterminer leur référent et la spécificité de leurs
usages par rapport à ceux de Ìr. Nous discuterons plus particulièrement des termes suivants,
tous apparentés:

– Ì“t, (�� �) la «face» du dieu, lieu où se positionnent les serpents-uraei et les couronnes
(Wb III, 19.3 -5), face à laquelle on destine l’offrande de l’onguent (Wb III, 19.7)

Je tiens à remercier très chaleureusement
B. Mathieu, Ph. Collombert, L. Coulon, et Chr. Thiers,
pour toutes les remarques et suggestions dont ils
m’ont fait part.

1 D. MEEKS, «Zoomorphie et image des dieux dans
l’Égypte ancienne», dans Le Temps de la Réflexion 7,
1986, p. 178-180; idem dans D. MEEKS et
Chr. FAVARD-MEEKS, La vie quotidienne des dieux

égyptiens, p. 83-85; J. ASSMANN, Liturgische Lieder
an den Sonnengott, MÄS 19, 1969, p. 132.
2 Voir Y. VOLOKHINE, Le visage dans la pensée et

la religion de l’Égypte ancienne (à paraître).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

370

– Ì“t, la «proue» d’une barque, et spécialement la figure de proue, l’acrostole (le plus
souvent thériomorphe) de la barque processionnelle, une «face divine» impliquée dans les
cérémonies divinatoires et les processions.

– Ì“wt (�� ��� et var.) «la face divine», substantif dérivé de Ì“t, et qui est attesté depuis le
Nouvel Empire (Wb III, 28.13-16; AnLex 79.1884), objet de la prière (on souhaite «voir» la
face-Ì“wt du dieu).

– Ì“wty (��
�
��� et var.) «la face divine», autre dérivé de Ì“t/Ì“wt et également

attesté à partir du Nouvel Empire (Wb III, 29.1-3; AnLex 77.2582, 79.1885; dès la fin de la
XVIIIe dynastie) qui se distingue du précédent par une graphie montrant habituellement un
double déterminatif. Ce terme remplace visiblement Ì“wt dans de nombreux cas.

La face du dieu et les insignes du pouvoir

Le substantif Ì”t 3, écrit par le signe du protome de lion, signifie littéralement «la partie
avant» (cf. pÌwy «la partie arrière»). Ce terme connaît plusieurs usages spécialisés et quelques
dérivés directs. Nous résumons ici brièvement les données importantes.

Lorsque Ì”t s’applique au corps humain, il désigne, plus spécialement que sa «partie
avant», une partie du visage, à savoir le front. Le vocabulaire médical atteste la désignation
Ì”t Ìr pour signifier «l’avant du visage», c’est-à-dire la partie proéminente de la tête 4. Il faut
constater que Ì”t ne remplace qu’assez rarement Ìr pour désigner la face d’un homme.
Et surtout, à la différence de ce qu’on observe à propos du champ d’emploi de Ìr, Ì“t ne
prend pas de valeur «psychologique». Les valeurs émotionnelles et perceptives de la face
s’expriment par Ìr et non par Ì“t. Ce n’est qu’exceptionnellement que la face «Ì“t» est
investie de propriétés sensorielles 5. En revanche, le mot est fréquent dans le vocabulaire lié
à la spatialisation (formant, comme Ìr, des locutions, comme m-Ì”t «devant»).

Lorsque le substantif Ì“t s’applique à un corps animal 6, il prend le sens d’avant-train:
ainsi un animal séthien dont «l’avant-train (Ì“wt) est similaire à celui d’un chacal, et l’arrière-
train (pÌwy) à celui d’un cochon de Rê 7».

Lorsque le terme se rapporte au corps d’un dieu, Ì“t désigne donc aussi et habituelle-
ment, d’après le contexte, le «front» du dieu. Or, le front du dieu, ou celui du roi, n’est pas
une partie anatomique anodine. C’est précisément sur la face-Ì“t du dieu que se positionnent
les couronnes et l’uraeus 8, qui sont les marques du pouvoir par excellence. Les Textes des
Pyramides évoquent l’uraeus ( j¢rt) prenant place sur le sommet de la tête (wpt) du roi, tandis
que l’uraeus-s‡mt se tient lui «sur sa face» (m-Ì“t.f ) 9. Dressé à l’avant du visage, l’uraeus
inspire la crainte et le respect. Dans les célèbres «hymnes au Diadème», on apprend que la

3 Wb III,19.2-12; H. von DEINES, W. WESTENDORF,
Wb mediz. 2, p. 576-577.
4 m Ì“t Ìr.f «à l’avant de son visage»,

J. BREASTED, The Edwin Smith Surgical Papyrus, OIP,
1930, p. 217-218 (IV.19) et p. 224 (V.5); cf. G. LEFE-
BVRE, Tableau des parties du corps humain men-

tionnées par les Égyptiens, CASAE 17, 1952, p. 13.
5 Par exemple: Ì“t.j (ou Ì“(w)ty.j?) Ìr ndb mdt.k

«ma face écoute tes paroles», S. AUFRÈRE, Le
propylône d’Amon-Rê-Montou à Karnak, MIFAO 117,
2000, § 225 b, p. 315.
6 Wb III, 19. 10.

7 J. BORGHOUTS, The Magical Texts of Papyrus
Leiden I 348, OMRO 51, 1970, p. 19, rº 4, 9 et p. 82.

8 Wb III, 19.3-5.
9 Pyr. § 396 b-c. J. WALKER, Studies in Ancient

Egyptian Anatomical Terminology, ACE Studies 4,
1996, p. 63.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

371

couronne de Basse-Égypte est celle qui se trouve «au front (litt. face) d’Horus (jmyt Ì“t
Îr)» 10, et que l’uraeus-Ouret-hékaou également «apparaît sur le front (≈¢j m Ì“t)» 11. C’est
ainsi que dans la majorité des textes où est évoqué le positionnement des couronnes et des
uraei sur la tête du roi, c’est essentiellement la face-Ì“t qui est concernée 12. Sur la face-Ì“t du
dieu se dressent les «deux uraei»; ainsi Atoum-Khépri dont «les deux uraei sont à sa face
(w“ƒty m Ì“t.f )» 13, ou Amon-Rê qui «apparaît avec l’atef, les deux uraei fixés sur sa face
(≈¢j m “tf smn w“ƒty m Ì“wt.f )» 14. Puissance terrible et ignée, l’uraeus est «apaisé» sur la face
de Rê» (nsrt.f Ìtp.t(j) m Ì“t.f ) 15. De nombreux exemples pourraient être cités. Il importe de
souligner le fait suivant: ce statut de support des couronnes et des serpents-uraei confère à la
face-Ì“t un rôle important dans le cadre du discours sur le corps des dieux, et sur les
prérogatives de leur différentes parties. Cette face-Ì“t est ainsi conçue comme une «zone de
pouvoir», liée aux manifestations de la puissance divine ou royale.

À partir de la XVIIIe dynastie, on observe l’usage d’un substantif Ì“wt 16 qui semble
a priori n’être autre qu’une désignation alternative de la «face divine» Ì“t. Cette face divine,
porteuse des couronnes et des uraei, apparaît dans les textes comme une manifestation de ce
«visage» des dieux cher à la piété populaire. Elle est un objet de la prière et de la vénération.

Examinons à présent un usage parallèle et spécialisé de Ì“t qui n’est pas sans rapport
avec les valeurs de la face divine.

La figure de proue

Le substantif Ì“t est également une désignation courante de la proue d’un navire 17.
Ce terme est utilisé pour référer non seulement à l’avant d’un bateau, mais encore plus
spécialement à son acrostole, à sa figure de proue, comme plusieurs exemples permettent de
l’établir. Il existe également un substantif Ì“tt qui désigne la «corde de proue» 18. Dans les
Aventures d’Ounamon, est décrit le périple d’un Égyptien en mission à l’étranger, chargé de
réunir les éléments de bois qui serviront à la fabrication de la barque d’Amon. Le texte
utilise l’expression p“ tp n t“ Ì“t p“ tp n p“ pÌw «la tête d’avant et la tête d’arrière» 19 pour
préciser que les pièces de bois dont il est question serviront à fabriquer les figures de proue
et de poupe, qui sont en l’occurrence des têtes de bélier. Le texte utilise par ailleurs le pluriel
n“ tpyw «les têtes» pour désigner la proue et la poupe du navire 20. Un papyrus datant du
règne de Ramsès IX utilise les tournures p“ Ìr n p“ pÌ n p“ wj“ n Jmn «Le visage de l’arrière

10 A. ERMAN, Hymne an das Diadem der
Pharaonen, APAW, 1911, p. 25 (4.1); cf. p. 53 (19.5),
à propos de l’uraeus.
11 A. ERMAN, op. cit., p. 35 (8.5); cf. p. 36 (10.4),

et p. 48 (16.3).
12 Encore à titre d’exemples: Urk. IV, 83.16;

160.3; 251.12; 256.4; 292.16; P. LACAU et
H.CHEVRIER, Une Chapelle d’Hatshepsout à Karnak,
1977, p. 250-251; Urk. II, 146.11 (et F. DAUMAS, Les
moyens d’expression du grec et de l’égyptien,
CASAE 16, 1952, p. 218).

13 A. MARIETTE, Les papyrus égyptiens du Musée
de Boulaq, II, 1872, pl. 13.3; cf. A. BARUCQ

et Fr. DAUMAS, Hymnes et prières de l’Égypte
ancienne, LAPO 10, 1979, p. 201, et M. RÖMER, dans
Form und Mass (Fest. G. Fecht), AÄT 12, 1981,
p. 413.
14 K. PIEHL, Inscriptions hiéroglyphiques, I, 1886,

pl. 118 k, hymne de la tombe de Nefer-sekherou,
TT 107.
15 J. ASSMANN, Sonnenhymnen in thebanischen

Gräbern, 1983, texte 173 (TT 183).

16 Wb III, 28.13-16; AnLex 79 -1885.
17 D. JONES, A Glossary of Ancient Egyptian

Nautical Titles and Terms, 1988, p. 173-174.
18 Wb III, 28.5-7; AnLex 78.2568; D. BIDOLI, Die

Sprüche der Fangnetze in den altägyptischen
Sargtexten, ADAIK 9, 1976, p. 87 (sur CT VI, 12 f -g);
D. JONES, op. cit., 1988, p. 174. R. VAN DER MOELEN,
A Hieroglyphic Dictionary of Egyptian Coffin Texts,
ProblÄg 15, 2000, p. 309.
19 LES 70.15 (Ounamon 2.38).
20 LES 68.14 (Ounamon 2.18).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

372

de la barque d’Amon» – qu’il s’agit sans doute de comprendre comme «l’acrostole arrière» –
et p“ Ìr p“ wj“ «la figure de proue de la barque» 21.

L’iconographie de la barque processionnelle d’Amon thébain, dès la XVIIIe dynastie, est
susceptible de nombreuses variations, mais présente constamment un protome de bélier en
figure de proue et de poupe, portant l’uraeus coiffé du disque solaire 22. Les têtes de bélier de
proue et de poupe – tournées toutes deux vers l’avant – se chargent au cours du Nouvel
Empire de fioritures, significatives du pouvoir de l’image divine: colliers ousekh, chebiou,
pectoraux, couronnes atef. La barque processionnelle est celle qu’on transporte lors des
cérémonies (fête d’Opet), et porte dans sa cabine l’image du dieu, une statue cultuelle. Ce
sont des barques de ce type qui, à la Troisième Période intermédiaire, seront impliquées
dans les procédures oraculaires. D’autre part, le grand vaisseau fluvial du roi s’appelle
«Ouserhat» (wsr-Ì“t) 23, à savoir littéralement la (barque) «Puissante-de-face», un nom qui
semble effectivement faire référence à la figure de proue, la face de bélier (la «Puissante-de-
proue»). Au cours du Nouvel Empire, puis aux époques postérieures, l’écriture de wsr-Ì“t est
susceptible de variations 24, parmi lesquelles on notera une forme avec deux signes Ì“t,
graphie pouvant faire référence aux deux acrostoles 25.

Il est possible de recueillir quelques allusions textuelles sur ces figures de proue. En premier
lieu, on relèvera que les têtes de béliers en proue et en poupe sont explicitement décrites
commes des «visages» 26, ainsi que le consigne le P. Harris I dans son inventaire consacré
aux bienfaits de Ramsès III pour Amon thébain:

������
�
� ����� ���������

�
��

�
�
����

�
�	 	��

�
���

Ìrw ‡fywt m nbw m Ì“t r pÌwy m“wƒ(w) m i ¢r ¢(r)wt ßr “tf

(…) Des faces de béliers en or (sont) à sa proue et à sa poupe, ornées d’uraei, et portant la
couronne atef 27.

Nous noterons aussi que le titre clérical w¢b n Ì“t Jmn, qu’on a traduit par «ouâb
à l’avant (= à la tête de la procession) d’Amon», (ou «ouâb (du rang) d’avant» 28), pourrait

21 O. GOELET, JEA 82,1996, p. 108 et 110, col. A(6)
pl. IX (ou alors «l’avant et l’arrière de la barque»),
et pl. IX.17; n. (g) p. 114.
22 Voir C. KARLSHAUSEN, «L’évolution de la barque
processionnelle d’Amon à la 18e dynastie», RdE 46,
1995, p. 119-137; «L’iconographie des barques
processionnelles divines à la Basse Époque: tradi-
tion et innovations», dans Egyptian Religion. The
Last Thousand Years (Studies Quaegebeur), OLA 85,
1998, p. 859-973; Cl. TRAUNECKER et al., La chapelle
d’Achôris II, 1981, p. 77-85.
23 Sur l’Ouserhat, voir notamment les études de

G. FOUCART, «Un temple flottant. Le vaisseau d’or
d’Amon-Rê», MonPiot, 1921-1922, p. 143-169;
BIFAO 24, 1924, p. 45-209; B. ALTENMÜLLER, LÄ I,
1975, col. 248-251.
24 H. DE MEULENAERE, BIFAO 86, 1986, p. 138

n. (e): graphie wsr-Ì“wt (Urk. IV, 1552.5; 1652.12;
HTBM 12, pl. 97, BM nº 1753), wsr-Ì“(w)ty (Urk. IV,
474.6).
25 Fr.-R. HERBIN, Le Livre de parcourir l’éternité,

OLA 58, 1994, II 18-19, p. 51.
26 Cf. H. GRAPOW, Die bildlichen Ausdrücke des

Ägyptens, 1924, p. 113-114.

27 W. ERICHSEN, Papyrus Harris I, 1933, p. 8.17
(7.6); P. GRANDET, Le papyrus Harris I, BiEtud 109,
vol. 1 p. 230, vol. 2 p. 38 n. (151). Pour la mention
des «visages d’or», cf. The Great Hypostyle Hall at
Karnak, I/1, OIP 106, 1981, pl. 151; à propos
d’effigies au visage plaqué d’or, cf. par exemple:
G. ROEDER, Naos, 1914, § 321 b et p. 79,
CG nº 70021; I. SCHUMACHER, Der Gott Sopdu,
OBO 79, 1988, p. 165. J. OSING, Hieratische Papyri
aus Tebtunis I, 1998, P II pl. 23 et p. 221- 224.
28 Voir J.-Cl. GOYON, M. CHERMETTE et M. DOULAT,

Memnonia IX, 1998, p. 139 -154.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

373

éventuellement signifier «ouâb de la proue d’Amon» 29. Enfin, dans les textes d’Edfou, les
expressions Ìr n Ì“t («visage d’avant») et Ìr n pÌwy («visage d’arrière») désignent les figures
de proue de la barque d’Horus: le terme Ìr est d’ailleurs déterminé par le protome de
faucon couronné (�  ), la figure de proue de la barque divine 30.

La face du bélier

L’épithète divine ‡f (y) Ì“wt(y) est connue dès le Nouvel Empire (XIXe dynastie) où elle
concerne le plus souvent Amon 31. Le tableau ci-dessous présente quelques exemples des
graphies de cette épithète.

1.
�
��
�

����� 2.
�
��
 3.

�
�����

�



4.
�
�
��

�
��� 5.������
 6.��������

7.�����
�
� ������� 8.

�
�


�

�� � 9. ���������

10.��
�
��� 11.����

�

������ 12.�����

��


13.�
� � 14.
 �

�
�

1. Assmann, Sonnenhymnen, texte 17 p. 18 (TT 23), l. 3. 2. Assmann, op. cit., texte 152
p. 198 (TT 157). 3. KRI VI, 730.14. 4. Wolf, ZÄS 64 (1929), p. 39, P. Berlin 3048
X.7. 5. Hibis, pl. 32. 6. P. Caire CG. 58032, l. 13. 7. P. Caire CG. 58033, l. 11-2.
8. Kulhman, Ibi, ArchVer 15, 1983, pl. 38. 9. Urk. VI, 75.20 (= BIFAO 75 (1975), p. 345. 10.
D X, 238.15. 11. P. Strasbourg nº 7, rº 11 (Kêmi I, pl. XII.I) 32. 12. Esna III, 378.9.
13. Esna III, 378.23. 14. KO I, 358 (263.6).

On considère généralement que le mot ‡f, signifiant idéographiquement «tête de bélier»
(en usage dès le Nouvel Empire), est directement apparenté au substantif ‡fyt (terme appliqué
en tant qu’épithète à divers dieux, et qu’on traduit – avec quelque embarras – par «caractère

29 Sur ce titre voir: H. KEES, ZÄS 85, 1960, p. 48;
Chr. ZIVIE, Giza au deuxième millénaire, BiEtud 70,
1976, p. 171-172, p. 173 (stèle Caire JE 2021, Nakht).
A. GASSE, RdE 34, 1982-1983, p. 55 et 57 n. (17); M.
DEWACHTER, RdE 35, 1984, p. 93 (titre <s“> nswt tpy
n Ì“t jmn); M. THIRION, RdE 36, 1985, p. 129-130.
30 Edfou V, 126.4-5; Edfou XIII, pl. 469; cf.

M. ALLIOT, Le culte d’Horus à Edfou au temps des
Ptolémées, BiEtud 20, 1949-1954, p. 473. À com-
parer avec HTBM V, pl. 46 (BM 353), où se rencontre
le titre d’un flabellifère du «visage d’Horus» (Ú“j sryt
n Ìr Îr?). D. JONES, A Glossary of Ancient Egyptian
Nautical Titles and Terms, 1988, suit la lecture de la

notice du catalogue du British Museum, et comprend
«visage de Rê», en tant que nom de navire.
A. SCHULMAN, Military Rank, Titles and Organization,
MÄS 6, 1964, p. 166 (j) et JARCE 2, 1963, p. 84
suppose un titre lié à une unité de combat terrestre
(infanterie ou char). Quoi qu’il en soit, en raison de
la graphie (tête de faucon couronné du disque avec
uraeus – en tant qu’évocation graphique de
l’acrostole?) la lecture Ìr n R¢ est peu probable,
surtout au vu de l’exemple d’Edfou.
31 Wb IV, 456.10-15; J. ASSMANN, Sonnenhymen

in thebanischen Gräbern, 1983, p. 18-19 et n. (g)
p. 21, et note (b) p. 199-200 avec références.

J. ZANDEE, Der Amun Hymnus des Papyrus Leiden I
344, p. 618-622 (n. 234). P. WILSON, A Ptolemaic
Lexikon, OLA 78, 1997, p. 1005. Notons en outre
qu’une épithète «celui à la face élevée» (q“ Ì“wt)
est attestée pour Sobek, voir H.S. BAKHRY, MDAIK
27 (1971), p. 137, et The Luxor Museum of Ancient
Egyptian Art. Catalogue, Cairo, 1979, nº 79, l. 4 (stèle
datant de la XVIIIe dynastie).
32 Cf. P. Strasbourg nº 2, rº col. III.22 (P. BUCHER,
Kêmi 1, 1928, p. 152), col. III.24-25 (op. cit.,
p. 152-153), col. IV.1 (op. cit., p. 154).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

374

imposant, prestige, majesté, crainte qu’on inspire» 33); dans ce cas, il a été supposé que le
mot fût associé au bélier en raison du caractère impétueux et de la prestance de l’animal 34.
Dès l’Ancien Empire, le substantif ‡fyt «crainte respectueuse» est déterminé graphiquement
par le signe du protome de bélier, ce qui confirme une ancienne association. P. Behrens a
supposé que le sens originel de ‡fyt est «crinière», en l’occurrence celle qui se développe sur
le poitrail du bélier; le terme abstrait ‡fyt en dériverait donc, et non l’inverse 35.

 Concernant fondamentalement l’aspect criocéphale du dieu, l’épithète ‡f Ì“wt demande
parfois à être lue alternativement «à face de bélier»/«prestigieux de face» (‡fyt Ì“wt) (voire
«prestigieux de poitrail»). Un jeu est sciemment entretenu entre ‡f «bélier» et ‡f(y)t
«majestueux». Nous noterons que dans la tombe de Ramsès IX une figuration d’un Amon-
Rê-Horakhty à quatre têtes de béliers (portant une couronne de type atef à deux uraei) est
associée à l’épithète ‡f-Ìrw «Celui aux visages de bélier» 36.

Cette épithète est donc le plus souvent liée à des divinités associées à une forme
criocéphale. Cependant, dans le grand hymne à Ptah de Berlin, l’épithète ‡f Ì“wty est appliquée
au dieu memphite 37; mais ce passage a semble-t-il été repris littéralement d’un hymne
à Amon 38. L’épithète intervient notablement dans les descriptions du dieu «à quatre visages
sur un seul cou», une manifestation quadrifrons des baou du démiurge, greffée sur une
ancienne spéculation solaire (l’épithète peut concerner notamment Rê, Amon-Rê, Banebded,
Khnoum ou Montou) 39. Le nombre quatre renvoie à l’idée d’universalité 40: ainsi, les quatre
directions cardinales 41, ou les quatre vents 42, quadrillent un espace global dont l’unité est
conçue comme quadripartite. On peut en déduire que la forme quadrifrons d’une divinité
évoque la portée universelle de son pouvoir 43. Le visage étant la marque de l’individualité,
sa multiplication implique l’ubiquité du dieu. À cet égard, il faut souligner qu’il s’agit bien
de «quatre visages», et non pas de «quatre têtes» (tpw): cet usage volontaire du terme Ìr
montre bien que l’image porte sur la pluralité des manifestations, et non pas seulement sur
une propriété physique d’un dieu pluricéphale. À cet aspect «quadrifrons», s’ajoute donc
celui décrit par le qualificatif «à face de béliers / à face prestigieuse». Amon, dans le grand
hymne qui lui est consacré dans le temple d’Hibis, est décrit comme le «Ba mystérieux, aux
faces de béliers, à quatre visages sur un seul cou» (b“ ‡t“ ‡f Ì“wt m Ìrw fdw Ìr nÌbt w¢) 44.

33 Wb IV, 456.4-15 «la tête de bélier»; ‡fyt: Wb
IV, 457.2-459-7 «la majesté, etc.»; ‡f‡ft, Wb IV,
460.6-461.5. Cf. P. WILSON, A Ptolemaic Lexikon,
OLA 78, 1997, p. 1004-1005.
34 MOKHTAR, Inhâsya El-Medina, 1983, p. 148.
35 P. BEHRENS, LÄ VI, 1986, col. 1245 (pour ‡ft:
Wb IV, 456). J. ASSMANN, LÄ V, 1984, col. 549-551
rattache le terme ‡fyt à la racine ‡f «gonfler». L’opi-
nion de P. Behrens a été critiquée, cf. K. KUHLMANN,
Das Ammoneion, AV 5, 1988, p. 116, n. (910).
36 F. GUILMANT, Le tombeau de Ramsès IX,
pl. XXVII; B. BRUYÈRE, Meret-Seger, p. 258-259, et
pl. VIII. Comparer avec une image similaire dans le
tombeau de Ramsès XI, où le dieu à quatre têtes de
béliers est celui «à face de béliers» / «prestigieux

de face», KRI VI, 730.14; LD III, 239 a (noter la
graphie explicite, avec remplacement du protome-
Ì“t de lion par celui du bélier).
37 WOLF, ZÄS 64, 1929, p. 39.1 (X.7); SETHE,

Amun, p. 23.
38 Ce que suppose M. SANDMAN-HOLMBERG,

The God Ptah, 1946, p. 167, doc (198).
39 J. QUAEGEBEUR, «Les quatre dieux Min», dans

Religion und Philosophie (Fest. Derchain), OLA 39,
1991, p. 253-268; J.Fr. QUACK, SAK 23, 1996,
p. 315; E. HORNUNG, dans Image as Media, OBO 175,
2000, p. 10-12.
40 J.-Cl. GOYON, «Nombre et univers: réflexions sur

quelques données numériques de l’arsenal magique
de l’Égypte pharaonique», La Magia in Egitto ai Tempi

dei Faraoni, 1987, p. 57-76 (spécialement p. 58).
41 On pensera à l’Hathor quadrifrons «tournant»

successivement sa face vers les points cardinaux.
42 C. DE WIT, «Les génies des Quatre Vents au

temple d’Opet», ChronEg XXXII, 1957, p. 25-39;
J.-Cl. GOYON, Les dieux-gardiens et la genèse des
temples, BiEtud 93, 1985, p. 117-121, Dossiers
Histoire et Archéologie 136, 1989, p. 58, et dans
Les tablettes astrologiques de Grand (Vosges), 1993,
p. 64-65.
43 Ph. DERCHAIN, Hathor Quadrifrons, 1972.
44 N. DE GARIS DAVIES, The Temple of Hibis in El

Khargeh Oasis. Part III. The Decoration, Metropolitan
Museum of Art, New York, 1953, pl. 32.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

375

Le rituel pour repousser l’agressif atteste le «ba à faces de béliers (ou «prestigieux de faces»),
aux quatre visages sur un seul cou (b“ ‡fy Ì“wty m Ìrw fdw Ìr nÌbt w¢t)» 45. Un développe-
ment comparable est également lié au dieu Khnoum à Esna; en effet, lui aussi peut se
présenter avec «quatre visages sur un seul cou» 46 et être qualifié de ‡f Ì“wt 47; une graphie
de la même expression (qu’on rencontre plus loin en clôture de l’hymne) remplace explicite-
ment le signe du protome du lion par celui du bélier ( ), et engage à comprendre le sens
de «à faces de béliers» 48. Dans le célèbre hymne à Khnoum créateur, un passage concerne là
encore les divers aspects du démiurge, et spécialement sa manifestation quadrifrons; ce texte offre
a priori une double lecture, sûrement intentionnelle, selon qu’on accorde au mot b“ le sens de
«bélier» ou de ba; il suggère aussi le lien entre Khnoum et Banebded (confirmé par la suite de
l’hymne) 49: «Le bélier imposant de face (ou «le ba à face de bélier»), réunissant quatre dieux, le
dieu-bélier (à quatre visages sur un seul cou) 50, le bélier / ba des béliers / baou 51 vivants, dit-on
d’eux» (b“ ‡fty Ì“t dmƒ m nÚr fdw (b“ Ìrw-fdw-Ìr-nÌbt-w¢t) 52 b“ b“w ¢n≈w ≈r.t(w) r.sn) 53.

À ces données, organisées autour du thème du criocéphale, nous ajouterons aussi un fait
de nature différente, mais témoignant également de l’importance théologique de la «face»
du bélier. En effet, on peut constater, au moins dès le Nouvel Empire, la réinterprétation
occasionnelle du nom de Hérichef 54 (Ìry-‡.f «Celui-qui-est-sur-son-lac» 55), en «Le visage du
bélier» 56 (Ìr-‡f 57, Ìr-n-‡f 58), sens soutenu sans doute par la spéculation thébaine voyant dans
le bélier hérakléopolitain une manifestation d’Amon 59.

45 J.-Cl. GOYON, BIFAO 75, 1975, p. 344-345, qui
signale le rapprochement avec l’hymne d’Hibis;
formule parallèle en Urk. VI, 75 (17-19).
46 Voir S. SAUNERON, Esna II, nº 48, p. 107; Esna

III, nº 225.20, p. 75; Esna III, nº 371.1 p. 347 (cf. Les
fêtes religieuses d’Esna, p. 208); Esna IV, nº 405.1-2,
p. 8; nº 431.2, p. 43; nº 437.6, p. 52; nº 441.2,
p. 46.
47 Esna III, nº 378.9 p. 350, qualifiant l’apparence

de nfr-Ìr du dieu; trad. S. SAUNERON, Les fêtes
religieuses d’Esna aux derniers siècles du paganisme
(Esna V), 1962, p. 212.
48 Esna III, nº 378.23, p. 353; trad. S. SAUNERON,

Les fêtes religieuses d’Esna, p. 217 «imposant-de-
poitrail».
49 Voir D. MEEKS, dans Génies, anges, et démons,

SourcOr 8, Seuil, Paris, 1971; p. 74 n. (123).
50 Voir É. CHASSINAT, Le Mammisi d’Edfou, I,

MIFAO 16, 1910, p. 96.4 (registre de Banebded): «les
quatre ba (/ béliers), réunis en seul ba (/ bélier)» (b“w

fdw dmƒ m w¢ b“); C. DE WIT, CdE XXXII, 1957, p. 31.
Le même passage qualifie Banebded de «ba vivant
de Rê». (b“ ¢n≈ n R¢), voir H. WILD, BIFAO 60, 1960,
p. 65.
51 Ou «les quatre béliers / baou»; pour b“ b“w,

cf. D. LORTON, SAK 21, 1994, p. 188; et M.-L. RYHINER,
RdE 29, 1977, p. 129-130. Sur les quatre ba, cf.
D. KESSLER, SAK 28, 2000, 183-185.
52 Dans ce cas, le signe du bélier à quatre têtes
joue le rôle d’un jeu de mots visuel; sa valeur
phonétique est ici incertaine, peut-être n’est-il d’ailleurs
qu’un déterminatif; S. SAUNERON (Esna II, p. XXVIII)
signale cette graphie du bélier quadrifrons, et souli-
gne qu’elle correspond à la légende connue par ailleurs
«à quatre têtes sur cou unique», mais ne précise pas
quelle valeur phonétique il accorde au signe; dans les
Valeurs phonétiques, 1, 1988, p. 222, la valeur jfd
est donnée pour ce signe, avec un renvoi au commen-
taire de Sauneron (cité supra). Cf. Esna IV, nº 437.6,
p. 52 (… m (b“) fdw Ìrw Ìr nÌbt w¢t).

53 Esna II, nº 17 (46), p. 45; G. DARESSY, RT 27,
1905, p. 87.
54 Cf. M. GAMAL EL-DIN MOKHTAR, Ihnâsya el-Medina,
BiEtud 40, 1983, p. 146-147.
55 Ou «Celui-qui-est-à-l’est-de-son-lac», selon la
lecture de D. DEVAUCHELLE, GM 127, 1992, p. 21-22.
56 B. ALTENMÜLLER, LÄ II, 1977, col. 1015 n.3;
J. ASSMANN, LÄ V, 1984, col. 550 n.17. Voir aussi,
dans le chapitre 175 du Livre des Morts, le jeu
pseudo-étymologique, spéculant autour du nom de
Hérichef, compris comme un composé des mots
«visage» et «enflé» (‡f ): voir H. KEES, ZÄS 65,
1930, pl. 4*20, 5*28, 6*32; cf. R. CAMINOS, JEA 58,
1972, p. 217-218, pl. XLI.4.
57 J. QUAEGEBEUR, dans Acta Demotica, EVO 17,

1994, p. 241. Cf. Demotisches Namenbuch, p. 837.
58 Cf. J.-M. KRUCHTEN, Les annales des prêtres de
Karnak, OLA 32, 1989, p. 65-66.
59 J.-F. BORGHOUTS, RdE 32, 1980, p. 42-43.
P. BEHRENS, LÄ VI, 1986, col. 1244.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

376

Les «prodiges de la face» et les barques processionnelles

Le substantif Ì“wty est considéré généralement comme une désignation alternative de la
«face divine», dérivant de Ì“wt 60. Son usage se constate à partir de la XIXe dynastie, où
il tendrait à remplacer Ì“wt. Le terme Ì“wty est écrit souvent avec un double déterminatif
divin (������) 61. Cette graphie peut être justifiée par des explications différentes:

– le substantif Ì“wty désigne une entité gémellaire;
– cette graphie au double déterminatif témoigne d’un duel apparent. Le nom est un

dérivé de Ì“wt; il s’agirait d’un nom de relation (désinence -y du nisbé), qui doit être compris
comme «(ce qui est) relatif à la face», «le facial».

Dès 1870, É. Grébaut proposait de lire dans le mot Ì“wty une référence aux prétendues
deux faces du dieu solaire «qu’il tourne vers les deux régions (…) les deux faces ne sont que les
yeux qui éclairent le Midi et le Nord» 62. C’est à A.H. Gardiner, dans sa publication de l’hymne
à Amon du P. Leiden I 350, que l’on doit l’explication du terme Ì“wty comme désignation des
deux uraei du dieu 63. Cette interprétation a été depuis lors retenue. Nous verrons que s’il est
certain que la face divine-Ì“wty est en relation avec les uraei, il est préférable de ne pas aller
jusqu’à établir une synonymie permanente et complète entre ces termes.

La documentation thébaine du Nouvel Empire et de la Troisième Période intermédiaire
fait connaître plusieurs mentions d’une séquence où sont mentionnés les bj“yt n Ì“wty
littéralement «les prodiges / merveilles de la face», une expression dont nous allons tenter
de mieux cerner la signification.

1. Socle du colosse oriental dressé par Amenhotep III à l’extérieur du Xe pylône du
temple de Karnak (face sud) 64:

��
�
�


�
��
�
�����
�
���
��� �

����
��
�
�
�
�
�

�
��	��

snsn w“ƒty n Ìry-tp bj“yt n Ì“wt.k n Ìr.f nfr Ìr rdjt n.f ≈“st nbt ßr Úbwt.f

Puissent les deux uraei s’unir au sommet de (ta) tête; les «prodiges» de ta «face» sont
en faveur de son beau visage, et lui confère tous les pays étrangers sous ses sandales.

Ce discours est prononcé par le prêtre Iounmoutef d’Amon-Rê, faisant un signe
d’hommage devant le ka-royal.

60 Wb III, 29.1-3; à ce sujet, cf. K. SETHE, Amun
und die Acht Urgötter, 1929, p. 22-23; J. BERLANDINI,
RdE 46, 1995, p. 34-35.
61 Voir E. DÉVAUD, RecTrav 38, 1917, p. 184 et 186.

62 E. GRÉBAUT, RecTrav 1, 1870, p. 77. Les
exemples cités à propos du soleil en tant que
«bicéphale», reposent sur une série de méprises.
63 A.H. GARDINER, ZÄS 42, 1905, p. 27 n. (3).

64 P. CLÈRE, L. MÉNASSA, P. DELEUZE, CahKarn V,
1975, p. 159-168, fig. 7; P. BARGUET, Le temple
d’Amon Rê à Karnak, RAPH 21, 1962, p. 244-245.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

377

2. Procession de la barque sacrée d’Amon lors de la Fête de la vallée; mur intérieur sud
(partie ouest) de la salle hypostyle du temple de Karnak (Ramsès II) 65:

�������
�
��	��
�
���

�
���� ���

��
�
�

�
		���	

� ��
sic �����


�
	
�
��

�
�
��
�
�
���
���

ßnm.j nfrw.k m ¢n≈ w“s bj“yt n Ì“wty n Ìr.k nfr snsn w“ƒty n Ìryt-tp.k tw.j Ìr sr n.k n≈wt (.k)
r ≈“swt nbw(t)

(…) Je veux m’associer à tes perfections en vie et force; les «prodiges» de la «face» (sont) pour
ton beau visage, puissent les deux uraei s’unir au sommet de ta tête; je proclame (ta) victoire sur
tous les pays étrangers (vois, je te donne le Sud comme le Nord).

Ce discours émane d’Amon, s’adressant au pharaon Ramsès II qui encense la barque
processionnelle du dieu. Nous remarquons, par comparaison avec l’exemple précédent, que
le terme Ì“wt est remplacé par Ì“wty.

3. Architrave de la grande salle hypostyle à Karnak (Séthy I) 66:

����
�� � �
�
���

�
�
�
��
�
� ���� ���
�
		�
��������



ßnm.j Ì¢w.k bj“yt n Ì“wty.j n Ìr.k nfr snsn w“ƒty n Ìryt-tp.k m jwnw ‡pss

(…) Je veux m’associer à ton corps; les «prodiges» de ma «face» sont pour ton beau visage,
puissent les deux uraei s’unir au sommet de ta tête, dans la salle auguste (…).

4. Chapelle d’Amon du temple reposoir de Séthy II à Karnak; texte accompagnant la
figuration de la barque processionnelle d’Amon 67:

������
�
� 	
����

�
�
� ��� ��
��
��� � �� �����

���
����(…)


� ���
�
������

�
� ��������



�
�	

ßnm.j nfrw.k n ¢n≈ w“s dj.n(.j) n.k qn Ìr ≈“st nb(t) wr(w).sn m j“w n ‡fjt.k (...) bj“yt n Ì“wty.j
n Ìr.k nfr snsn n Ìr(yt)-tp.k w“ƒty

Je veux m’associer à tes perfections en vie et force; je veux t’accorder la victoire sur les pays
étrangers, leurs chefs étant en adoration de ton prestige (…) les «prodiges» de ma «face» sont
pour ton beau visage; puissent les deux uraei s’unir au sommet de ta tête (…).

65 KRI II, 574.3-5; The Great Hypostyle Hall
at Karnak, I/1, OIP 106, 1981, pl. 53, col. 8-11; RITA,
Notes and Comments, II, p. 393-394.

66 V. RONDOT, La grande salle hypostyle de Karnak.
Les architraves, 1997, nº 10 sup. I, et p. 26-28.

67 H. CHEVRIER, É. DRIOTON, Le temple reposoir de
Séti II à Karnak, SAE, 1940; KRI IV, 254.12-16.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

378

5. Chapelle de Khonsou du temple reposoir de Séthy II à Karnak; texte accompagnant la
figuration de la barque processionnelle de Khonsou:

��������	
����

�
���
�� ����

��� � �������
���
����(…)


� ���
�
��� ����

�
� ��������



�
�		

Le texte est conforme à celui de l’exemple précédent, à part quelques légères différences
épigraphiques.

6. Temple de Khonsou; texte accompagnant la figuration de la barque processionnelle
d’Amon-Rê (Hérihor) 68:

�������

�
����

�
� �
�

��
�


��
�

������(…)


���
��
��
� ��� ��		

���
��
�
�
���
�

�


wbn. j m jpt-swt n Ìr.k nfr rdjt jr.k ÌÌw m rnpwt mj Jtm (...) bj“yt n Ì“wt.j n Ìr.k nfr snsn
w“ƒty n Ìr-tp.k rdjt n.k rsjw mj mÌtjw

Je veux poindre dans Karnak pour ton visage parfait, pour accorder que tu accomplisses des
millions d’années comme Atoum (…) Les «prodiges» de ma «face» sont en faveur de ton visage
parfait, puissent les deux uraei s’unir au sommet de ta tête, pour te donner les gens du Sud
comme ceux du Nord.

Dans ces exemples (sauf nº 1), cette séquence apparaît dans le cadre du discours adressé
par Amon (ou Khonsou) au roi. Ce texte accompagne la figuration de la barque processionnelle,
en procession ou sur son reposoir. Devant celle-ci, le roi accomplit le rite d’encensement.
Les différentes variantes du discours divin s’inscrivent toutes dans la même perspective
thématique: le dieu accorde aux rois des privilèges régaliens, et lui promet la domination sur
l’Égypte. Ce dieu est ici celui qui se montre, celui qui est visible lors des sorties processionnelles
de la barque sacrée. Examinons à présent les points suivants:

a. don accordé au «visage parfait» du roi;
b. union des uraei (thème du couronnement);
c. octroi des «prodiges de la face divine».

a. Dans la majorité des attestations, c’est lorsque le souverain est décrit avec ses couronnes,
attributs de son pouvoir, qu’il est dit nfr-Ìr 69. Le privilège du nfr-Ìr est accordé au roi
lorsque, lors de l’Apparition Royale, il prend place sur le trône, muni de ses couronnes 70.
On dira du roi que son visage est «orné» (ßkr) par les deux couronnes, la rouge et la

68 Temple of Khonsou, I, pl. 21. KRI VI, 712.2. 69 L. CHRISTOPHE, ASAE 52, 1952, p. 205-206
donne quelques exemples.

70 Urk. IV, 1396.10.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

379

blanche 71. Cette formulation fait un bon pendant aux formules utilisées habituellement:
«parfait-de-visage avec les couronnes de Haute et Basse-Égypte» (nfr-Ìr m ‡m¢.s mÌw.s) 72;
«parfait-de-visage lorsqu’il apparaît avec la couronne atef» (nfr-Ìr ≈¢ m “tf ) 73; «taureau puissant
quand il paraît avec la couronne blanche, parfait-de-visage lorsqu’il reçoit la couronne [rouge]»
(k“ n≈t ≈¢m Ìƒt nfr-Ìr ‡sp n.f [nt] ) 74; «parfait-de-visage sous la couronne à plumes» (nfr-Ìr ßr
‡wty) 75. L’association de l’épithète avec le port des couronnes est une caractéristique qu’on
retrouve aussi dans les protocoles divins. Dès le Nouvel Empire, Amon (-Rê) est fréquemment
doté de l’épithète nfr-Ìr 76, qui est associée le plus souvent au port de la couronne à plumes
‡wty wr. Selon J. Assmann, cette séquence induirait une référence à la statue cultuelle richement
parée du dieu résidant à Karnak 77. Cette «perfection / complétude faciale» doit ainsi être
envisagée comme l’apanage du visage divin muni des insignes de son pouvoir, et non pas
seulement comme l’évocation du dieu favorable, celui de l’écoute des suppliques, une valeur
que l’épithète nfr-Ìr prend évidemment dans bien d’autres cas.

b. Le vocabulaire utilisé et la thématique sont clairement ceux qui sont en usage dans les
textes décrivant le don des couronnes. La grande stèle d’Amenhotep II à Gîza est un
exemple particulièrement significatif: «il a réuni (ßnm) les deux Ouret-hékaou (= les deux
couronnes); les Deux Puissantes ont fraternisé (snsn) sur sa tête, l’Atef de Rê est sur le
sommet de sa tête (m wpt.f ); son visage est orné( Ìr.f ßkr) par la couronne blanche et la
couronne rouge (…)» 78. À Louqsor, nous lisons dans un discours d’Amon adressé à Amenhotep
III: «je veux faire que les deux uraei s’unissent sur toi (ou «(à) ta face»), leur «choix» est
pour toi, leur protection t’entoure, je veux m’associer à ton corps […] (dj.j snsn w“ƒty [n?]
Ìr.k stp.sn n.k s“.sn Ì“.k ßnm.j Ì¢w.k m [...]” 79. À différents égards, des textes comparables à la
séquence de ce don des «prodiges de la face» sont aussi à signaler. En voici quelques
attestations. Dans l’inscription biographique de Paser (TT 106), nous apprenons que «Karnak
jubile, Amon-Rê le très grand voit son fils sur son trône. Il le place devant sa face, son cœur
en joie, en faisant des prodiges pour Sa Majesté (dj.f sw r Ì“t.f jb.f “w Ìr jrt bj“wt n Ìm.f )» 80.
Lors d’une scène de la fête d’Opet, un discours de Mout adressé au roi, devant la barque de
la déesse, lui dit: «tu es son (= Amon) fils qu’il aime; il a placé Ta Majesté à sa (litt. ta) face,
les deux uraei réunis à ta tête pour te donner de grands prodiges (dj.f Ìm.k m Ì“t.{k} snsn
w“ƒty tp.k r jrt n.k bj“wt ¢“wt)» 81. Citons également comme exemple un texte de Médinet

71 Urk. IV, 1277.18; 1286.14. En comparaison avec
un dieu: «parfait-de-visage avec la couronne blan-
che comme Atoum», KRI V, 285.9; KRI VI, 708.6.
72 Urk. IV, 266.8
73 Urk. IV, 1687.18.
74 KRI I, 161.7; ou «... lorsqu’il reçoit la [blanche]».
75 KRI V, 192.11.
76 Wb II, 255, 7.
77 J. ASSMANN, Liturgische Lieder, p. 172. Dans

l’hymne à Amon du Caire (P. Boulaq 17,
XVIIIe dynastie), Min-Amon est décrit comme

«parfait-de-visage, maître de la couronne ouret, haut
de plumes», et «parfait-de-visage lorsqu’il saisit la
couronne atef. A. MARIETTE, Les papyrus égyptiens
du Musée de Boulaq, 1872, pl. 11 III. 2-3; voir
G. MÖLLER, Hieratische Lesestücke, II, p. 33 III. 2-3;
cf. ASSMANN, ÄHG, p. 200 nº 87 B; ZANDEE,
Amunhymnus, p. 1032, n. (172). Comparer:
J. ASSMANN, Sonnenhymnen, nº 87.4, p. 123 «beau-
de-visage, puissant avec la couronne-“tf”.
78 Chr. ZIVIE, Giza au deuxième millénaire, BiEtud-
70, 1976, p. 66 (l.6), p. 70 (Urk. IV, 1277.16-18);

note i p. 74 sur snsn dans les rites de couronnement.
Cf. par exemple: P. LACAU et H. CHEVRIER, Une chapelle
d’Hatshepsout, p. 249; cf. aussi Urk. IV, 2097.5-6
(HTBM VIII, pl. 28 nº 551); dans un hymne solaire:
G.T. MARTIN, The Memphite Tomb of Horemheb,
EES 55, 1989, pl. 22, BM 551, 13.
79 H. BRUNNER, Die südlichen Räume des Temples
von Luxor, ArchVer 18, 1977, pl. 63.13.
80 KRI I, 299.8; E. GRAEFE, Wortfamilie bj“, 1971,
p. 124 doc. 228.
81 RIK II, pl. 92.19-21.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

380

Habou, où Ramsès III fait une offrande face à la barque processionnelle d’Amon: «je t’ai
placé devant ma face; mon coeur (sic pour: ton) étant joyeux à faire des prodiges pour
Ta Majesté (dj.j tw r Ì“t.j jb.{k} “w Ìr jrt bj“wt n Ìm.k)» 82. D’abord, il faut relever que
l’expression «placer (le roi) sous la face» du dieu est bien attestée dans les rites royaux, et est
idiomatique pour signifier l’octroi de la protection divine. Mais parfois, on serait tenté en
raison du contexte de la scène (procession des barques) de comprendre que «placer devant la
face» du dieu, signifie concrètement «placer à l’avant (de la barque)», une phase cruciale du
rite, le face-à-face entre le roi et la barque divine.

c. Il s’agit à présent de déterminer plus précisément le sens qu’il convient d’accorder à la
mention bj“yt n Ì“wty. Une lecture à plusieurs niveaux est nécessaire. La première lecture est
«parures du front» 83, une référence à la face divine ornée de ses uraei. La mention des deux
uraei (les couronnes / w“ƒty), venant juste après celle de la Ì“wty plaide en faveur d’une
correspondance directe entre ces termes.

Tout laisse donc penser que la face-Ì“wty évoque la tête divine (ou royale) porteuse des deux
couronnes (w“ƒty), entité duelle. Toutefois, on pourrait se demander si une autre connotation
n’est pas également introduite. En effet, en regard du contexte rituel, celui d’un acte religieux
impliquant la barque processionnelle divine, il est concevable d’entrevoir une autre valeur, ren-
voyant à des données matérielles. Dans les six extraits de textes examinés ci-dessus, il faudrait
admettre, sans surinterpréter les données, que le vecteur de l’octroi des «signes prodigieux» (bj“yt
/ omen) 84 serait concrètement la barque à double protome de bélier, dont le terme Ì“wty, à
comprendre ici comme «double proue», servirait de désignation alternative. Dans ce cas, le texte
devrait être compris également de la façon suivante: «les signes prodigieux (prodigués par le
vecteur) des deux acrostoles sont destinés à ta personne («ton beau visage»); puissent (leurs)
deux uraei s’unir en ta faveur». Il faut noter également que les deux figures de béliers de la proue
et de la poupe de la barque d’Amon, sont habituellement coiffées chacune du disque et de
l’uraeus. Dans les scènes de la fête d’Opet de Louqsor, l’encensement prodigué devant la barque
de Mout est titré «encenser la face (����	) de Mout, maîtresse des deux pays»: la «face de Mout»
demande sans doute à être comprise, vu le contexte, comme «la proue» 85. La légende de
l’encensement devant la barque du roi est «faire l’encensement de tes deux uraei, dieu parfait» 86:
là également, la mention «les deux uraei» paraît signifier à la fois «les deux couronnes» et les
deux figures de proues, celle de la barque royale, coiffées de l’atef muni d’uraei. Dans la tombe
d’Imiseba (TT 65, XXe dynastie, règne de Ramsès IX), est figurée une belle représentation de la
barque processionnelle d’Amon. Dans le protocole divin associé à cette scène, nous lisons à deux
reprises que le dieu est «Amon-Rê roi des dieux, le pur-de-face (?) 87, qui réside dans Manou (Jmn-
R¢ nswt nÚrw ¢bw Ì“wty Ìry-jb M“nw)» 88. (graphies: ��� ��

�
���� et ��� ��

���
�
��).

82 MH IV, pl. 229 col. 10 -11.
83 AnLex 79.0868; KRITA II, p.374; également E.
GRAEFE, Wortfamilie bj“, 1971, p. 124-125.
84 P. VERNUS, BSEG 19, 1995, p. 72-77 et 83-84;
pour la différence entre signe divinatoire imprévu

(omen) ou sollicité, cf. G. POSENER, ZÄS 90, 1963,
p. 98-102. Sur les valeurs du terme bj“t, cf. en outre
Fr. LACOMBE-UNAL, BIFAO 100, 2000, p. 371-381.
85 The Festival Procession of Opet, RILT 1,

OIP 112, 1994, pl. 14 et note a p. 5.

86 Ibid., pl. 16 et p. 6.
87 Pour ¢bw, cf. Wb I, 175, 4-20, ou «la pureté de

face», en tant que nom de barque?
88 LD III, 235; KRI VI 547.9-10; 547.13.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

381

Dans l’hymne à Amon-Rê consigné sur le P. Chester Beatty IV, le terme Ì“wty est sans
doute une désignation de l’acrostole à tête de bélier de la barque du dieu:

�
������

�
�� � �

�
�����

�
��
�
�

������������ ��
�
���
�
�
�
� � ����

�
� ��

mrwt.f nswt nÚrw ≈nty jpt-swt jw Ì“wty Ì“t.f ‡fywt jw ¢n≈ m-¢.w

 Son désir (c’est d’être? 89) le roi-des-dieux dans Karnak 90; les deux protomes (?) de sa face
(litt. la face de sa face = l’acrostole de sa proue 91) sont majestueux. La vie vient d’eux 92.

Comme le montre encore ce dernier exemple, un faisceau d’indices inciterait à voir dans
certaines mentions de la Ì“wty, essentiellement au sein de la documentation thébaine, une
référence au visage de bélier porteur d’uraeus, l’acrostole de la barque cérémonielle d’Amon.
En admettant que Ì“wty renvoie à une entité duelle, on pourrait supposer que la désignation
‡f(yt) Ì“wty (voir ci-dessus) s’applique parfois directement à la barque processionnelle du
dieu, barque «à deux faces de béliers» (référence à ses acrostoles), selon une hypothèse
proposée par K. Sethe 93.

La face de bélier, figure de proue de la barque sacrée qu’on mène en procession, serait
en quelque sorte investie de la prérogative divine de l’octroi des «signes» (bj“yt) en faveur du
roi. La tête de bélier à l’avant de la barque n’est pas simplement décorative: il s’agit surtout
de l’un des visages d’Amon, la face sacrée dont les mouvements (interprêtés lors des processions
des barques) expriment les volontés du dieu (voir ci-après). Au cours du Nouvel Empire,
la tête de bélier sacré d’Amon en vient à incarner, ou du moins à évoquer, le dieu 94.
Les pieux-égides criocéphales sont là pour baliser par la présence du dieu différentes activités 95.
La tête-acrostole, et non pas la barque tout entière, peut aussi devenir elle-même l’objet de la
dévotion des particuliers: c’est le cas de la figure de proue hiéracocéphale de la barque de
Khonsou-dans-Thèbes-Neferhotep, figurée sur une stèle de la XIXe dynastie 96.

Visage et oracle

Ces données demandent à être replacées dans le contexte général des procédures
divinatoires. Le vocabulaire utilisé dans ce cadre nous montre que le visage-Ìr divin est
vecteur des volontés. Cette importance oraculaire de la face divine, sur laquelle nous ne

89 Selon la proposition de A. H. GARDINER, HPBM III,
p. 32; mrwt.f, écrit en rouge, fait fonction de titre
pour la phrase qui suit.
90 Sur la désignation «Maître des dieux», en

regard avec la barque oraculaire d’Amon, voir
J.-M. KRUCHTEN, dans Religion und Philosophie im
alten Ägypten, (Fest. Derchain), OLA 39, 1991,
p. 179-187.

91 Cf. KRI V, 218.16-17 (= MH IV, pl. 231.33-34).
92 A. GARDINER, HPBM III, P. Chester Beatty IV,
recto VIII. 9-10; pl. 15 et p. 32. A. BARUCQ

et Fr. DAUMAS, Hymnes et prières, p. 242.
93 K. SETHE, Amun un die Acht Urgötter von
Hermopolis, APAW, 1929, p. 23 «widderköpfig an
beiden Enden».
94 W. SPIEGELBERG, ZÄS 62, 1927, p. 23-27.

95 B. VAN DE WALLE, «Le pieu sacré d’Amon»,
Archiv Orientalni 20, (Hommages Lexa), 1952,
p. 111-135. Cf. Chr. CHADEFAUD, Les statues porte-
enseignes de l’Égypte ancienne, 1982, p. 147.
96 J. \ERN√, Egyptian Stelae in the Bankes
Collection, nº 8.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

382

reviendrons pas ici en détail, a déjà bien été soulignée 97. Rappelons que dès la XVIIIe dynastie,
les litanies triomphales attestées sur les monuments royaux connaissent une séquence évoquant
la prise de possession symbolique des quatre points cardinaux, et l’octroi de la domination
universelle en faveur du roi. Cette formule adopte la construction suivante 98: dj.j Ìr.j r +
point cardinal + bj“y.j n.k «je veux tourner mon visage (vers le sud, le nord, l’est, ou l’ouest),
je veux faire un «prodige» pour toi» 99. Dans ce cas aussi, il faut remarquer que l’omen (non
sollicité) passe par la médiation du visage divin. Il s’agit ici d’une métaphore, certes, mais on
peut supposer une configuration rituelle ou du moins un prototype, qui, en l’occurrence,
nous échappe. Dans le cadre des textes liés directement aux processions des barques ou des
effigies cultuelles, ces indications de mouvements du visage divin prennent un sens pratique.
Par exemple sur un fragment de la Chapelle rouge d’Hatchepsout consignant une intervention
divine d’Amon en faveur de la reine lors d’une procession de barques, le dieu «baissa son
visage vers la gauche en faisant un signe prodigieux très intensément (s≈d.n.f Ìr.f r j“btt Ìr
bj“yt ¢“t wrt)» 100. Ce signe prodigué par le visage divin demande à être compris comme
l’évocation d’un mouvement de la barque processionnelle, porteuse de la statue cultuelle.
Nous noterons que l’implication du visage divin dans les rites oraculaires est révélé tant par
le vocabulaire de la consultation divinatoire que par les indications décrivant le déplacement
des barques. Nous trouvons ainsi à diverses reprises le syntagme rdj Ìr «tourner son visage
vers», c’est-à-dire «diriger son regard vers», «s’intéresser à», «se préoccuper de», entre
autres nuances relatives à un choix délibéré, venant souvent d’un supérieur vis-à-vis d’un
inférieur (d’où le sens de «ordonner» que peut prendre rdj Ìr). Le champ d’emploi de
l’expression révèle ainsi tout autant des nuances métaphoriques («prêter attention à») qu’un
sens matériel lié à l’orientation («se tourner vers»), notions pouvant d’ailleurs s’associer,
précisément en ce qui concerne la description des mouvements des statues divines. C’est le
cas, par exemple, dans le décret oraculaire d’Hérihor, où il est dit qu’Amon «tourne son
visage» (rdj Ìr) 101 vers Karnak. Il est intéressant de relever que ce vocabulaire d’orientation
est d’usage aussi à propos d’un bateau rentrant au pays (dans l’histoire d’Ounamon), et dont
on dit que «son visage (sa proue) est (dirigée) vers l’Égypte» 102. Sur la statue de Platon
(JE 38033), les expressions «[tu as tourné] ton visage vers moi en apportant toutes les
félicités à quatre reprises» et «il a tourné son visage vers moi» signalent les directives
oraculaires d’Amon en faveur de son fidèle, probablement au cours d’une procession liée aux
rites de Djêmé 103. On peut citer également un exemple fameux: dans la stèle de Bentrech, la
statue du dieu signifie l’acquiescement de la divinité en «tournant son visage» (rdj Ìr r) 104.

97 D. MEEKS, Le Temps de la Réflexion 7, 1986,
p. 179; J. QUAEGEBEUR, dans Oracles et prophéties
dans l’Antiquité, 1997, p. 31.
98 Cf. B. MATHIEU, RdE 45, 1994, p. 139-154.
99 E. GRAEFE, Untersuchungen zur Wortfamilie bj“,
1971, p. 122-125; I. SHIRUN-GRUMACH, Offenbarung,
Orakel, und Königsnovelle, ÄAT 24, 1993, p. 21-22.
Voir Urk. IV, 1656.5-1657.5 (première attestation de
la formule sur la stèle du «temple funéraire»
d’Amenhotep III), cf. KRI I 26.10-27.4; KRI II, 162.13;

KRI V, 97.5-13; KRI V, 110.8; KRI V, 219.15-220.4;
KRI V, 280.1.
100 P. LACAU et H. CHEVRIER, Une chapelle d’Hatshep-
sout, p. 98; M. GITTON, BIFAO 74, 1974, p. 66-68.
Sur ce texte souvent commenté, cf. notamment
J. ASSMANN, Ägypten. Theologie und Frömmigkeit,
1984, p. 225-227; M. RÖMER, GöttMisz 99, 1987,
p. 31-34 et Gottes-und Priester-Herreschaft, ÄAT 21,
1994, p. 478.
101 KRI VI, 709.15-16; Temple of Khonsou, II,

pl. 132, l.13; RÖMER, Gottes-und Priester-Herreschaft,
p. 233.
102 A.H. GARDINER, LES, 65.6-7.
103 Voir l’étude de L. COULON,«Quand Amon parle
à Platon (La statue Caire JE 38033)», à paraître dans
la Revue d’égyptologie.
104 KRI II, 286.1; cf. G. LEFEBVRE, Romans et contes,
p. 229.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

383

Dans les procédures proprement oraculaires, c’est-à-dire construites sur le mode d’une
consultation (question / réponse), le «visage» et la «tête» jouent un rôle de premier plan.
Au sein d’expressions idiomatiques, ces termes sont en effet ceux du vocabulaire de l’oracle 105.
Le verbe hn(n) «s’avancer», «incliner» (par ex. la tête), est le terme qui évoque la réponse
favorable de l’oracle: ce geste correspond à celui de la statue ou de la barque du dieu que les
prêtres portent en procession. La réponse négative est illustrée par n¢y n-Ì“ «aller en arrière» qui
traduit sans doute le recul de l’effigie divine. L’expression signifiant la réponse favorable (hn) est à
mettre en rapport avec n¢y m-Ìr «aller en avant», antonyme de n¢y n-Ì“, qui est appliqué parfois à
la marche de la procession 106, et qui sert également de substitut à hn 107. Dans le contexte de
l’oracle, ces mouvements caractéristiques, signifiant l’assentiment ou la réprobation du dieu, se
produisaient certainement lorsque la procession était à l’arrêt et que les documents portant les
questions étaient posés devant (m-b“Ì) la divinité 108. Il faut aussi tenir compte du fait que des
«oracles» imprévus peuvent survenir: dans ce cas, ce type de manifestation échappe à la procé-
dure question / réponse, mais ne témoigne pas moins de la volonté divine. À ce sujet, il est sans
doute préférable de garder le sens de «signes prodigieux», ou d’omen, et de réserver la dénomina-
tion d’«oracle» aux procédures à formulation linguistique précise, orale ou écrite 109.

Il s’agit donc de reconnaître qu’au sein de procédures divinatoires, le visage du dieu –
c’est-à-dire matériellement celui de sa statue, ou de l’acrostole de sa barque – est le vecteur
des opinions divines. Cette cristallisation autour de la face divine des vertus oraculaires est
particulièrement nette dans le cadre thébain, où «le visage d’Amon», entité oraculaire et liée
à l’aspect criocéphale du dieu manifesté entre autres par les acrostoles de ses barques, prend
une certaine importance 110.

Voir «la face» du dieu

La vision du visage divin est en Égypte un thème qu’on rencontre souvent, autant dans
les textes rituels que dans le vocabulaire de la prière 111. Si, dans le premier cas, la vision du
visage du dieu peut correspondre précisément à des moments de visibilité de l’image divine

105 Pour ce qui suit, voir J. \ERN√, BIFAO 30 /1,
1931, p. 491-496; BIFAO 35, 1935, p. 56 -57;
BIFAO 41, 1942, p. 23-24; dans A Saite Oracle,
p. 44-45. Voir également A.G. MCDOWELL, Juridic-
tion in the Workmen’s Community of Deir el-Medîna,
1990, spécialement p. 109.
106 Voir notamment R. PARKER, A Saite Oracle,
p. 7-8, pl. 2 col. a «(…) avancer (n¢y m-Ìr.f) sur le
sol d’argent…»; voir également, R. A.CAMINOS,
Chronicle of Prince Osorkon, AnOr 37, 1958, § 52
f, p. 36-37; sur ce passage, G. POSENER, ZÄS 98,
1963, p. 102 n. (11); voir M. RÖMER, Gottes-und
Priester Herrschaft, ÄAT 21, 1994, § 232 p. 229
(renvoyant aux différentes attestations). Par
exemple: S. SAUNERON, Les fêtes religieuses d’Esna,
1962, p. 332-333 n. (d): (Esna III, nº 197.13, p. 10)
«faire apparaître solennellement en procession

Khnoum-le-bon-protecteur; se rendre (n¢y m-Ìr.f)
à Pi-néter».
107 J.- M. KRUCHTEN, Le grand texte oraculaire de
Djéhoutymosé, MRE 5, 1986, p. 105 n. (4), p. 108;
Ph. COLLOMBERT, RdE 46, 1995, p. 68 n. (w) (avec
bibliographie).
108 J.-M. KRUCHTEN, op. cit, p. 108.
109 P. VERNUS, BSEG 19, 1995, p. 83.
110 Voir à ce sujet W. SPIEGELBERG, ZÄS 62, 1927,
p. 23-27; sur les différentes données attestées par
l’onomastique, et liées au «visage de proue» du dieu
(par exemple Ns-p“-Ìr-n-t“-Ì“t (PN I, 175.12) «Celui-
qui-appartient-au-visage-de-la-proue», «Celui-de-
l’acrostole», cf. M. THIRION, RdE 36, 1985, p. 135;
J.-M. KRUCHTEN, Les annales des prêtres de Karnak,
OLA 32, 1989, p. 302; M. DEWACHTER, RdE 35, 1984,
p. 93; F. SILVANO, EVO 5, 1982, p. 19-23. Une

prêtresse du «visage d’Amon» est mentionnée dans
le décret oraculaire de Menkheperrê (Temple of
Khonsou, II, pl. 134.4, et D. MEEKS, Le Temps de la
Réflexion 7, 1986, p. 179). Sur «Le visage d’Amon»
entité divine attestée à Siwa, voir F. COLIN, dans
Egyptian Religion. The Last Thousand Years (Studies
Quaegebeur), OLA 84, 1998, p. 337-338.
111 À ce sujet, D. VAN DER PLAS, ««Voir» Dieu;
quelques observations au sujet des sens dans le culte
et la dévotion de l’Égypte ancienne», BSFE 115,
1989, p. 4-35; G. POSENER, «La piété personnelle
avant l’âge amarnien», RdE 27, 1975, p. 195-210;
J. ASSMANN, «Ocular Desire in a Time of Darkness.
Urban Festivals and Divine Visibility in Ancient
Egypt», dans Ocular Desire. Sehnsucht des Auges,
Yearbook for Religious Anthropology, A.R.E. AGUS

et J. ASSMANN éd., 1994, p. 13-29.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

384

(lors du culte journalier, lors des processions), dans le langage métaphorique de la prière,
voir le visage – et le plus souvent le «visage parfait» – du dieu, témoigne d’un appel à la
bienveillance de la divinité invoquée. Parallèlement à ces données, plusieurs attestations
nous font part du souhait consistant voir la «face» Ì“wt / Ì“wty du dieu. Les exemples
suivants s’échelonnent de la XVIIIe à la XXe dynastie.

– Naissance divine d’Hatchepsout, relief de Deir el-Bahari (XVIIIe dynastie) 112:

sp‡ pw m““ Ì“wt.k (�����) ≈nm.n.k Ìmt.j m “≈w.k

(…) C’est noble de voir ta face, lorsque tu t’es uni à Ma Majesté en ta qualité-akh.

Cette phrase est prononcée par la reine Ahmès s’unissant au dieu, sous l’apparence du
roi Thoutmosis Ier. Il s’agit visiblement d’un jeu de mots pseudo-étymologique annonçant le
futur nom de la reine Hatchepsout («Celle-qui-est-en-avant-des-précieuses»).

– Chant de musiciennes dans la tombe de Djéserkarêseneb (TT 38) (XVIIIe dynastie, règne
de Thoutmosis IV) 113:

hrw nfr jw s≈“.tw nfrw [Jmn m] nƒm-jb Ìn¢ rdjt j“w q“n pt n Ì“wt.k (�����) Únw (Ìr) dƒ jb.w r
m““.sn

Un jour parfait! On commémore la perfection [d’Amon] (en) joie, et en faisant une prière à tes
faces jusqu’à la hauteur du ciel, chacun disant: notre désir est de les voir.

Le terme Ì“wt est ici considéré comme un pluriel (comme l’indique le pronom sn qui y
renvoie).

– Bassin du musée de Turin, consacré à Hathor (Gebelein; fin XVIIIe dynastie) 114:

Ìtp-dj-[nsw] Îwt-Îr [...] Ìr m““ Ì“wty (�����) n k“n nbt pr T“mjt

Offrande-qu’accorde-(le roi) (à) Hathor […] à voir la face, pour le ka de la maîtresse de maison
Tamit.

Nous noterons que l’un des deux visages hathoriques sculptés sur le bord du bassin
prend place précisément entre les mots m““ et Ì“wty.

112 Urk. IV, 221.2-3; NAVILLE, Deir el Bahari II,
pl. XLVIII.
113 N. DE GARIS DAVIES, Scenes from some Theban
Tombs, PTT IV, 1963, pl. VI.

114 L. HABACHI, Tavole d’offerta, are e bacili da
libagione n. 22001-22067, Catalogo del Museo Egizio
di Torino, 1977, p. 58.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

385

– Coudée votive de Sennefer consacrée à Ptah (Deir al-Médîna, fin XVIIIe dynastie) 115:

dj.f ¢Ì¢ nfr Ìr dg“( m““) Ì“wtt.f (
��
��)

Puisse-t-il (= Ptah) accorder une existence parfaite à voir sa face.

– Fragment du tombeau de Méryméry du musée de Leyde (Memphis, XVIIIe dynastie; règne
d’Amenhotep III?) 116:

Ìtp-dj-nswt Jmn-R¢ nswt nÚrw dj.f ¢Ì¢ “w Ìr m““ Ì“wty (����) Ìr sm‡ k“.f r¢-nb

Offrande que donne le roi à Amon-Rê maître des dieux; qu’il accorde une existence durable
à voir la face, et à suivre son ka quotidiennement.

– Base de l’autel d’Amenhotep (Memphis, XVIIIe dynastie) 117:

dj.f ¢Ì¢ nfr Ìr m““ Ì“wt.f (�� ����) r¢-nb

Puisse-t-il (= Ptah) accorder une durée de vie parfaite à voir sa face chaque jour.

– Coudée votive en pierre d’Amenhotep du musée de Florence (Memphis XVIIIe dynastie;
même personnage que le précédent) 118:

dj.f ¢Ì¢ nfr Ìr m““ Ì“wt.f (�� ����) r¢-nb

Puisse-t-il accorder (= Ptah) une existence parfaite à voir sa face quotidiennement.

– Groupe statuaire de Satmout du musée de Vienne (fin XVIIIe dynastie) 119:

dj.f m““ nfrw.f m ßrt-hrw (n) r¢-nb Ìr m““ Ì“wt.f (��
�
� � �)

Qu’il accorde de voir ses perfections quotidiennement, et de contempler sa face.

– Inscription de la tombe d’Amenhotep dit «Houy» (TT 40, XVIIIe dynastie, Amenhotep IV-
Toutankhamon) 120:

jj.n.j ≈r.k r m““ Ì“wt.k (�����) r dg“yt nfrw.k

Je suis venu auprès de toi pour voir ta face et contempler tes perfections.

115 B. BRUYÈRE, Rapport sur les fouilles de Deir El
Médineh (1928), FIFAO VI.2, 1929, p. 57 (3) et
pl. VIII.
116 BOESER, Beschreibung, IV, 1911, pl. 18 l.3;
tombe perdue: cf. G.T. MARTIN, The Hidden Tombs
of Memphis, 1991, p. 200.

117 Urk. IV, 1804.8; PETRIE, Memphis I, pl. XVIII.
118 Urk. IV, 1809.9; G. BAGNANI, Aegyptus 14, 1934,
fig. 5, p. 42; A. SCHLOTT-SCHWAB, Die Ausmasse
Ägyptens nach altägyptischen Texten, AÄT 3, 1981,
p. 55-56; cf. R. LEPSIUS, Die alt-aegyptische Elle und
ihre Einthelung, 1865, pl. II b (Florence nº 3).

119 E. ROGGE, Statuen des Neuen Reiches und der
dritten Zwischenzeit, CAA Wien/6, 1990, ÄS 5047
9/12 col. 31.
120 N. DE GARIS DAVIES et A.H. GARDINER, The Tomb
of Huy, ThTS 4, 1926, pl. 21 et p. 30.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

386

– Incantation figurant dans le P. BM EA 10059 (fin XVIIIe dynastie) 121:

t“ m “≈t n n“(y)n Ì“wt Jmn (
�
��
�
��� �
�
��) Jmn-R¢ nb.j (...122) dj.k m““ Ì“y (?) n n“y.k

Ì“wt (
�
���
� � �
�����) ≈ft wbn.sn

Le pays est (comme) en saison d’inondation à cause des faces d’Amon. Amon-Rê mon seigneur
(…) puisses-tu faire que (je?) voie l’éclat de tes faces à leur (= les images de Rê) lever.

Cette incantation destinée à «voir l’image de Rê» évoque visiblement la sortie
processionnelle de l’image d’Amon, c’est-à-dire de sa barque, lors de la fête d’Opet;
l’incantation suivante (nº 62) débute par la mention «j’aime les faces d’Amon (mr.j n“(y)n
Ì“wt n Jmn)» 123. Vu le contexte, le pluriel en usage ici tend à montrer que ces «faces» sont
bien les figures de proue et de poupe de la barque divine.

– Inscription du grand prêtre d’Amon Bakenkhonsou (sous Ramsès II, XIXe dynastie) 124:

jw.j m wƒÌ r ≈pr j“wt m-≈nw pr-Jmn Ìr [...] [jrty.j Ìr] dg“ Ì“wty.f (����)

J’ai vécu depuis mon enfance jusqu’à ma vieillesse dans le temple d’Amon […] mes yeux (étant)
à voir sa face (puisse-t-il m’accorder une existence parfaite de 110 ans).

– Temple reposoir de Séthy II à Karnak (XIXe dynastie); le prince Séthy-Merenptah s’adressant
au dieu Khonsou-dans-Thèbes-Neferhotep 125:

sq“.k ¢Ì¢.j m nfr r jrj.j [...] Ìr m““ Ì“wt.k (������)

Puisses-tu (= Khonsou) prolonger ma vie dans de bonnes conditions, de sorte que je passe
(ma vie) à voir ta face.

Dans la réponse du dieu figure l’extrait que nous avons vu ci-dessus (5). Au souhait
formulé par le prince de voir la face-Ì“wt de Khonsou, répond le don des «prodiges de la
face-Ì“wty». Cette mise en parallèle plaide pour une équivalence, du moins une assonance,
entre les deux termes.

– Inscription du grand prêtre d’Amon Romê-Roy sur le VIIIe pylône de Karnak (XIXe dynastie,
règne de Séthy II) 126:

dj.k n.j ¢Ì¢ q“ Ìr rmn s‡m.k jrt.j Ìr m““ Ì“wty.k (
�
�����) m ßrt-hrw

Puisses-tu m’accorder une longue durée de vie à porter ta statue, mes yeux voyant ta face quotidiennement.

121 Chr. LEITZ, Magical and Medical Papyri of the
New Kingdom, HPBM VII, 1999, p. 82 (XVI.4).
122 Le passage que j’omets de citer ici pose des
problèmes; cf. LEITZ, op. cit., n. 298 p. 82.
123 Chr. LEITZ, Magical and Medical Papyri of the
New Kingdom, HPBM VII, 1999, p. 82 (XVI.5);

cf. W. WRESZINSKI, Der Londoner Medizinischen
Papyrus, Leipzig, 1912, p. 210-211 (nº 63).
124 M. PLANTIKOW-MÜNSTER, «Die Inschriften des
B“k-n-≈nsw in München», ZÄS 95, 1969, p. 117-135.
125 KRI IV, p. 259.10; H. CHEVRIER, É. DRIOTON,
op. cit., p. 46.

126  KRI IV, 288.2; G. LEFEBVRE, Inscriptions
concernant les Grands prêtres d’Amon Romê-Roy
et Amenhotep, Paris, 1929, p. 32 (16, 4), et p. 34
(inscription commémorative du VIIIe pylône).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

387

– Statue de Romê-Roy (CG nº 42185) 127:

jnk Ìm.k m“¢ Ìsy.k ≈wy.k tp-t“ sm‡.j tw m bw-m“¢ kÌkÌ.j m pr.k ßr Ìswt.k jrty.j Ìr m““ Ì“wty.k ( )

Je fus ton serviteur véritable, ton favori que tu as protégé sur terre; je t’ai suivi en vérité;
j’ai vieilli dans ta demeure sous tes faveurs, mes yeux voyant ta face.

– Stèle de Neferrenpet (datée d’époque saïte par l’éditeur, mais sans doute ramesside) 128:

dj.f ¢n≈ wƒ“ snb Ìswt m-¢ j“w nfr jrty Ìr Ì“wty (��� ��)

Puisse-t-il accorder (= Ptah) vie, prospérité, santé et faveur, ainsi que vieil âge parfait, les yeux
(étant) sur la (= sa) face.

La graphie de Ì“wty est ici remarquable, comme le relève J. Berlandini: le déterminatif
montre deux oiseaux ba, la tête surmontée du disque solaire. Cette image reproduit visiblement
le couple des oiseaux ba associés à Ptah, et surmontant l’avant de sa barque processionnelle 129.

– Stèle de Mit Rahineh consacrée au dieu Reshef (XIXe ou XXe dynastie) 130:

dj.j j“w n p“(y).f Ìr nfr sÌtp.j nfrw.f 131 jw (.j) snb.k(wj) 132 ¢wy.(j) Ìr dw“.k jrty.i [Ìr?] m““
Ì“wt.k (������)

(…) Je veux faire une prière iaou à son visage parfait; je veux apaiser sa perfection étant en
bonne santé, mes deux bras te priant, et mes deux yeux voyant ta face (…).

– Relief du temple de Khonsou à Karnak (XXe dynastie). Hérihor encense la barque
d’Amon 133:

dj.k ¢Ì¢ q“ Ìr m““ Ì“wty.k (���) j“wt nfrt m njwt.k W“st

Puisses-tu accorder une longue durée de vie à voir ta face, et une vieillesse parfaite dans ta ville
de Thèbes.

Certains exemples rassemblés ci-dessus laissent entrevoir la possibilité que ce désir de
voir la «face-Ì“wt(y)» du dieu signifie que l’on souhaite contempler sa barque, dans laquelle
l’image cultuelle est cachée habituellement dans une cabine-naos, mais dont l’acrostole
proéminente est porteuse d’une image manifestant la divinité. Dans quelques cas, il semble

127 KRI IV, 129.8; LEFEBVRE, op. cit., p. 5, et n. (e)
p. 6.
128 G. BOTTI et P. ROMANELLI, Le sculture del Museo
Gregoriano Egizio, 1951, p. 83 nº 133 l.3. pl. 64.
Cf. J. BERLANDINI, dans Memphis et ses nécropoles
au Nouvel Empire, p. 27, et RdE 46, 1995, p. 34,
n. 197.

129 J. BERLANDINI, RdE 46, 1995, p. 34 fig. 4.
130 Cette stèle (Memphis 2792) est signalée
comme étant disparue. A.R. SCHULMAN, dans Studies
in Ancient Egypt, the Aegean and the Sudan (Essays
in honor of Dows Dunham), 1981, p. 158-159 et fig.
1 (qui corrige notablement W.J. FULCO, The Canaanite
God Re‡ep, AOS, 1976, p. 8-9, fig. 1 p. 10);

cf. I. CORNELIUS, The Iconography of the Canaanite
Gods Reshef and Ba’al, OBO 140, 1994, p. 37.
131 A. Schulman comprend sÌtp.wj nfrw.f «his
beauty comforts me».
132 Ou alors jw snb.k, «May you heal!» comme le
traduit Schulman.
133 KRI VI, 706.8; Temple of Khonsou, II, pl. 185.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

388

134 Urk. IV, 1921.4.
135 J. ASSMANN, Sonnenhymnen in thebanischen
Gräbern, 1983, p. 7, texte a col. 3-4. Voir également
les parallèles suivants: ibid., texte 29 (10-11), p. 40
et texte 117 (7-8), p. 163.
136 Ainsi les offrandes de bovidés sont destinées à
être sur l’autel «à ta face, n Ì“wt.k” (on attendrait la
locution n-Ì“t.k «devant toi»), A. MARIETTE, Abydos
I, 1869, pl. 53; cf. R. DAVID, A Guide to Religious
Ritual at Abydos, 1981, p. 112; Wb III 28.16.
137 A. MORET, Le rituel du culte divin journalier,
1902, p. 108 (X, 9), et p. 109, au sein du chapitre

du «dévoilement du visage (wn-Ìr) de Rê dans
Héliopolis…». Pour ce passage, cf. le parallèle
suivant: A.H. GARDINER, HPBM III, pl. 56, p. Chester
Beatty nº IX, 5º 14.4.
138 A. et A. BRACK, Das Grab des Haremhab,
ArchVer 35, 1980, texte 6 p. 27.
139 Cf. P. GRANDET, Le papyrus Harris I, vol.3,
BiEtud 129, p. 114.
140 W. ERICHSEN, Papyrus Harris, p. 5 (5.2);
P. GRANDET, op. cit., p. 288 et n. 100.
141 W. ERICHSEN, op. cit., p. 33 (28.10) (P. GRANDET,
op. cit., p. 262); W. ERICHSEN, Papyrus Harris, p. 55

(49.7) (P. GRANDET, op. cit., p. 289); W. ERICHSEN,
op. cit., p. 67 (58.4) (P. GRANDET, op. cit., p. 305:
«j’ai fait pour lui des cérémonies d’offrande et des
fêtes du calendrier afin d’apaiser sa face à tout
moment»; W. ERICHSEN, op. cit., (78.1) (P. GRANDET,
op. cit., p. 338) «je les (= les biens apportés en
tributs) ai donnés à l’Ennéade des Seigneurs de ce
pays, pour apaiser la face-Ì“wty de chacun de ceux-
ci à l’aube».
142 Wb III, 28.16 (temple de Séthy Ier à Abydos,
salle C).

que Ì“wt soit considéré comme un pluriel: les Ì“wt du dieu seraient donc les figures de
proue et de poupe de sa barque. La même explication convient dans les cas où Ì“wty est
traité comme un vrai duel. Mais il est difficile de déterminer dans quelle mesure l’ensemble
de ces attestations témoigne réellement du souhait de contempler la barque processionnelle
lors de ses moments de visibilité. Sans doute, dans plusieurs formules trop concises pour être
interprétées en ce sens, le désir de voir la Ì“wt(y) du dieu revient à souhaiter contempler une
face divine conçue comme puissante, donc protectrice, porteuse des uraei, signe de pouvoir.

La «face divine» honorée et invoquée

D’autres mentions de la face-divine Ì“wt(y) sont connues au sein de formulations diffé-
rentes, dans lesquelles il ne s’agit plus de «voir» cette face, mais de l’honorer. Il peut s’agir
de la face-Ì“wty du roi, porteuse de l’uraeus (comme le montre dans l’attestation suivante
assez explicitement la graphie ���� ���): «ils (= le peuple) rendent hommage à sa face à chaque
instant» 134. C’est aussi la face divine qu’on invoque, comme dans cet hymne solaire
(XIXe dynastie): «Puisses-tu accorder que mon corps demeure en jubilation envers ta face
chaque jour» (dj.k rwƒ Ì¢wj.i m hnw n Ì“wty.k m ßrt-hrw nt r¢-nb) 135. Notons aussi que la
graphie Ì“wt semble n’être parfois qu’une variante graphique de Ì“t 136.

Dans le rituel du culte divin journalier, il est consigné qu’on fait une offrande d’huile-
mƒt pour la face-Ì“wty (������) du dieu Amon-Rê 137, ce qui nous montre que l’emploi de ce
terme remplace ici celui de la face-Ì“t, partie du corps divin qui reçoit traditionnellement
cette onction. Dans la tombe d’Horemheb (TT 78), il est dit qu’on offre «encens, huile,
bœuf [pour satisfaire?] les faces d’Amon (n“ Ì“wt nt Jmn) 138. Dans le P. Harris I, plusieurs
attestations de la face-Ì“wty (��

�
���� et variantes) 139 montrent que celle-ci est l’objet

d’offrandes (de fleurs) 140, et qu’elle est destinée à être «apaisée» 141. Ce n’est que rarement
que le terme Ì“wt est utilisé en parallèle direct à Ìr dans le vocabulaire de l’offrande. C’est
par exemple le cas à Abydos, où on joue du sistre «à ton visage» (n-Ìr.k) et on agite le collier
ménat «à ta face» (n Ì“wt.k) 142.

Nous retiendrons aussi une scène du temple de Ramsès III à Médinet Habou, montrant
la barque processionnelle d’Amon à la rencontre de laquelle s’avance la barque royale, que

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

389

143 Plutôt que sm‡.j.
144 Pour sm‡(w) «statue, image cultuelle», cf.
Wb IV, 291.9; AnLex 77.3878; 78.3834; 29.2779;
plusieurs attestations nous montrent que ce terme
désigne parfois explicitement l’image cultuelle qui
prend place sur la barque processionnelle, cf. Wb IV,
291.10, et spécialement les graphies du mot

suit le roi. Dans le discours du roi accompagnant cette représentation liturgique, nous lisons
l’extrait suivant:

�
��
������
�
�
���
�
�	
�
���
�
��
�����
��
�
���


���
�
�� �
�
���


�
��������
����


�

��
��

��
�����

�
�
�	
�

ms.j sm‡w nÚrw nÚryt r Ìtp m-ßnw Ìwt-¢“t.k jry.j sm‡ 143 r-Ì“t Ì“wt.k sßkrw m ¢“t nb ‡ps r
‡ms.k tnw ≈¢¢.k

(…) J’ai fabriqué les images cultuelles 144 des dieux et des déesses, pour reposer à l’intérieur de
ton Palais. J’ai fait une image cultuelle à l’avant de ta face (litt.), ornée de toutes sortes
de pierres précieuses, afin de te suivre lors de chacune de tes apparitions (…) 145.

Au regard de l’image comme du contexte, on pourrait supposer que le terme Ì“wt
renvoie ici à la proue de la barque, voire, par métonymie, à la barque processionnelle
elle-même.

Dans l’hymne à Amon du P. Leyden I 350, la Ì“wty du dieu est mentionnée dans un
contexte particulier:

���
�
� �������

�
� ���� ���������

�
�
�
����

�
�������� ��

�
 �������

�
�

��� ��������
�
� ��������

�
�����

nb “Ìwt jdbw n≈bw s“w jpw(t) nbt (Ìr-)t“y.f dnjt Ì“t nwÌ r-km.f pÌwy Ìnbw.f t“ r-ƒr.f m
Ì“wty.f

Le Seigneur des champs, des rives et des terres; à lui appartient tout ce qui est arpenté, (sur) son
cadastre. Du début de la corde jusqu’à ce qu’il arrive au bout, il a délimité 146 la terre entière
avec sa face 147.

déterminées par une barque, par exemple
A. CALVERLEY, The Temple of King Sethos I, IV,
pl. 53 a; MARIETTE, Abydos II, pl. 2.c, et CHAMPOLLION,
ND I, 889 (exemples cités par le Wb.). Cette valeur
précise conviendrait bien ici.
145 MH IV, pl. 231 (33-34); KRI V, 217.13-16, 218.1.
146 Wb III, 12-13; D. MEEKS, Le grand texte de

donations au temple d’Edfou, BiEtud 59, 1972, p. 19.
Sur l’arpentage, cf. G. JÉQUIER, BIFAO 19, 1922,
p. 214 - 218.
147 J. ZANDEE, De Hymnen aan Amon van Papyrus
Leiden I 350, Brill, Leiden, 1948, pl. III.9; B. MATHIEU,
RdE 48, 1997, p. 143.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


YOURI VOLOKHINE

390

Dans ce passage, il est manifeste que le terme Ì“wty fait écho à la mention précédente
«du début (Ì“t) de la corde d’arpentage» 148. Reste à comprendre ce que signifie pratiquement
l’expression «délimiter (…) avec la face». On connaît les figurations des rouleaux de cordes
d’arpentages. Dans plusieurs scènes peintes dans les tombes thébaines est figurée la mesure
des champs, au moyen d’une longue corde dont l’extrémité se termine par une tête de
bélier 149. On retrouve cette iconographie dans la statuaire: plusieurs statues de la
XVIIIe dynastie montrent des prêtres arpenteurs agenouillés, et tenant devant eux un imposant
rouleau de cordes dont le sommet est coiffé habituellement par une tête de bélier, arborant
l’uraeus 150. On avait considéré, à la suite de Barguet 151, que cette tête appartenait à Khnoum-
Chou, dont le rôle de patron de la mesure des champs est connu par ailleurs. Mais E. Graefe
a démontré qu’Amon-Rê devait bien être considéré comme patron de l’arpentage 152 (comme
sur la statue d’Amenemhat-Sourer en arpenteur (CG nº 42128), où le rouleau d’arpentage est
accompagné d’une légende mentionnant «Amon-Rê, maître des prémices (nb Ì“t-j≈t) 153»).
La présence de la tête de bélier sur les rouleaux d’arpenteurs renvoie donc aux mesures des
champs des domaines d’Amon, à Thèbes, ou ailleurs, comme par exemple à Abydos (statue
d’arpenteur de Paeninheret, CG nº 711). On en tirera la conclusion suivante: le terme Ì“wty
dont il est question dans l’hymne à Amon, désigne l’égide criocéphale porteuse de l’uraeus
fixée à l’extrémité du rouleau.

La «face» et le visage du dieu: conclusion

L’importance du visage des dieux dans les conceptions religieuses est pleinement exprimée
par le thème du visage «parfait». Rappelons rapidement que ce visage «parfait» (nfr-Ìr)
prend différents degrés de significations, selon le contexte 154. Concrètement, le dieu au
visage «parfait» est celui qui arbore les insignes du pouvoir, les couronnes, les coiffes. C’est
le visage richement paré de la statue cultuelle 155. Au niveau métaphorique, dans le vocabulaire
de la prière, la «perfection» du visage divin est un signe de la divinité bienveillante, et consacre
les valeurs faciales du dieu, la vision et l’écoute des hommes 156. En tant qu’épithète divine,
nfr-Ìr entre dans le protocole de nombreuses divinités, essentiellement Ptah 157 avant le

148 Cette recherche d’allitération est soulignée par
A. BARUCQ et Fr. DAUMAS, Hymnes et prières, p. 218,
n. (bb).
149 L. BORCHARDT, «Statuen von Feldmesserrn»,
ZÄS 42, 1905, p. 70-72.
150 Par exemple: Caire CG 711 (Paeninheret),
L. BORCHARDT, Statuen und Statuetten, 3, 1930, p. 49
et pl. 131; ZÄS 42, 1905, p. 72; Caire 42128
(Amenemhat-sourer), G. LEGRAIN, Statues et
Statuettes, I, pl. LXXVII et p. 80-81; Louvre E 11057
(Senenmou), P. BARGUET, «Une statuette de
Senemout Patron des Arpenteurs», ChronEg XXVIII,
1953, p. 23-27. Voir également la stèle publiée par

E. GRAEFE, ChronEg XLVIII, 1973, p. 36-46, fig.1-2
(collection Graefe), sur laquelle le rouleau de la corde
d’arpentage est surmonté par une tête de bélier,
portant un uraeus couronné d’un disque solaire logé
dans une paire de cornes. Voir aussi S. SAUNERON,
Villes et légendes d'Égypte, BiÉtud 90, 1983, p. 70.
151 P. BARGUET, ChronEg XXVIII, 1953, p. 223-227.
152 E. GRAEFE, «Amun-Re, «Patron der
Feldmesser»», ChronEg XLVIII, 1973, p. 36-46.
153 Ì“t-j≈t, cf. Wb III, 21.8; E. GRAEFE, ChronEg
XLVIII, 1973, p. 42.
154 J. ZANDEE, Der Amunhymnus des Papyrus
Leiden I 344, vol. 3, Leyde, 1992, p. 1032-1037.

155 Cf. J. ASSMANN, Liturgische Lieder an den
Sonnengott, MÄS 19, 1969, p. 172-173.
156 W. SPIEGELBERG, ZÄS 53, 1917, p. 115; H. KEES,
ZÄS 67, 1931, p. 58-59; Ph. GERMOND, BSEG 4,
1980; p. 39-43; J. QUAEGEBEUR, LÄ IV, 1982, col.
456-457; G. WAGNER et J. QUAEGEBEUR, BIFAO 73,
1973, p. 41-60; D. MEEKS, dans Le Temps de la
Réflexion 7, 1986, p. 179.
157 M. SANDMAN-HOLMBERG, The God Ptah, Lund,
1946, p. 108 -111; J. BERLANDINI, RdE 46, 1995,
p. 31-37.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


UNE DÉSIGNATION DE LA «FACE DIVINE»

391

Nouvel Empire, puis se généralise. Au côté d’autres désignations «esthétiques», l’épithète
nfr-Ìr montre cette véritable polysémie du visage divin, un signe vers lequel l’homme s’oriente.

Nous pouvons à présent résumer ce qui constitue la spécificité de la «face-Ì“wt(y)» par
rapport au concept du «visage-Ìr» divin. Certes, la face-Ì“wt(y), porteuse des attributs du
pouvoir positionnés sur le front de la divinité (couronnes, uraei), apparaît également comme
une manifestation de la présence divine. Elle est porteuse d’attributs régaliens, à l’instar du
«visage-parfait» de la divinité. En revanche, il se trouve que cette face-Ì“wt(y) est
occasionnellement, mais concrètement, mise en relation avec les faces-protomes (le plus
souvent zoomorphes) des barques processionnelles, dont il n’est pas nécessaire de souligner
l’importance dans la vie religieuse. Un jeu conscient unit et rapproche la proue-Ì“t au «front»
divin, porteur de l’uraeus et des couronnes (Ì“(w)t(y)), manifestant le dieu dans toute sa
puissance. Les graphies et la grammaire des inscriptions concernées révèlent parfois une
entité considérée comme plurielle, ou duelle, qu’il s’agit sans doute de comprendre comme
proue et poupe, protomes divins, objets de la piété impliqués dans les procédures de type
divinatoire. Ces données offrent à la face-Ì“wt sa spécificité au sein du discours sur le visage
et la face des dieux.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 101 (2001), p. 369-391    Youri Volokhine
Une désignation de la «face divine» [haout, haouty].
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



