
MINISTÈRE DE L'ÉDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN 
DE L’INSTITUT FRANÇAIS
D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

© Institut français d’archéologie orientale - Le Caire

BIFAO 99 (2000), p. 63-72

Michèle Broze

Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la
cosmogonie de Neith à Esna.

Conditions d’utilisation

L’utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise à une autorisation préalable de l’éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l’éditeur (Ifao).

Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Dernières publications

9782724711400      Islam and Fraternity: Impact and Prospects of
the Abu Dhabi Declaration

   Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younès (éd.), Alessandro Ferrari
(éd.)

9782724710922      Athribis X    Sandra Lippert
9782724710939      Bagawat    Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960      Le décret de Saïs    Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915      Tebtynis VII    Nikos Litinas
9782724711257      Médecine et environnement dans l'Alexandrie
médiévale

   Jean-Charles Ducène

9782724711295      Guide de l'Égypte prédynastique    Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant
9782724711363      Bulletin archéologique des Écoles françaises à
l'étranger (BAEFE) 

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               1 / 1

http://www.tcpdf.org


63

Les sept propos de Méthyer
Structure narrative et théorie du savoir

dans la cosmogonie de Neith à Esna

Michèle BROZE

L
E RÉCIT cosmogonique rattaché à l’institution de la fête du 13 Epiphi à Esna 1 est a

priori une narration linéaire, présentant les étapes de la création dans un ordre
chronologique. Pourtant, quelques incohérences apparentes attirent l’attention.
La plus troublante, comme Sauneron l’avait déjà constaté, est la double création
de la lumière, d’abord par la déesse Neith (§ 4), ensuite par le dieu solaire,

même si cette dernière n’est pas relatée dans un énoncé du narrateur, mais annoncée par la
déesse au paragraphe 8. Ce type de contradictions internes pourrait amener à poser que
l’auteur a assemblé diverses conceptions sans chercher à les organiser dans une logique. Ce
serait toutefois oublier que la pratique du mythe n’implique pas l’usage du principe de non-
contradiction, et que la cohérence d’un texte peut reposer sur l’agencement formel autant
que sur le contenu.

Pour tenter de clarifier le fonctionnement du texte, je me limiterai ici à deux aspects
formels qui se sont révélés complémentaires: l’utilisation des formes narratives et l’organisation
des sept propos de la déesse. Si ces derniers sont attestés depuis les Textes des Sarcophages,
l’analyse montrera comment l’auteur a réaménagé les données traditionnelles de la culture
égyptienne en se fondant sur des concepts exploités par la philosophie grecque et le judaïsme
hellénisé.

À certaines restrictions près, le choix des formes narratives dépend de la volonté de
l’auteur, qui hiérarchise ses énoncés comme il l’entend. À côté de formes continuatives, de
perfectifs ou de propositions non verbales, l’auteur de la «Cosmogonie d’Esna» utilise à
plusieurs reprises la forme ©Ì©.n sƒm.n.f, qui, sur le plan pragmatique, peut placer l’énoncé à

Chercheuse qualifiée du FNRS. J’ai consacré
un semestre à lire la «cosmogonie de Neith» du
temple d’Esna avec les auditeurs du cours de ptolé-
maïque à Egyptologica. Je tiens à remercier ici

Monique et Roger Cosyns, Martine Henrard et Jean-
Marie Mellery pour leur coopération et leurs
suggestions. Cette étude doit également beaucoup
aux discussions amicales que Philippe Derchain et

Françoise Labrique ont tenues avec moi.
11111 Esna III, nº 206. Traduction dans Esna V,

p. 253 -271. Les paragraphes auxquels je renvoie
ici sont ceux d’Esna III.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MICHÈLE BROZE

64

l’avant-plan 2. Il recourt trois fois à la forme ƒd.jn.f, qui confère à l’énoncé une solennité
particulière 3, et une fois à la forme «infinitif pw jr.n.f».

La forme ©Ì©.n sƒm.n.f revient huit fois dans le texte 4. Une neuvième occurrence est
possible, mais demanderait une correction du texte, ce qui est inutile. Au paragraphe 12
(206, 7), l’émergence du dieu solaire est ainsi énoncée: ©Ì©.n ntr pn m rƒw… Sauneron proposait
de restituer un verbe, ou de comprendre: «Ce dieu jaillit (surgit, se dressa) des humeurs,
etc. 5». Le choix de la forme nominale, qui donne un sens excellent sans correction, me semble
préférable 6. On notera d’emblée que les huit autres formes n’ont jamais le dieu solaire comme
sujet. Neith en est six fois sujet, les trente dieux qu’elle a créés le sont à deux reprises.

Tableau 1. RÉPARTITION DES OCCURRENCES ET LEUR CONTEXTE

VERBE SUJET CONTEXTE

§ 5 ©Ì©.n ƒd.n.s ƒd Neith énoncé du premier propos:
la butte est évoquée.

§ 6 ©Ì©.n b“q.n.s b“q Neith création de l’Égypte B“qt

§ 8 ©Ì©.n ƒd.n.s ƒd Neith énoncé du troisième propos:
la déesse propose aux trente dieux
de s’installer sur la butte.

§ 9 ©Ì©.n ƒd.sn ƒd les trente dieux les Trente formulent une première
fois leur ignorance (r≈ nié).

§ 11 ©Ì©.n ƒd.n nÚrw ƒd les trente dieux les Trente formulent une seconde
fois leur ignorance (≈m.n) et
deviennent les Huit (≈mn).

§ 18 ©Ì©.n jr.n.s jr Neith la déesse change de forme: Ahet.

§ 19 ©Ì©.n jr.n.s jr Neith la déesse voyage pendant quatre
mois.

§ 20 ©Ì©.n wÌm.n.s wÌm Neith la déesse change de forme:
Oureret.

22222 La forme marque en effet une nouvelle étape
dans la narration. L’auteur choisit de donner à l’action
ainsi relatée un impact particulier sur le déroulement
de son récit.

33333 Voir J. WINAND, Études de néo-égyptien 1. La
morphologie verbale, Liège, 1992, p. 190-191 et M.
BROZE, Mythe et roman en Égypte ancienne. Les
aventures d’Horus et Seth dans le Papyrus Chester

Beatty I, OLA 76, Louvain, 1996, p. 181-187.
44444 On notera que l’on trouve la forme 7 fois avec

un sujet pronominal et une seule fois avec un sujet
nominal, au paragraphe 11. L’auteur utilise une fois
©Ì©.n sƒm.f (§ 9), avec un sujet pronominal. Il est
illusoire, avec si peu de références, de tirer ici des
conclusions sur les principes de répartitions des deux
formes. Pour une analyse de la situation dans les

textes de la XXIe dynastie, cf. J. WINAND, Morpho-
logie, p. 180-184.

55555 Esna V, p. 262.
66666 Cette proposition relate un événement crucial,

puisqu’il s’agit de la naissance du dieu solaire. Sans
la correction, le sens s’intègre mieux à la logique de
la narration (voir infra).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES SEPT PROPOS DE MÉTHYER

65

On note d’abord que les deux formes assumées par les Trente conjuguent toutes deux le
verbe ƒd, et que le contenu des paroles introduites est similaire, même si le verbe qu’ils
emploient pour spécifier leur ignorance est différent. Or, seule la seconde formulation leur
permet de devenir les Huit, par jeu de mots (≈m.n/≈mn). Je reviendrai sur ce point plus loin.
Ces deux formes rapportées aux Trente permettent également d’organiser en deux groupes
parallèles de trois actions les occurrences dont la déesse est sujet. La symétrie va plus loin:
chaque ensemble comprend deux actions similaires qui encadrent une action isolée: dans le
premier groupe, la création de l’Égypte B“qt est au milieu de la production de deux propos
créateurs, dans le second, un voyage sépare deux métamorphoses de la déesse, en sa forme
Ahet et en sa forme Oureret.

Les deux déclarations d’ignorance formulées par les Trente sont à leur tour coupées par
un moment essentiel de la narration: à la demande des dieux, la déesse formule ce qui va
advenir. La forme utilisée pour introduire ce propos, qui est le cinquième, est Ìms pw jr.n “ht
Ìr m“Ú… ƒd.s: «Ahet se mit à concevoir ce qui allait advenir, en disant…» (suit l’annonce de
la naissance du soleil). La pensée de la déesse, associée à la parole, provoque une réalisation
immédiate, comme l’auteur l’avait déjà précisé au paragraphe 6 (206, 2), lors de la création
de l’Égypte: «or, tout ce que son cœur conçoit (m“Ú) se réalise aussitôt 7.» La narration,
toutefois, avant de passer à l’émergence du soleil, revient un moment aux Trente et à leur
transformation en Ogdoade.

Entre les deux déclarations d’ignorance des Trente se trouve encore le quatrième propos,
introduit par la forme ƒd.jn.f qui confère à l’énoncé une solennité particulière. Deux propos
de la déesse scindent donc les deux discours des dieux. Au milieu des deux Úsw se trouve la
mention de la huitième heure, qui verra l’arrivée du soleil. On le voit, l’organisation des
formes narratives marquées 8 permet de mettre en évidence, par le jeu des symétries, un
pivot central autour duquel la narration se structure, et qui semble bien être la huitième
heure, heure de naissance du soleil:

NEITH: trois fois ©Ì©.n sƒm.n.f, où la forme centrale coupe deux actes similaires.
LES TRENTE: ©Ì©.n ƒd.n.sn

PROPOS DE NEITH: ƒd.jn.f
HUITIÈME HEURE (énoncé du narrateur)

PROPOS DE NEITH: infinitif pw jr.n.f
LES TRENTE: ©Ì©.n ƒd.n.sn
NEITH: trois fois ©Ì©.n sƒm.n.f, où la forme centrale coupe deux actes similaires.

77777 Cette simultanéité entre la pensée/parole de la
déesse et sa réalisation m’encourage à ne pas
corriger par l’adjonction d’un verbe la proposition
qui décrit la naissance du soleil. En effet, cela
instaurerait un décalage entre la formulation

du cinquième propos et sa réalisation.
88888 Soit par la hiérarchisation des énoncés (les

formes ©Ì©.n sƒm.n.f), soit par le statut donné à l’énon-
ciation (ƒd.jn.f ), soit par l’emploi d’une forme narra-
tive unique dans le texte (infinitif + pw jr.n.f ).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MICHÈLE BROZE

66

Avant de passer à l’organisation des propos, il convient de reprendre les trois emplois de
la forme ƒd.jn.f relevés dans le texte:
§ 9: ƒd.jn Nt: formulation du quatrième propos;
§ 18: ƒd.jn.nÚrw: les dieux définissent la fonction de MÌt-Wrt par l’origine de son nom;
§ 21: ƒd.jn R©: le dieu solaire institue la fête en l’honneur de sa mère. C’est la seule parole

du dieu rapportée dans le texte.

Les deux derniers énoncés introduits par ƒd.jn.f ont une valeur étiologique qui suffit à
expliquer l’usage de la forme. En effet, ils se réfèrent à des éléments qui, pour le narrataire,
ont une valeur de vérité dans le réel: le nom de Mehet-Ouret existe et la fête de Neith tout
autant. Les paroles rapportées au paragraphe 18 et au paragraphe 21 sont consacrées à la
déesse, dont les dieux déterminent la fonction de support pour le soleil et dont Rê instaure
la fête. La présence de la forme dans l’introduction du quatrième propos de la déesse est à
première vue plus troublante. On peut en effet se demander pourquoi, par exemple, le
cinquième propos, qui réalise la naissance du soleil, n’est pas gratifié d’une telle introduction.
En analysant le quatrième propos au sein du groupe des sept propos, on constate qu’il
assume une place centrale dans la narration, et que son contenu est essentiel pour comprendre
le rôle de la déesse dans la cosmogenèse.

Le tableau ci-contre montre comment les sept propos de la déesse structurent la narration.

L’isolement du quatrième propos permet de mettre en évidence une structure narrative
similaire: la déesse s’exprime, la réalisation de sa parole est constatée. Ensuite, elle propose
de gagner la butte, d’une part aux trente dieux qu’elle vient de créer, d’autre part au dieu
solaire. On notera que la création des Trente, contrairement à celle du soleil, n’est pas
rapportée au discours direct et ne constitue donc pas un Úsw proprement dit, même si Neith
les crée en paroles (§ 7: «elle avait créé trente dieux en prononçant leur nom un par un»).
Une homologie, pourtant, est établie entre les Trente et Rê: le même verbe, dm, est utilisé à
leur sujet pour décrire l’activité de la déesse. Pour le dieu solaire, ce verbe est inséré dans le
septième propos («Je prononcerai ton nom pour ta ville»). En ce qui concerne les Trente,
cette précision est donnée après coup, dans un énoncé du narrateur, quand le soleil est déjà
né et que la création des dieux et des hommes est déjà réalisée: «Ces dieux antérieurs
reposent dans leur cabine. Ils furent exprimés quand cette déesse les concevait» (dm.sn ≈ft
m“Ú sn nÚrt tn, § 14 9).

Sur le plan narratif, le quatrième propos sépare deux phases de la cosmogenèse:
l’apparition de la butte et celle du soleil, manifestés dans le visible par la parole de la déesse.
Or, la teneur de ce propos le différencie des autres, qui se déploient trois à trois de manière
parallèle autour de lui: il s’agit en effet d’une description de la manière de produire un
propos créateur, une parole performative. La forme utilisée le marque également, puisqu’il

99999 Le verbe est écrit uniquement avec le couteau. Comme on le verra, cette graphie est peut-être intentionnelle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES SEPT PROPOS DE MÉTHYER

67

Tableau 2. LES SEPT PROPOS DE LA DÉESSE

A. La butte primordiale et les 30 dieux

1er propos: § 5 (206.2): l’émergence de la butte est envisagée.
©Ì©.n ƒd.n.s: «si cet endroit était un sol émergeant du Noun, que je m’installe sur lui!»

2e propos: §5 (206.2): la butte existe et est qualifiée.
ƒd.s: «La saveur est douce sur cette butte».

3e propos: § 8 (206.4): les Trente sont invités à gagner la butte avec la déesse.
©Ì©.n ƒd.n.s n msw.s: «“Allons, élevons-nous en cet endroit en guise de terre pour nous y
poser et chasser la fatigue. Nous allons voguer vers ce lieu. C’est Esna et Sais, la terre
émergée du Noun, cette butte agréable sur laquelle nous allons nous installer.” Elle avait
posé une terre au milieu du Noun rien qu’en la nommant “tertre élevé”.»

4e propos: la huitième heure: §9 (206.5)
ƒd.jn Nt: «“Je vais vous faire savoir ce qui va venir à l’existence. Allons, dénom-
brons quatre propos akh, clarifions ce qui est dans nos ventres, formulons ce qui
est sur nos bouches et nous connaîtrons tout cela (?) aujourd’hui.” Ils firent tout
ce qu’elle disait et la huitième heure survint en un instant.»

B. Les trente qui deviennent huit et le dieu solaire

5e propos: § 10: la naissance du soleil est envisagée.
Ìms pw jr.n “ht Ìr m“Ú ƒd.s: «Ahet se mit à méditer ce qui allait se produire en disant…» (annonce de
la naissance du soleil, définition de sa fonction démiurgique et de sa fonction royale).

6e propos: § 13: le soleil existe et est qualifié.
«Sa mère Ahet criait, élevant la voix: “viens à moi …”» (création par le rire et les larmes,
naissance d’Apophis et de Thot).

7e propos: §17: le soleil est invité à gagner la butte avec la déesse.
Nt ƒd.s n s“.s: «“Viens avec moi à Esna, c’est Saïs, ce sol au milieu du Noun. Je prononcerai
ton nom pour ta ville. Sans fin, on entendra ton nom chaque jour…”.»

est introduit par un ƒd.jn.f, qui donne à l’énoncé un caractère solennel. La différenciation
butte/soleil est ainsi coupée, séparée, par la définition du logos démiurgique.

L’organisation de sept éléments en deux groupes de trois séparés par une unité n’est à
ma connaissance pas attestée pour les sept propos de la déesse tels qu’ils nous sont connus
ailleurs. Un tel agencement évoque l’ordre des planètes dit chaldéen, où le soleil occupe la
place centrale tandis que les six autres planètes se répartissent par trois autour de lui, ordre
adopté depuis Hipparque, et qui remplace l’ordre classique de Platon, où le soleil est en

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MICHÈLE BROZE

68

deuxième position 10. La référence à l’ordre des planètes ne suffit cependant pas à clarifier la
cosmogonie d’Esna. C’est chez Philon d’Alexandrie que se trouve le parallèle le plus
intéressant, lié à la création par la parole. En effet, Philon développe de manière originale un
concept cosmologique et épistémologique central dans sa pensée, celui de logos tomeus, un
logos tranchant, aiguisé comme un couteau, instrument démiurgique de Dieu, créant et
organisant le monde en le divisant en parts égales. Dans la symbolique sacrée, le logos tomeus
s’appréhende par le chandelier à sept branches, où il est la branche du milieu, séparant les
six autres branches en deux groupes de trois. Il structure de la même manière la création du
monde, organisant l’heptaméron, et la cosmologie, puisque, dans l’ordre des planètes, il est
le soleil situé au milieu. Dans l’anthropologie, l’âme est composée de trois parties, divisées
en deux par le logos tranchant, un logos qui tout en divisant, assure la cohésion, puisqu’il
demeure entre ce qu’il a séparé. C’est lui encore qui sépare et lie les deux aspect de Dieu, le
kurios et le theos, représentant respectivement la fonction de roi et celle de créateur, sans
attenter à son unité et à son unicité. Ce logos-glaive tranchant eut une destinée spectaculaire.
On le retrouve particulièrement dans l’Apocalypse de Jean: ejk toù stovmato" aujtoù     rJomfaiva
divstomo" ojxei`a ejkporeuomevnh, «de sa bouche sortait un glaive aiguisé à double tran-
chant 11» . On le retrouve également, sous les traits du Christ, dans l’Enseignement de
Silvanos: «Frappe en toi-même afin que le logos t’ouvre. Car c’est lui le roi de la foi et le
glaive aiguisé (tshfe etthm) 12.» L’assonance entre le tomeus du grec et le thm du copte
dut ravir le traducteur ou l’auteur du traité de Nag Hammadi. Elle n’a peut-être pas échappé
non plus au prêtre qui rédigea le texte d’Esna. Il est possible en effet que l’utilisation du
verbe dm, «prononcer», établisse un jeu avec le concept philonien 13. En effet, dm signifie
également «aiguiser, rendre tranchant», le terme survivant en copte dans ce sens, comme
nous venons de le voir 14. L’égyptien dispose donc d’un terme unique, qui peut couvrir à lui
seul ce que recouvre l’expression de Philon, logos tomeus.

Le modèle démiurgique de la parole performative, commun à l’Égypte et au judaïsme,
peut expliquer un intérêt réciproque des théologiens égyptiens et des grands penseurs du
judaïsme hellénisé. De même, la double fonction du dieu de Philon et du dieu solaire, à la

1010101010 Voir BOUCHÉ-LECLERCQ, L’astrologie grecque,
Paris, 1889, p. 106 -110. Dans la République,
toutefois, le soleil occupe la place centrale. Cette
contradiction est longuement commentée par
Proclus. Sur ce point, cf. Ph. SECONDS, «Philosophie
et astronomie chez Proclus», dans Proclus et son
influence, Zürich, 1987, p. 159 -177.
1111111111 Le terme divstomo" fait jeu de mot avec
tomeuv", même s’il n’y a entre les deux aucun rapport
étymologique. Le Pseudo-Paul, en Hébreux 4, 12,
rend le jeu manifeste: «le logos de Dieu est plus
tranchant (tomwvtero") que tout glaive à double tran-
chant (divstomon)».
1212121212 NH VII, IV, 117, 10-11.

1313131313 Le verbe, comme je l’ai dit, est écrit au paragra-
phe 14 uniquement avec le couteau. Mais peut-être

aura-t-on de la peine à admettre un jeu graphique qui
se fonderait sur une référence à un concept déve-
loppé en grec par un penseur du judaïsme hellénisé.
Le copte, pourtant, semble bien jouer sur les termes
dans les deux langues, comme l’illustre le passage
de l’enseignement de Silvanos. La cosmogonie
d’Esna semble innover également en relatant la
naissance d’Apophis, et en rapportant l’imperfection
du cosmos au démiurge et à sa mère, une concep-
tion fondamentalement gnostique (à ce sujet, voir
mon article «Aphrodite, Hathor, Eve, Marie et
Barbélo: à propos du langage mythique des écrits
de Nag Hammadi», Kernos 7, 1994, p. 47-57). On
notera encore que l’émergence du concept de logos
tranchant dans la pensée de Philon demeure
énigmatique: il ne s’explique entièrement ni par le

judaïsme, ni par la philosophie grecque. Sur ce point,
voir M. BROZE, B. DECHARNEUX,«Le logos tomeus de
Philon d’Alexandrie: origine et diffusion d’un concept
cosmologique» à paraître dans Qu’est-ce qu’un dieu
grec?, A. Petit (éd.), Bruxelles, Clermont-Ferrand.
1414141414 Le sens n’est pas seulement «être pointu,

percer», ou «rendre aigu, perçant». Il s’applique
aussi au tranchant du glaive. En copte, il sert à
traduire le verbe grec ajkonavw, aiguiser (voir Crum
twm 413a), et s’utilise pour qualifier le glaive à
double tranchant (voir notamment Proverbe 5-4, où
il traduit hjkonhmevnon: «elle est plus coupante
qu’un glaive à double tranchant», à propos du danger
que constitue la femme). Le grec ojxu", souvent tra-
duit par une forme de twm, signifie lui aussi pointu
ou aiguisé (voir LSJ: «of a point or an edge»).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES SEPT PROPOS DE MÉTHYER

69

fois créateurs et souverains constitue un autre point de rencontre. Ces deux aspects sont
d’ailleurs présents dans le texte d’Esna, puisqu’ils sont définis par Neith dans le cinquième
propos. Il n’y a guère de raison de supposer ici un emprunt: il s’agit plus vraisemblablement
d’une rencontre d’idées. L’organisation de la narration autour d’un pivot, selon une structure
trois-unité-trois, elle, ne peut être le fruit du hasard. On trouve chez Plutarque une conception
similaire de la division de l’impair: ejn de; tẁ/ perittẁ/ to; aujto; paqovnti mevson ajei; perivesti
th`" nemhvsew" movrion: «dans l’impair, après la même opération (la division), il subsiste
toujours de la division une portion médiane 15.» Cela explique le caractère fécond, générateur
de l’impair, qui est défini comme mâle, alors que le pair laisse de la division un espace à
prendre, ce qui le rapproche de la féminité. Ce sont toutefois les spéculations de Philon qui
offrent le parallèle le plus strict, par l’usage du nombre sept et par la valeur cosmologique et
épistémologique de l’élément médian.

Pour comprendre cette fonction épistémologique du quatrième propos à Esna, il faut
revenir au contexte de son énonciation.

Au sein même du passage où est énoncé le quatrième propos se produit un curieux jeu
de répétition qui institue bien davantage qu’une simple structuration de la narration et
clarifie le sens du modèle mythique mis en œuvre, donnant au récit d’Esna une originalité
incontestable. Comme le montre le tableau 1, les deux formes assumées par les Trente
séparent en deux groupes parallèles de trois les six formes assumées par la déesse: la production
de deux propos encadre la création de l’Égypte dans la première partie, deux changements
de forme encadrent un voyage de quatre mois dans la seconde. Au milieu des deux formes
centrales rapportées aux Trente se situent le quatrième et le cinquième propos. Le passage
constitue une unité, par la forme et le fond: le verbe conjugué au ©Ì©.n sƒm.n.f est dans les
deux cas ƒd, et les déclarations ainsi introduites concernent toutes deux l’ignorance des
Trente. On y trouve deux propos créateurs et deux références au chiffre huit (§ 9-11):

• ©Ì©.n ƒd.sn: «Ils (les Trente) dirent à la grande et puissante: “Toi qui nous as mis au
monde, toi dont nous sortons, veux-tu formuler pour nous ce qui n’existe pas. Représente-toi
que ceci (? la butte) est unique, et nous, nous ne savons pas (n r≈.n) ce qui va advenir”»;

• ƒd.jn Nt (4e propos): «Neith déclara: “Je vais vous faire savoir ce qui va advenir.
Allons, dénombrons quatre propos akh, clarifions ce qui est dans nos ventres, formulons ce
qui est sur nos bouches et nous connaîtrons tout cela aujourd’hui.” Ils firent tout ce qu’elle
disait, et la huitième heure survint, en un instant»;

• Ìms pw jr.n ”ht Ìr m“Ú nty r ≈pr ƒd.s (5e propos): «Neith se mit à concevoir ce qui
allait advenir, en disant: “Un dieu vénérable va venir à l’existence aujourd’hui. À peine
ouvrira-t-il les yeux que surviendra la lumière, à peine les fermera-t-il que surviendra l’obscurité.
Les hommes naîtront des larmes de ses yeux, les dieux de la salive de ses lèvres.”» (La déesse
prédit la révolte contre Rê, définit la fonction royale de son fils et livre son nom: Khepri-
Atoum-Rê);

1515151515 Sur l’E de Delphes (388 A).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MICHÈLE BROZE

70

• ©Ì©.n ƒd.n nÚrw: «Les dieux dirent: “Tu dénombres ce en quoi nous sommes ignorants,
afin que nous l’entendions 16.” Et Huit advint comme nom de ces dieux, et il advint comme
nom de cette ville.»

Les dieux, on l’a vu, formulent ici à deux reprises leur ignorance. C’est une récurrence,
puisqu’ils commentent ainsi leur propre naissance: «Salut à toi, Dame des dieux, notre
mère, celle qui nous a fait venir à l’existence: tu as fait nos noms alors que nous en étions
ignorants (nn r≈.n) 17.» On notera que la fonction maternelle est déjà mise en relation avec
une fonction d’instructrice, qui fait passer de l’ignorance à la connaissance, un thème central,
comme on le constatera bientôt. Dans le passage qui nous occupe, les termes utilisés sont
différents. Seule la seconde formulation se révèle efficace, performative. Avec r≈ nié, les
Trente demeurent ce qu’ils sont, avec ≈m.n, ils deviennent ce qu’ils doivent être: les
Khemenou, qui accueillent le dieu solaire. Entre-temps, la déesse, dans le quatrième propos,
leur explique ce qu’est un propos performatif, et en réalise un sous leurs yeux, celui qui
précisément fait advenir le dieu solaire. La petite phrase énigmatique: «Ils firent tout ce
qu’elle disait, et la huitième heure survint, en un instant» perd un peu de son opacité.
Réaliser le programme du quatrième propos, c’est, pour la déesse, commencer par prononcer
le cinquième, et, pour les Trente, s’essayer eux aussi à un propos efficace, parallèle à celui de
la déesse, puisqu’ils ne font que commenter ce qu’elle dit, mais en utilisant un langage
adéquat. Huitième heure, et changement des Trente en Huit sont concomitants à la naissance
du soleil, comme le précise la phrase suivante: ©Ì©.n nÚr pn m rƒw pr m Ì©w.s rdj.n.s m-ßnw
n ßt n swÌt tn, «Ce dieu surgit des humeurs issues d’elle-même, qu’elle avait placées à
l’intérieur de la coquille de cet œuf.»

Le jeu réalisé entre le huit et le verbe ≈m est en réalité connu déjà par les Textes des
Pyramides et les Textes des Sarcophages, dans un contexte de renaissance osirienne et de
vengeance du père par le fils. Il s’agit toutefois du huitième jour, non de la huitième heure.
Le parallèle le plus marquant vient des Aventures d’Horus et Seth dans le papyrus Chester
Beatty I. À deux reprises, l’assemblée des dieux (qui sont trente également) refuse de trancher
dans l’ignorance (m ≈m.n: 2, 5 et 14, 9). Or, dans un contexte proche, l’auteur précise que le
tribunal siège depuis quatre-vingts ans (2, 13 et 13, 2). Ces deux mentions de l’an 80 se
trouvent dans des adresses à la déesse Neith. Cependant, dans ces adresses elles-mêmes, c’est
r≈ nié qui est utilisé 18. Le thème de l’ignorance, dans les Textes des Pyramides et les Textes
des Sarcophages, semble secondaire, alors que dans les Aventures et à Esna, il est essentiel. Il
existe pourtant une différence fondamentale, qui illustre comment l’auteur d’Esna sait user
de la tradition tout en l’aménageant selon ses propres fins. En effet, dans les Aventures
d’Horus et Seth, si l’assemblée des dieux reconnaît constamment son ignorance, elle trouve
la réponse en dehors d’elle-même, auprès d’Osiris. Comme le collège d’Esna, ils s’adressent

1616161616 Jp.Ú ≈m.n m nn sƒm.n: les dieux reprennent le
terme de la déesse dans le quatrième propos: jp.n
“≈ 4: «dénombrons quatre propos efficaces».

1717171717 Paragraphe 7.
1818181818 Voir M. BROZE, op. cit. n. 4, p. 247.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


LES SEPT PROPOS DE MÉTHYER

71

(notamment) à Neith pour résoudre leur problème, qui est de trouver qui est le roi. La
réponse de Neith aux Trente d’Esna est différente de celle qu’obtient l’assemblée des
Aventures: il s’agit ici de chercher en soi-même, de faire émerger la réponse de l’intérieur de
soi, et non de recevoir une connaissance extérieure. Neith, dans son quatrième propos,
enseigne une méthode pour résoudre son ignorance, non un contenu. C’est une forme de
maïeutique qu’elle propose, un instrument épistémologique, qu’elle illustre par le cinquième
propos.

Le terme de maïeutique, que j’utilise explicitement comme une référence à la méthode
socratique, s’applique aussi dans son sens propre, puisque la déesse se définit comme mère
du soleil. Sur le plan mythique, le schème maternel sert à faire passer dans le visible une
réalité existant dans l’invisible 19. Le texte d’Esna précise d’ailleurs au moment de la nais-
sance du soleil: «C’est Rê: il s’était caché dans le Noun en ce sien nom d’Amon l’Ancien»
(§ 12). De même, la parole performative de la déesse ne crée pas de rien, mais fait émerger ce
qui est en soi. En reformulant leur ignorance de manière adéquate, les Trente réussissent à
appliquer la méthode. Ce qu’ils découvrent, et la manière dont ils le découvrent, ne manquent
pas de troubler: dans une structure dialoguée, les Trente font un premier pas: ils reconnaissent
qu’ils ne savent pas. Le maître (en l’occurrence la maîtresse) leur enseigne que la solution est
de trouver en soi la connaissance, et les disciples, après cette leçon sur la maïeutique,
expérimentent en découvrant leur nature propre, en proposant une définition plus adéquate
de leur état. De «Je sais que je ne sais rien» à la réminiscence… La solution au trouble des
Trente est pourtant bien égyptienne: pas de bruit de mots, ni de raisonnements
philosophiques, mais un terme qui, comme le dit le seizième traité du corpus hermétique
contient la puissance de la chose: ≈m.n.

Que l’on admette ou non l’interprétation platonisante du texte, on doit constater que le
quatrième propos, le propos pivot, propose une théorie de la connaissance. Que la parole
magique soit à l’intérieur de soi, dans le ventre, n’est certes pas une innovation par rapport à
la tradition, mais cette conception est ici posée comme la réponse à un aveu d’ignorance et
une invitation à chercher en soi. Il faut encore préciser que cette épistémologie n’est pas
utilisée ici pour elle-même. En effet, elle est réaménagée au sein d’une narration mythique
pour servir d’instrument cosmogonique, là où le schème de l’accouchement maternel rejoint
celui de l’accès au savoir.

Mère et instructrice: comment s’étonner que Neith soit hermaphrodite 20? Comme le
logos tomeus de Philon, le logos de la déesse est instrument de connaissance et instrument de
création, dans le sens où il porte au visible ce qui est invisible, en assurant la division et
l’organisation du réel. En ce sens, la déesse est bien productrice de lumière.

 «Mère des mères et père des pères», la déesse est à la fois principe et début, elle est
ajrchv et prẁton e[rgon, sans qui la situation initiale, la non-existence, se perpétuerait sans

1919191919 Sur ce point, voir mon étude, «Père des pères
et mère des mères: la déesse Neith et la création du
dieu-roi», dans Le paradigme de la filiation, J. GAYON,

J.-J. WUNENBURGER (éd.), Paris, 1995, p. 349-360.

2020202020 Hermaphrodite au sens où elle réunit la fonc-
tion d’Hermès et d’Aphrodite-mère. Sur cette

bifonctionnalité, voir les remarques éclairantes de
M. TARDIEU, Trois mythes gnostiques, Paris, 1974,
p. 116.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


MICHÈLE BROZE

72

fin. Comme la Sophia gnostique, elle fait émerger la lumière, enfante le démiurge, qui à son
tour créera la temporalité cyclique, ici en premier lieu l’alternance jour/nuit.

Cette interprétation permet peut-être de clarifier la question posée par Sauneron: pourquoi
deux créations de la lumière, une première fois par la déesse, une seconde par le dieu solaire.
Ce dernier, en effet, ouvre et ferme les yeux, ce qui institue le cycle journalier, qui est solaire.
En se jetant au cou de sa mère (§ 13), il institue le cycle annuel, qui est solaire. La déesse, au
début de la narration, fait bien étinceler son regard pour produire la lumière, mais rien
n’indique qu’elle crée l’alternance du jour et de la nuit.

Cependant, les Trente, une fois venus à l’existence, déclarent: wƒ©.t (n).n “nt kkw, jr.t (n).n
t“ (...) wp.t (n).n grÌ r hrw. Le texte est difficile et ne se comprend guère sans restituer les trois
prépositions n, comme l’a suggéré Sauneron. Si les trois formes suffixales sont des perfectifs, la
déesse a déjà créé le jour et la nuit, ce qui, d’après ses dires, comme on l’a vu, est la tâche du
dieu solaire. Si au contraire on comprend les trois formes comme des prospectifs de souhait, la
difficulté peut être levée. On objectera que Neith a déjà créé la butte, et que, par conséquent,
les Trente n’ont plus à la souhaiter. Pourtant, rien n’indique que les dieux le savent, et un
commentaire du narrateur permet peut-être de soutenir cette hypothèse. Après que la déesse a
engagé les Trente à gagner la butte, le texte ajoute: w©Ì.n.s t“ m Ìry-jb Nww jr.n.s rn.f m q“yt.
Les sƒm.n.f ne peuvent ici être de simples continutatifs «… et elle plaça une terre au milieu de
Noun et lui donna le nom de “haute terre”». En effet, ce serait en contradiction avec l’activité
de la déesse, qui crée en nommant, et ne donne pas un nom a posteriori à ce qu’elle vient de
créer. En outre, nous savons que la butte est déjà créée. Il me semble préférable de comprendre
«elle avait placé une terre au sein du Noun rien qu’en faisant son nom de “haute terre”», par
quoi le narrateur rappelle cet événement. Pourquoi, si ce n’est pour spéficier que ce souhait des
Trente est déjà réalisé? De fait, les dieux l’interpellent aussitôt: «Puisses-tu nous dévoiler ce qui
n’existe pas. mÚ sw w© représente-toi qu’il (le sol) est seul.» Après avoir défini le fonctionnement
du propos créateur, Neith annonce la naissance du soleil et l’alternance du jour et de la nuit, qui
se réalise immédiatement par l’émergence de Rê. C’était bien le souhait des Trente, exprimé
deux fois: «Puisses-tu discriminer pour nous l’aube et les ténèbres» et «Puisses-tu séparer pour
nous le jour de la nuit». Si l’on accepte cette solution, l’alternance nocturne et diurne est créée
une seule fois, par le dieu solaire, et la déesse assume bien la fonction d’ ajrchv et prẁton e[rgon
dans la création.

L’analyse que je propose ici n’épuise pas la richesse de la narration. J’espère toutefois avoir
montré qu’une étude formelle permettait d’en dégager la logique. Le jeu d’influences que j’y
décèle, j’en suis consciente, rencontrera plus de résistance. Il me semble pourtant que les
intellectuels des premiers siècles de notre ère, dans le bassin méditerranéen, jouissent d’un
langage philosophique commun, qu’ils exploitent à leur propre fin: celui du moyen platonisme,
appelé parfois moyen stoïcisme. L’Égypte est pleinement impliquée dans cette communauté, à
la fois comme réceptrice et comme donatrice. Proclus en témoigne, qui attribue à Orphée l’idée
que les hommes naissent des larmes du créateur et les dieux de son rire.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BIFAO 99 (2000), p. 63-72    Michèle Broze
Les sept propos de Méthyer. Structure narrative et théorie du savoir dans la cosmogonie de Neith à Esna.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

