MINISTERE DE ['EDUCATION NATIONALE, DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE

BULLETIN
DE L'INSTITUT FRANCAIS
D’ARCHEOLOGIE ORIENTALE

0
=
VL

0
W
)

en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne en ligne

BIFAO 91 (1992), p. 55-67
Susanne Bickel

L’iconographie du dieu Khnoum.

Conditions d' utilisation

L’ utilisation du contenu de ce site est limitée a un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est
soumise a une autorisation préalable de I’ éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par |’ éditeur (Ifao).

Conditions of Use

Y ou may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of thiswebsite and its content is
forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the
publisher (Ifao).

Derniéres publications

9782724711400 Islamand Fraternity: Impact and Prospects of Emmanuel Pisani (éd.), Michel Younes (éd.), Alessandro Ferrari

the Abu Dhabi Declaration (&d.)

9782724710922  Athribis X Sandra Lippert

9782724710939  Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica
9782724710960 Ledécret de Sais Anne-Sophie von Bomhard
9782724710915  Tebtynis VII Nikos Litinas

9782724711257  Médecine et environnement dans ' Alexandrie Jean-Charles Ducéne

médiévale

9782724711295  Guide de I'Egypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Y ann Tristant

9782724711363  Bulletin archéologique des Ecoles francaises a
I'étranger (BAEFE)

© Institut frangais d’archéologie orientale - Le Caire


http://www.tcpdf.org

Susanne BICKEL

L’ICONOGRAPHIE DU DIEU KHNOUM

Khnoum fait partie des premiéres divinités que les sources anciennes nous révelent.
1l maintient son importance dans le panthéon jusqu’aux derniéres manifestations de la
religion égyptienne. Avec un rayonnement s’étalant sur prés de trois mille ans, il est
compréhensible que son image ait pu connaitre quelques modifications. En nous fondant
essentiellement sur les représentations en relief, nous allons tenter dans les lignes qui
suivent d’identifier et d’expliquer les principaux moments de ’évolution iconographique
de ce dieu.

Dés les plus hautes époques, Khnoum est présenté sous la forme d’un bélier, et son
nom égyptien Hnmw pourrait se rattacher a une racine sémitique signifiant « le mouton » .
L’animal figurant Khnoum est un type de mouton aux jambes longues et fines dont
des représentations se trouvent déja a ’époque prédynastique 2. Cet ovidé est caractérisé
par de grandes cornes presque horizontales tournées en spirale. Les paléozoologues
sont convenus d’appeler cette race aujourd’hui disparue ovis longipes palaeoaegypticus.

A TP’exception de quelques représentations de troupeaux ou certains moutons sont
figurés de face, toutes les images codifiées, hiéroglyphes et iconographie religicuse,
tournent de 90° les cornes qui sont en réalit¢ perpendiculaires a I’animal, afin de
pouvoir pleinement montrer cette caractéristique dans une vue latérale.

Le dieu Khnoum est généralement représenté avec un corps d’homme et une téte de
belier, mais dans certaines circonstances I’image de ’animal entier peut évoquer la
divinité. La premiére représentation anthropomorphe connue se trouve dans le temple
de Sahouré? (fig. 1).

Khnoum y apparait comme un homme vétu du pagne court et du corselet a bretelles,
avec une téte de bélier aux cornes spiralées massives, 4 la criniére ample drapée en
perruque a deux pans entre lesquels, au-dessus du collier, sort une grosse touffe de
poils. L’oreille pend légerement vers P’avant de la téte. La légende accompagnant la
figure est du plus grand intérét : ce dieu est nommé a la fois «celui qui préside a la
maison de protection » (hnty pr s3), « [le maitre] de Her-our » ([nb] Hr-wr), « celui qui

1. RARG, p. 135; LA I, col. 950, swv.  Agypten, Munich, 1988, fig. 1 et 12.
« Chnum ». 3. L. Borchardt, Das Grabmal des Kinigs
2. J. Boessneck, Die Tierwelt des Alten Sashu-Re" I, Leipzig, 1913, pl. 18.

7 B

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L'iconographie du dieu Khnoum. .
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BIFAO 91 (1992), p. 55-67

56 SUSANNE BICKEL

préside a la cataracte » (hnty gbhiw) et « [le maitre de la maison] de Khnoum» ([nb pr]
Humw ™). Ta premiére épithéte se rapporte a la salle de I’accouchement, notamment
celle du palais royal®, tandis que les autres noms se référent aux principales villes ou
régions ou Khnoum est particuliérement vénéré, Her-our, Esna ® et Eléphantine avec
la région de la cataracte. Un seul dieu Khnoum est représenté et identifié comme
seigneur reconnu depuis le palais memphite jusqu’aux confins méridionaux. Les différentes
manifestations locales du dieu ne sont & cette époque qu’autant d’aspects, voire d’appel-
lations, d’une divinit¢ unique. Ce constat est confirmé par l’iconographie, ou rien nc
différencie les « formes locales ». Tous les aspects de Khnoum suivent la méme évolution
iconographique, pour autant que la répartition trés inégale du nombre et de la date
des représentations permet des comparaisons’.

Durant le Moyen Empire apparaissait en Egypte une nouvelle race de moutons qui,
tout en étant d’une allure assez différente, fut d’abord mélée aux troupeaux de I’ancienne
race 8. Cette nouvelle race étant, contrairement a ’ancienne, trés laineuse, elle fut plus
utile et supplanta rapidement ’ancien mouton paléoégyptien qui semble avoir quasiment
disparu du paysage de I'Egypte vers la fin du Moyen Empire®. Le nouveau mouton
laineux est assez court sur pattes et trapu. Il se caractérise par ses cornes qui partent
de la tempe vers l’arriére, décrivent une courbe autour de ’oreille et reviennent vers
I’avant de la téte. Le bélier de cette race fait partic des animaux qui peuvent figurer le
dieu Amon, un exemple notoirement connu étant celui des sphinx criocéphales.

Quelles répercussions la disparition du « bélier de Khnoum » de la faune domestique
égyptienne a-t-elle eu sur ’iconographie du dieu? Quelles furent les possibles influences
du « bélier d’Amon »?

4. L. Borchardt, op. cit., 11, p. 94; restitution
proposée par K. Sethe.

S. Sur le lien de Khnoum avec la Rési-
dence, cf. P. Kaplony, Inschriften 1I, Anm,
1863; B. Begelsbacher-Fischer, Untersuchungen
zur Gotterwelt des Alten Reiches, Fribourg,
1981, p. 46 sq.

6. Pr Hnmw = sanctuaire au nord d’Esna;
cf. H. Gauthier, DG 1II, p. 122,

7. La trés grande majorité des images de
Khnoum représente le Khnoum de la cata-
racte (nb gbhw), d’Eléphantine (nb | hry 3bw),
de Senmout (mh Smmt) ou des variantes
nubiennes. Les représentations de Khnoum
de Her-our sont beaucoup plus rares et datent
essentiellement du Nouvel Empire et d’époque
tardive. Khnoum d’Esna est surtout attesté a
I’époque romaine. L’iconographie d’autres
dieux béliers, notamment de Hérichef, du
bélicr de Mendés et du soleil nocturne n’a

Susanne Bickel

L’'iconographie du dieu Khnoum.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

pas été étudiée en détail ici. Il semble toutefois
que leurs images suivent les mémes étapes
d’évolution que celle de Khnoum.

8. Beni Hasan I, pl. 30. Des dessins trés
naifs des deux races de moutons se trouvent
encore dans une tombe thébaine du début
de la XVIII® dyn.: H. Boussac, Le tombeau

d’Anna, MMAF, 1896, 5¢ pl.

9. J. Boessneck, op. cit., p. 73. Quelques
derniers spécimens pourraient avoir existé
sous la XVIII® dyn. (cf. note précédente),

et en Nubie la race a survécu plus longtemps
qu’en Egypte. L’origine de la nouvelle race
est contestée : pour Boessneck (op. cit.,
p. 72), elle serait venue du Proche-Orient.
E. Werth (« Die afrikanischen Schafrassen und
die Herkunft des Ammonkultes», ZeitsEthn
73, 1941 (1944), p. 307-321) suppose qu’il
s’agissait d’un ovis palacoatlanticus arrivé de
I’Afrigue du Nord et du Sahara.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

G -
f,
(\/\ 7//, ,.ﬂn .

OoreK)__
0000

\f;/)ﬁ

PAANANININAN

%
&

Fig. 1
(d’aprés L. Borchardt, Se3fu-Re” 11, pl. 18).

Etant donné le caractére conservateur des idées et images religieuses, le changement
de race d’ovidés n’eut pas de conséquences immédiates sur les représentations de
Khnoum. Apres de trés rares exemples du Moyen Empire (voir n. 12, 15, 16 et fig. 6) 19,
nous retrouvons au début de la XVIII® dynastiec ’image traditionnelle de Khnoum.
A TP’exception de la toison sur le cou, dont la représentation chez Sahouré est unique,
Piconographie du dieu est identique & celle de I’Ancien Empire !'. Elle reste trés proche
de I’animal originel disparu en Egypte entre-temps. Comme on peut le voir dans les
fig. 2 et 3, I’iconographie typique du Nouvel Empire, qui est encore répandue plus tard,
fait sortir directement du crine la corne qui part vers l’arriére de I’animal. Il s’agit

10. Une représentation de bélier trés frag- fonde [interprétaton de G.A. Wainwright,
mentaire (type de notre fig. 2 ou 3) se trouve «The Ram-Headed God at Hermopolis»,
sur le pylone d’Amenemhat II a Hermopolis : JEA 19, 1933, p. 160 sq.

H. Balcz, K. Bittel, « Grabungsbericht 11. Une représentation de 1’Ancien Empire,
Hermopolis 1932», MDAIK 3, 1932, p. 30 fragmentaire, mais du type de notre fig. 2,
et fig. 13, C’est sur une restitution que se dans G. Jéquier, Pépi II, 11, pl. 47.

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L’'iconographie du dieu Khnoum.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BIFAO 91 (1992), p. 55-67

58 SUSANNE BICKEL

toujours des cornes spiralées caractéristiques du bélier de Khnoum. La petite barbe
carrée que figurent la plupart des représentations de toutes les époques ne semble pas
faire partie du bélier, mais constituer un insigne divin.

Au niveau de la criniere-perruque, deux variantes existent : le pan retombant du coté
visible de la téte peut soit partir en ligne droite de dessous I’oreille (fig. 2)!?, soit
commencer 2 la hauteur de la corne et contourner Poreille par une courbure (fig. 3) .
La différence entre ces variantes, qui apparaissent aussi dans les iconographies plus

développées, n’est pas significative.

Les cornes horizontales épaisses constituent trés souvent le sommet de la figure.
Parallélement a cette iconographie classique, il existe également une autre image, de
plus en plus fréquente dés le milieu de la XVIII® dynastie, ou les cornes sont surmontées
d’éléments additionnels, notamment de la couronne atef. Ici apparait un détail icono-
graphique intéressant : certaines représentations maintiennent la figure traditionnelle
dont les cornes sont solidaires de la téte et n’imposent sur celles-ci que le faisceau et
les plumes de la couronne atef (fig. 4)14. D’autres, par contre, considérent les cornes

12. Les listes d’attestations dans les notes
suivantes n’aspirent a aucune exhaustivité,
Il n’a d’ailleurs été tenu compte que d’exem-
ples intacts et datables.

Thoutmosis I : bloc d’Bléphantine réutilisé
prés de la porte sud du temple tardif de
Khnoum.

Hatchensout|/Thoutmosis II1 : temple de Satis
a Eléphantine (un exemple dans MDAIK 36,
1980, pl. 58 b). Hatchepsout : Gebel al-Silsila,
R.A. Caminos, T.G.H. James, Gebel es-Silsilah
I, 1963, vpl. 42. Thoutmosis IIl : Medinet
Habou, U. Holscher, The Temples of the
Eighteenth Dynasty, 1939, pl. 184. Semna,
D. Dunham, J. Janssen, Semna Kumma,
1960, pl. 15. Kumma, ibid., pl. 39 et 49.
Amenhotep 11 : Eléphantine, Fr. Junge, Funde
und Bauteile, AV 49, 1987, pl. 14c¢,d; voir
aussi plus bas et notre fig. 10. Stele d’Eléphan-
tine, Ch. Kuentz, Stéles d Aménophis I,
BdE X, 1925, pl.IL. Qasr lbrim, R.A. Caminos,
The Shrines and Rock-Inscriptions of Ibrim,
1968, pl. 27. Kumma, D. Dunham, J. Janssen,
op. cit., pl. 71, 72, 76-80. Séti I : stéle
&’Eléphantine, Fr. Junge, op. cit., pl. 31
Sethnakht - stéle d’Eléphantine, ibid., pl. 36.
Ramses 111 : stéle d’Eléphantine, ibid., pl. 34 d.
Takeloth 11 (2) : stele  d’Eléphantine, ibid.,

Susanne Bickel

L’'iconographie du dieu Khnoum.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

pl. 38 a. Nectanébo I : une porte a Eléphan-
tine, ibid., pl. 41-42.

13. Sobekhotep III : autel en granit (?) dec

Sehel, dessin Bankes Ms, JEA 32, 1940,
p. 60, pl. VIII. Thoutmosis I1Il . Al-Lessiya,
Chr. Desroches Noblecourt, S. Donadoni,

G. Mokhtar, Le Speos d’el-Lessiya 1, 1968,
pl. XII; 11, pl. X1V. Hatchepsout : Deir al-Bahari,
Naville, Deir el-Buhari II, pl. XLVIIl, XLIX.
Amenhotep Il : Lougsor, H. Brunner, Die
Geburt des Gottkonigs, AA 10, 1964, pl. 8.
Ramsés II : Karnak, salle hypostyle, H. Nelson,
The Great Hypostyle Half, 1981, pl. 37, 44, 51,
151. Abydos, temple de Séti I, Omm Sety,
Hanny el-Zeini, Abydos, 1981, p. 63. Beit
al-Ouali, H. Ricke, G.R. Hughes, E.F. Wente,
Beit el-Wali, 1967, pl. 42. Ramsés HI; Medinet
Habou V, pl. 261 B.

14. Thoutmosis III . Serabit al-Khadim,
A.H. Gardiner, T.E. Peet, Inscr. Sinai 1, 1952,
pl. LX (Khnoum? sans légende, le terme
hnm, «pourvoir de», se trouve dans le texte
juste a coOté de la figure. Trés curieusement,
I’animal posséde en plus de la barbe divine
une petite barbichette). Ramsés I1I . Al-Derr,
A. Blackmann, Derr, 1913, pl. VIII (= dessin
inexact LD 111, 183 b), pl. L. Ouadi al-Seboua,
H. Gauthier, Ouadi es-Seboua, 1912, pl. LVI B.

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

“M—) \
S \
/ \ \’
:’ -
4 i
; Fig. 5 |

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L’'iconographie du dieu Khnoum.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 SUSANNE BICKEL

2

Fig. 7

Fig. 8 Fig. 9

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L’'iconographie du dieu Khnoum.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’ ICONOGRAPHIE DU DIEU KHNOUM 61

Fig. 11

N

()

f‘/

|

Fig. 12 Fig. 13

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L’'iconographie du dieu Khnoum.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 SUSANNE BICKEL

horizontales comme partie intégrante de la couronne atef et placent I’ensemble sur la
téte du bélier. Les deux cornes partent alors ensemble du milieu de la téte vers le haut,
comme si la couronne était implantée dans le crine de I’animal ou de son effigie
(fig. 5) . Dans ce genre de représentations, les cornes ne sont plus ressenties comme
une partie du corps de I’animal, mais comme un élément constitutif de la coiffe. Ces
deux variantes coexistent jusqu’a la fin du Nouvel Empire. Cette maniére de dissocier
les cornes de la téte du bélier se rencontre parfois dans des figures dépourvues de
couronne '8,

D’autres symboles peuvent €tre posés sur les cornes. Une inscription sur I’lle de
Konosso, du régne de Montouhotep Nebhepetré, présente une image de Khnoum portant
entre les cornes le vase qui sert a écrire son nom (fig. 6) V7. Ce procédé iconographique,
bien connu pour d’autres divinités (Isis, Nephthys, Geb, Khépri, etc.), semble exception-
nel dans le cas de Khnoum %8,

Occasionnellement, un disque solaire surplombe les cornes du bélier (fig. 7)'?, élé-
ment qui se réfere a I’association de Khnoum et de Ré attestée dés le Moyen Empire 2.
Les exemples ol un uraeus est placé sur la téte de I’animal semblent avoir le méme
sens. Au temple de Ramses III & Médinet Habou, cette iconographie avec [’uraeus
comporte deux variantes significatives. Dans le premier cas, attesté depuis la XVIII®
dynastie, le cobra surgit entre les cornes d’une figure de bélier de Khnoum tout a fait

15. Thoutmosis [V : Amada, P. Barguet,
M. Dewachter, Le Temple d’Amada 11, 1967,
pl. XXIV (un soleil a été gravé postérieu-
rement sur la couronne atef). Ramses Il :
Abou Simbel, Chr. Desroches Noblecourt,
Ch. Kuentz, Le Petit temple d’Abou Simbel
I, 1982, pl. LXXXII (forme mélée de nos
fig. 4 et 5, une corne sort du crdne, mais
monte verticalement), pl. CXII. Graffito de
Sehel, L. Habachi, Sixteen Studies on Lower
Nubia, Suppl. ASAE 23, 1981, p. 54; De
Morgan, Cat. Mon. I, p. 96, n® 153. Une statue
anthropomorphe de Khnoum & Gerf Hussein
montre les mémes caractéristiques, L. el-
Tanbouli, H. de Meulenaere, A. Sadek, Gerf
Hussein 1V, 1978, pl. XXVIIL.

16. Sésostris I : stéle du British Museum,
BM Stelae 1V, pl. 1. Thoutmosis III : ins-
cription a Sehel, L. Habachi, MDAIK 24,
1968, p. 181. Thoutmosis IV : graffito de
Konosso, De Morgan, op. cit., p. 73,
n® 45. Amenhotep III ; inscription a Assouan,
ibid., p. 40, n° 178. Ramses II : ibid., p. 41,
n° 182. Steéle de Leyde, A. Boeser, Denkmidler
des Neuen Reiches, Stelen, 1913, pl. XIX, n°31.

17. L. Habachi, MDAIK 19, 1963, fig. 20,
pl. XIV; Champollion, Mon. 1V, pl. 3006
classe le dessin sous Karnak; relevé inexact
dans De Morgan, op. cit., p. 73, n°44,

18. Ce procédé sera repris dans des signes
hiéroglyphiques de 1époque ptolémaique :
Fr. Daumas et al., Valeurs phonétiques 1, p. 108,
n® 283; Catalogue de la fonte hiéroglyphique
de [Uimprimerie de I'IFAO, n° 71, 10.

19. Semna, temple de Thoutmosis I,
D. Dunham, J. Janssen, op. cit., pl. 84. Ramses
I1 (?) : bloc d’Eléphantine, Fr. Junge, op. cit.,
pl. 28 f (dessin inexact dans De Morgan,
op. cit., p. 115). Ptolémée VIII Evergéte II :
Mammisi de Philae, H. Junker, E. Winter,
Philae 11, 1965, p. 24, avec les caractéristiques
du type de bélier le plus tardif, voir fig. 13,
tout comme & Dendera, époque romaine, D VIII,
pl. 813 (avec un uraeus dans le disque).

20. RARG, p. 138. Pour Ré&-Harakhty dans
cette iconographie de bélier avec un disque
solaire (et un uraeus), voir par exemple
Calverley, Gardiner, Abydos H, pl. 14, 19, 20;
1V, pl. 22.

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L’'iconographie du dieu Khnoum.

© IFAO 2026 https://www.ifao.egnet.net

BIFAO en ligne


http://www.tcpdf.org

L’ICONOGRAPHIE DU DIEU KHNOUM 63

traditionnelle (fig. 8) ?!. L’autre forme, en revanche, ne montre plus les cornes horizon-
tales dont le modéle réel avait disparu depuis longtemps, mais représente 1'image d’un
bélier tel qu’il était connu alors en Egypte, bélier dont les cornes décrivent un demi-
cercle autour des oreilles et se prolongent vers [’avant de la téte (fig. 9) 22. Avec la perte
du souvenir de ’ancien ovis longipes palaeoaegypticus, il devint nécessaire au bout d’un
certain temps de conformer 'image du dieu bélier par excellence avec la réalité zoo-
logique, et de lui rendre I’aspect d’un bélier tel qu’on le voyait a 1’époque. L’ancienne
forme risquait de ne plus étre comprise comme bélier et de paraitre presque comme
un animal fabuleux.

Remarquons que cette adaptation apparait précisément sous Ramsés 111, époque ou
le vocabulaire iconographique commence a s’élargir dans bien des domaines. Il semble
exclu que les périodes antérieures a la XX° dynastie aient figuré Khnoum avec une corne
recourbée et plusieurs publications anciennes doivent étre revues de ce point de vue .

L’adaptation a la réalité, la « modernisation » de 'image de Khnoum n’était toute-
fois qu’une des possibilités iconographiques qui allait coexister pendant de longs siécles
encore avec une attitude plus conservatrice.

C’est notamment a Eléphantine que la tradition a été maintenue avec vigueur.
Jusqu’a la XXX°© dynastie, aucune représentation anthropomorphe de Khnoum provenant
de cette ile ne parait porter la corne recourbée 2. Les images du dieu sur la porte de
Nectanébo 1°7 2° ressemblent de trés pres a celles du Nouvel Empire dans le temple de
Satis, qui sont déja recopiées de modeles beaucoup plus anciens. L’iconographie avec

21. Thoutmosis 1V . Amada, P. Barguet, blement aussi corriger les figures d’ailleurs
M. Dewachter, Le temple d’Amada 11, 1967, identiques de Champollion, Mon. 1, pl. II,
pl. XVI =1V, pl. C6 (un disque solaire a Rosellini, Mon. Stor. 1, pl. 2 et LD IlII,
été gravé autour postéricurement). XVIII® 1226 d’Abou Oda, époque d’Horemheb.
dyn. : linteau de porte de Deir al-Medina (?), L’échancrure de la perruque (voir fig. 3) a
BM Stelae VI, pl. 42, D. Valbelle, Satis et probablement induit en erreur les observa-
Anukis, p. 125. XIX° dyn. : BM Stelae 9, teurs. Voir aussi note suivante.
pl. XXXVII. Le Caire JE 59862 : BIFAO 75, 24. 11 faut citer ici le dessin de J.G.

1975, pl. XX. Ramsés Il : Medinet Habu 1V,
pl. 218 b; V, pl. 275¢, 313 b. Karnak, The
Epigraphic Survey, Ramses Il Temples 1,
1936, pl. 14 ¢; 11, pl. 97 e. Ramsés VI : graffito
de Sehel, De Morgan, op. cit.,, p. 93.
XXVIIc dyn. : Hibis, N. de G. Davies, Hibis
Temple, pl. 57 (uraeus et soleil).

22. Ramses Il © Medinet Habu VI, pl. 540 ¢,
566 b, 582 f.

23. Notamment De Morgan, op. cit., lcs
steles de la route d’Assouan a Philae
d’Amenhotep 111 (p. 4), de Séti I°* (p.7) et
de Ramsés II (p. 6); mais certainement aussi
les inscriptions de Konosso de Thoutmosis IV
¢t d’Amenhotep III (p. 66-68). II faut proba-

Wilkinson d’une partie du temple d’Amenhotep

III, aujourd’hui entiérement disparu, repris
par T. Young, Hieroglyphics 11, Londres,
1823-1828, pl. 56-57, qui figure Khnoum

devant la barque d’Amon. Khnoum y est
pourvu d’une corne recourbée, caractéristique
qui semble exclue pour la XVII®¢ dyn. Le
relevé de la méme scéne dans la Description
de UEgypte 1, pl. 37, 2 corrige ce détail et
montre Khnoum dans I’iconographie de notre
fig. 2. C’est également sur le premier dessin
imprécis que s’est fondé Prisse d’Avennes,
Atlas de ['art égyptien 1, pl. 11.
25. Fr. Junge, op. cit., pl. 41, 42,

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L’'iconographie du dieu Khnoum.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 SUSANNE BICKEL

la corne recourbée n’apparait sur Eléphantine que sous Nectanébo IT 2 et devient dés
ce moment la régle. Au début de I’époque ptolémaique, la corne recourbée devait a tel
point caractériser le dieu Khnoum, qu’il fut jugé nécessaire de 1’ajouter sur une repré-
sentation plus ancienne encore en fonction. En effet, une porte érigée et décorée sous
Amenhotep 1I, probablement placée au sud de I’actuel temple de Khnoum #, fut réac-
tualisée par Ptolémée 1°" qui inscrivit ses cartouches sur le tableau de 1’'embrasure
extérieure, sans pour autant toucher la titulature et la figure du souverain de la XVIII®
dynastie sur le tableau intérieur. Seule I'image de Khnoum derriére Amenhotep 11 requt
une rénovation considérée comme indispensable (fig. 10). La téte de bélier, partiellement
détruite aujourd’hui, est exécutée en relief levé trés soigné avec tous les traits dc
I’iconographie du Nouvel Empire : cornes horizontales, ’arriére sortant du crine, oreille
tombant vers 1’avant, perruque modelée avec un léger galbe, le pan descendant en ligne
droite derriére l’oreille. La modification de Ptolémée I°T consistait & ajouter dans la
perruque une corne recourbée par des lignes gravées. Cette corne coupait la ligne de
Poreille et nécessitait de surcroit que la retombée avant de la perruque fit en partic
enlevée. Une telle intervention montre clairement que l’ancienne iconographie n’était
plus acceptable, peut-étre méme plus compréhensible & I’époque ptolémaique.

La documentation d’Eléphantine illustre également que le besoin d’adapter I’image a
la réalité variait selon le type de représentation. 1l existait ainsi une différence entre les
images de Khnoum sous la forme anthropomorphe ou sous la forme de I’animal entier.
Une ste¢le d’un roi Takeloth (117, XX11°/ XXI1il°¢ dyn.) ?® représente le dieu en homme
avec une té€te de bélier aux cornes horizontales, partiellement détruite, mais sans équi-
voque dépourvue de la corne recourbée. Derriere cette figure, deux béliers sont placés
sur des étendards. Ces animaux sont présentés comme béliers réels, avec la corne recour-
bée. Sur leur téte, une paire de cornes horizontales est implantée afin de caractériser
I’effigic comme celle de Khnoum. Sous cette forme apparemment hybride, I'image s’ef-
force de montrer a la fois un bélier typique et réel et un Khnoum typique. Le méme
phénoméne se trouve sur un fragment de porte d’Achoris dans un lapidaire
d’Eléphantine # ol Khnoum est figuré comme un animal assis avec la corne recourbée
et portant la couronne atef sur de longues cornes horizontales. Les images de 1’animal
de Khnoum se conformaient donc a la réalité longtemps avant les figures anthropomor-
phes. La troisi¢me catégorie d’images encore plus codifiée, les hiéroglyphes de Khnoum,
restaient inchangées durant toutes les époques, mais des graphies plus contemporaines

26. Sur les fragments de décoration du 29. Deux campagnes de relevé épigraphique
temple de Khnoum; communication orale de la porte d’Alexandre 1V au sein de I’Institut
de M™ H. Jenni qui prépare une étude suisse de recherches architecturales et archéo-

de cette documentation. logiques de I’Ancienne Egypte, en 1989 et
27, Fr. Junge, op. cit., pl 17a. 1990, m’ont permis de prendre connaissance
28. Ibid., pl. 38a, p. 62sq. de certains blocs déposés dans les lapidaires.

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L’'iconographie du dieu Khnoum.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’ICONOGRAPHIE DU DIEU KHNOUM 65

pouvaient s’ajouter aux anciennes 3. Le degré de réalisme ou d’abstraction de I’image
conditionnait donc son éventuelle adaptation a la réalité changeante de la nature.

En dehors d’Eléphantine, I’image « modernisée » de Khnoum semble avoir été adoptée
dans une large mesure dés la fin du Nouvel Empire. A I’exception de I’iconographie
de la fig. 9, attestée uniquement & Médinet Habou, on n’a jamais renoncé aux cornes
spiralées et horizontales de Khnoum.

Des représentations avec les deux types de cornes, mais sans couronne, sont égale-
ment attestées et semblent proposer un compromis entre ’ancienne forme de bélier et
la caractéristique du bélier actuel .. On peut relever que ce type d’iconographie se
trouve fréquemment dans les mammisis dont les scénes de la naissance divine se rat-
tachent de trés prés aux modeles du Nouvel Empire (voir n. 12). On semble avoir
repris fidélement ces modéles tout en y ajoutant la corne recourbée du bélier de I’époque
(fig. 11)32,

Dans la grande majorité des représentations, on a recourru a la solution de la
couronne atef sur cornes horizontales, et on a implanté de la sorte les cornes de Khnoum
comme attribut sur la té€te de bélier. Durant toute la période tardive, Khnoum était
figuré comme bélier & la corne recourbée portant la couronne atef (fig. 12) 3%, avec de
rares variantes de couronne henou .

Ce n’est qu’a partir de ce stade de I’évolution que 1’iconographie de Khnoum pouvait
coincider avec celle d’Amon. La forme criocéphale d’Amon est toutefois assez rare et
limitée principalement & la Nubie (Abou Simbel, Gerf Hussein, Beit al-Ouali 3, Kalabcha).
La téte de bélier a la corne recourbée constitue 1’égide de la barque sacrée d’Amon. Dans la
région thébaine, I’animal entier représente le dieu sur quelques stéles privées et sur des
ostraca. Un linteau de la XVIII® dynastic provenant peut-étre de Deir al-Medina
représente Khnoum et Amon, assis 'un derriére Dautre, tous deux avec une téte de

30. Catalogue de la fonte hiéroglyphique VIII  Evergéte I : Mammisi d’Edfou,

de Uimprimerie de I’'ITFAQ, formes traditionnelles
sans cornc recourbée; cf., par exemple, n° 71,
5; 71, 14; 127, 10; des signes plus récents
avec la corne recourbée et différentes cou-

E. Chassinat, MIFAO XVI, 1939, pl. 63, 64, 67.
Mammisi de Philae, H. Junker, E. Winter,
Phifae 11, p. 96, 98. Trajan : Mammisi dc
Dendera, D X, pl. 42, 45.

ronnes p. 71 et 127. 33. XXVII* dyn. : Hibis, N. de G. Davies,

31. Des béliers a quatre cornes peuvent op. cit., pl. 8, 64. Nectanébo II : fragments
exister, mais ¢taient certaincment inconnus du temple de Khnoum & Eléphantine.
de la faune égyptienne. L. Keimer, «Re- Philippe  Arrhidée : sanctuaire de  Karnak,
marques sur quelques représentations de LDV, 2a. Alexandre IV : la porte du temple
divinités-béliers... », ASAE 38, 1938, p. 313, de Khnoum & Eléphantine, LD 1V, 1. Pro-
pl. 42. lémée V Epiphane : Philae, LD 1V, 19.

32. Osorkon I¢ : The Epigraphic Survey, 34. Hibis, N. de G. Davies, op. cit., pl. 47.

35. Une statue de bélier
courbées dans ce temple
probablement Amon, & qui
souvent associée.

aux cornes- re-
représente  trés
Anoukis est

Reliefs and Inscriptions at Karnak 111, 1954,
pl. 14, XXVII' dyn. : Hibis, N. de G. Davies,
op. cit.,, pl. 27. Nectanébo I : Mammisi dc
Dendera, D X, pl. 23, 28, 29. Ptolémée 1V
Philopator : Edfou, E XIV, pl. 585. Ptolémée

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L’'iconographie du dieu Khnoum.
© IFAO 2026

BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BIFAO 91 (1992), p. 55-67

66 SUSANNE BICKEL

bélier *. Mais le sculpteur a pris soin de bien distinguer les deux formes et de montrer
chaque dieu avec la téte de son type de bélier respectif. L’iconographie de Khnoum
n’a subi aucune influence de celle d’Amon. Dans la région de la cataracte o Amon
apparait dés le Nouvel Empire souvent au c6té de Khnoum, il est généralement repré-
senté sous la forme entiérement humaine. Malgré la grande importance théologique
d’Amon et malgré certains aspects communs aux deux dieux (dieux créateurs, dieux
cosmiques), il n’y a jamais eu, dans les temples d’époque pharaonique, d’assimilation
ou de syncrétisme de Khnoum et Amon. La notion Khnoum-Amon semble trés tardive
et ne se refléte, assez rarement cependant, qu’a travers les documents grecs et latins %7.
Une seule fois, dans le temple de Debod d’époque romaine, Khnoum et Amon sont
pergus conjointement comme une divinité représentée sous les traits de bélier (comme
fig. 13) et légendée « Khnoum-Ré, maitre de Senmout, Amon, il est plus puissant que
les dieux » %8, Cette image doit &tre considérée comme une exception qui ne permet pas
de parler dans une plus large mesure d’un dieu Khnoum-Amon et encore moins
d’imaginer une influence iconographique du bélier d’Amon sur Khnoum. L’image
de Khnoum s’est vue dotée d’une corne recourbée dés la XX¢ dynastie, non pas
par assimilation & Amon, mais par assimilation a la réalité, afin de redonner a ce
dieu bélier I’aspect d’un vrai bélier.

Vers le début de 1’époque ptolémaique, une nouvelle espéce de moutons apparut en
Egypte. Elle se différenciait de la précédente principalement par une queue beaucoup
plus graisseuse *. Au temps d’Hérodote, cette espéce ne vivait pas encore en Egypte.
Hérodote (I, 113) rapporte en effet avoir vu en Arabie deux sortes particulicres de
moutons, tels qu’il n’en existait nulle part ailleurs. Les uns avaient des queues extré-
mement longues, les autres des queues larges, jusqu’a une coudée. C’est pour cette race
a4 la queue large qu’Hérodote nous fournit pour I’Egypte un terminus post quem.

Le changement d’un détail dans ’iconographie tardive de Khnoum pourrait se rap-
porter 4 la présence d’un nouveau type de moutons. Ce changement ne concerne pas
la queue, car dans les représentations de I’animal entier il n’est pas toujours aisé de
distinguer la queue longue et droite de I’ancienne race de celle presque aussi longue mais
plus élargie vers le bas de la race introduite plus récemment. Le nouveau critére icono-
graphique concerne ’oreille. Dés les premicres attestations, on remarque en effet qu’aussi
bien sur les représentations animales qu’anthropomorphes et sur ’hiéroglyphe I’oreille

36. BM Stelae VI, pl. 42; R. Lepsius, ZAS 15,
1877, p. 12; D. Valbelle, Satis et Anukis, p. 125.

37. Fr. Dunand, «Les noms théophores en
-ammon», CdE XXXVII1/75, 1963, p. 142 et n. 1.
XvouBappwy est attesté une seule fois comme
nom propre au VI¢s. Une inscription dédicatoire
du Ti¢s. av. J.-C. a Sehel mentionne « Khnoum
qui est aussi Amon ». Un socle inédit d’Eléphan-
tine contient une dédicace «a Ammon qui est

Susanne Bickel

L’'iconographie du dieu Khnoum.

© IFAO 2026

BIFAO en ligne

aussi Khnoum le grand dieu». Une attestation
incertaine dans J. Ronchi, Lexicon theonymon...,
Milan, 1977, p. 787.

38. G. Roeder, Debod bis Kalabsche, 1911,
p. 69, § 185, pl. 24. Hamw-R nb Snnit Jnu
nlt-f r ntrw.

39. J. Boessneck, op. cit., p. 73sq.; LA VI,
col. 1243 sqq. s.v. « Widder ».

https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

L’ICONOGRAPHIE DU DIEU KHNOUM 67

du bélier tombe Ilégerement vers D’avant de la téte %, Cette constante cesse sous
Ptolémée III et, a partir de ce moment, la quasi-totalité des oreilles de béliers se
dirigent vers ’arriére de la téte, la pointe de ’oreille étant parfois cachée sous la corne
recourbée (fig. 13)“!. Ce changement a également été introduit dans certains signes
hiéroglyphiques de bélier 2. On ne voit pas pour quelle raison un détail aussi peu
signifiant que 1’orientation de l’oreille aurait été modifié, si ce n’est encore une fois
par souci d’adapter I’image du dieu a la réalité. Rappelons qu’a cette époque les animaux
sacrés étaient omniprésents et que le modele se trouvait ainsi sous les yeux de chaque
sculpteur. Le rapport de ce changement iconographique avec I’introduction du nouveau
type de moutons est rendu probable par une petite étude de sculpteur trés fruste
figurant un bélier avec une queue extrémement graisseuse et une oreille dirigée vers
I’arriére 43,

A partir de Ptolémée IlI, Iorientation vers l’arriére de I’oreille apparait avec une
telle régularité qu’elle peut €tre utilisée comme critére de datation relative des images
animales et anthopormorphes aussi bien de Khnoum que du dieu Amon %, Les trés rares
exceptions ol des oreilles de bélier tombent vers ’avant aprés 1’époque de Ptolémée III
sont certainement dues a la copie de mode¢les plus anciens.

Deux fois dans I’histoire égyptienne, ’iconographie du dieu Khnoum a été conformée
a la réalité¢ zoologique contemporaine. La premi¢re modification, qui ne semble pas
étre antérieure au régne de Ramsés III, consistait en I’ajout de la corne recourbée.
Cette intervention a été plus importante et significative et de ce fait aussi beaucoup
plus longue a se généraliser que le changement de la direction de l’oreille qui a eu
lieu sous Ptolémée III. En aucun cas D’iconographie d’Amon n’a eu d’influence
sur celle de Khnoum.

40. Avant leur domestication, a I’époque pl. XV a, XXXV a, LIl 5. Dendour, M. Aly,
préhistorique, les moutons avaient probable- F.A. Hamid, Chr. Leblanc, Le temple de
ment encore des oreilles dressées. J. Boessneck, Dendour 11, 1979, pl. VI et LXVI. Adikha-
op. cit., p. 72. M. Hilzheimer dans lamani : Debod, G. Roeder, Debod bis

L. Borchardt, Sashu-Re” 11, p. 179. Kalabsche, 1911, pl. 24. Tibére : Mammisi de
41. Prolémée III Evergéte : temple d’Assouan, Philae, H. Junker, E. Winter, op. cit., p. 346.
E. Bresciani, Assuan, 1978, p. 44. Prolémée Domitien — Antonin . Esna, d’innombrables
1V Philopator : Edfou, E XI, pl. 302, XII, exemples : S. Sauneron, Esna II, III, VI/I.
pl. 379, XIV pl. 585, Dakke, G. Roeder, 42. Par exemple dans le signe-£3, un bélier
Dakke, 1930, pl. 61. Prolémée VIII Evergéte de Khnoum aux cornes horizontales, dans
Il : Assouan, E. Breciani, op. cit., p. 108. le cartouche de Tibére, S. Pernigotti dans
Eléphantine, linteau du temple de Satis, E. Bresciani, Assuan, p. 256.
H. Ricke, Beitrdge Bf 6, pl. 19. Ptolémée XII 43. C.C. FEdgar, Sculptor’s Studies, CG,
Néos Dionysos . Dendera, D V, pl. 334; VI, 1906, pl. 33, n° 33.446.
pl. 526, 543, Biga, A. Blackman, The Temple 44. Cet indice s’avére également juste pour

of Bigeh, 1915, pl. XXII. Auguste : Mammisi les représentations de Hérichef (ex. D VII,
de Philae, H. Junker, E. Winter, Philae 11, pl. 665; IX, pl. 917) et pour le bélier de
p. 290. Biga, A. Blackmann, op. cit., pl. XII. Mendés (ex. D VI, pl. 520).

Kalabcha, H. Gauthier, Kalabchah, 1911,

BIFAO 91 (1992), p. 55-67 Susanne Bickel
L’'iconographie du dieu Khnoum.
© IFAO 2026 BIFAO en ligne https://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

