

en ligne en ligne

## BIFAO 68 (1969), p. 121-131

### Jacques Jarry

Les inscriptions syriaques de Deir Abu Hennes en Moyenne Égypte [avec 10 planches].

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

9782724710885

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

#### **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE)

Musiciens, fêtes et piété populaire

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

Christophe Vendries

## LES INSCRIPTIONS SYRIAQUES

DE

# DEIR ABU HENNES EN MOYENNE ÉGYPTE

PAR

#### JACQUES JARRY

Les inscriptions de Deir Abu Hennes surprennent par leur longueur au premier abord. Des dizaines de mètres de plafond dans une ancienne carrière, dont l'entrée avait été murée et transformée en cellule, ont été recouvertes d'inscriptions informes à la peinture rouge. Chose curieuse, ces inscriptions de caractère anarchique ont été signalées par les voyageurs, mais n'ont pas attiré l'attention des savants. Les visiteurs, sans y comprendre le moindre mot, y voient tantôt du syriaque, tantôt du coufique grossier.

Procédons d'abord à quelques constatations. Nos inscriptions à Deir Abu Hennes ne constituent pas une exception. Le plafond de la caverne où elles furent découvertes est divisé en un certain nombre de zones par des traits vaguement perpendiculaires. Or les mêmes divisions apparaissent dans un certain nombre de cavernes voisines, accompagnées dans un cas particulier de caractères démotiques. La plupart des cavernes où ont été installées les cellules de la laure de Deir Abu Hennes datent d'une époque antérieure, où l'on creusait dans la montagne de profondes carrières pour y extraire la pierre qui servait à la construction d'Antinoé. Peut-être ces divisions (qui ne s'accompagnent pas forcément d'inscriptions) et les inscriptions démotiques datent-elles du creusement des cavernes où s'installèrent plus tard les moines coptes.

Les divisions vaguement perpendiculaires ne sont donc pas forcément contemporaines aux inscriptions. L'état de saleté extrême du plafond empêche d'ailleurs de se rendre compte exactement du degré d'ancienneté relative des divisions et des inscriptions. D'autre part les inscriptions de la caverne se répètent. Elles se répètent verticalement. Le scripteur répète quatre ou cinq fois le même mot, mais avec des

Bulletin, t. LXVIII.

variantes. Tout se passe comme s'il s'exerçait à écrire et y réussissait plus ou moins bien, ne reproduisant le modèle que par accident. L'écriture informe, les déformations grossières traduisent la nervosité, la fatigue. Bien plus cet ensemble gigantesque d'inscriptions se réduit à trois ou quatre mots. Non seulement le scripteur se répète verticalement, mais il se répète horizontalement reproduisant à plusieurs mètres, voire à plusieurs dizaines de mètres d'intervalle, le même exercice, la même page d'écriture.

Mais, tout d'abord de quelle langue s'agit-il? Les lettres terriblement massacrées pourraient prêter à confusion. Néanmoins une constatation s'impose. Les mots se terminent soit par un semkath, soit par un olaf estranghelo. Il s'agit donc bien d'inscriptions syriaques. On s'aperçoit alors que les mots deviennent clairs. Répétant quatre ou cinq fois le même terme, notre moine l'écrit au moins une fois de façon compréhensible. Le reste de la page d'écriture est plus ou moins bien réussi, plus ou moins lisible, mais on y reconnaît le même mouvement de main derrière des maladresses, aberrantes parfois, d'exécution.

Par exemple sur la PL. XXXVII, A on reconnaît facilement à droite un qof suivi d'un zigzag assez bizarre qui pouvait être un dolath ou inversement un risch surmonté de son point. La troisième lettre à la ligne 2 se présente sous la forme d'un schin estranghelo en triangle, mais à la troisième ligne il s'agit nettement d'un mim. On obtient alors avec le yudh et l'olaf qui suivent le mot premier. On lit de même à gauche où la troisième lettre est manifestement un schin triangulaire : a.a. sans doute pour saint.

Sur la Pr. XXXVIII, A on lit nettement à droite à la première et à la troisième ligne le mot le roi. On retrouve ensuite comme sur les planches précédentes le mot puis bizarrement le même mot précédé de la négation  $\mathbb{J}$ . On obtient ainsi successivement le neu ce qui ne fournit naturellement aucun sens logique.

La Pl. XXXVIII, B est d'interprétation plus difficile encore. Les mots dansent bizarrement sur des lignes sinueuses. La dernière lettre est un semkath. L'avant-dernière devant un semkath ne peut-être qu'un wau. On obtient donc la lecture a, la première lettre étant complètement déformée. Si l'on y voit un mim et si l'on supplée un yudh comme dans and on obtient accessed Macaire.

On pouvait lire de la même façon PL. XXXIX, A. Cependant la première lettre était visiblement un olaf; je préférerais supposer l'oubli d'un risch et lire de nouveau in Arcadius.

Cette dernière lecture s'impose à la Pl. XXXIX, B où apparaît nettement en tête du mot à la troisième ligne un olaf et un risch.

Elle ne fait plus le moindre doute à la PL. XL, A à la deuxième ligne à gauche et à vrai dire un peu moins nettement, à la première ligne.

La Pl. XL, B est d'interprétation plus difficile. On lit à la première ligne معرفها ou معرفها. Sans doute le scripteur a-t-il confondu معرفها et معرفها. D'ailleurs en général il semble distinguer difficilement les mim des olaf.

A la seconde ligne de cette même Pl. XL, B on lit a, un signe bizarre, et de nouveau mais complètement déformé comme à la ligne supérieure.

La Pl. XLI, A est plus bizarre encore. Les lignes d'écriture décrivent des sinusoïdes invraisemblables. Là encore on lit assez nettement perpendiculaires au reste du mot. Chose curieuse, le scripteur écrit plusieurs fois de suite sur la même ligne le nom d'Arcadius. On lit également Arcadius en très gros caractère sur la Pl. XLI, B. C'est également cette même lecture qu'impose un examen attentif de la Pl. XLII, A et B.

La Pl. XLIII, A est nettement plus mal écrite. On lit à la première ligne المعنانية, sans doute faut-il rétablir معنانية. Mais faut-il lire à la suite comme semble y inviter les lettres restées lisibles. Le sens obtenu est pour le moins surprenant. La seconde ligne est parfaitement illisible.

Sur la P<sub>L</sub>. XLIII, B on lit péniblement appear bien que le olaf final, impitoyablement massacré, prenne des allures de semkath. C'est également que l'on croit lire à la ligne 1 de la P<sub>L</sub>. XLIV, A et à la ligne 4 (en bas et à droite) de la même planche.

On lit sur la Pl. XLIV, B où les lignes d'écriture font de nouveau de curieux angles droits فعبدها (olaf sur la ligne verticale) لمبدها.

En bas, à la première ligne, on dirait plutôt action; sans doute faut-il compléter action et considérer comme un mim la lettre indistincte qui précède.

Sur la Pl. XLV, A en bas on croit lire de nouveau (1). La Pl. XLV, B fournit un composite où l'on peut lire aussi bien (1) que comme si le scripteur à force de les écrire avait confondu les deux noms.

Sur la Pl. XLVI on distingue à la ligne 3 (les deux premières lignes sont totalement illisibles) μ. La ligne 4 oppose la même lecture. La ligne 5 est illisible. A gauche sur une ligne d'écriture perpendiculaire aux autres on distingue un semkath.

Remarquons que les photos publiées et interprétées dans cet article ne constituent qu'une faible partie des inscriptions de Deir Abu Hennes dont la publication in extenso demanderait un volume. Il s'agit néanmoins des fragments les plus lisibles. L'ouvrage du moine de Deir Abu Hennes n'étant qu'une perpétuelle répétition, on se demande si une publication exhaustive serait bien rentable.

Une question se pose alors. Qui fut l'auteur de cette œuvre aussi colossale que stupide et quand vécut-il? Un voyageur du xvin° siècle qui, à la différence de beaucoup de ses successeurs, avait nettement reconnu qu'il s'agissait de syriaque, l'attribua à des moines éthiopiens. A l'origine, dit-il, les moines abyssins convertis par des moines de Syrie, avaient fait du syriaque leur seconde langue liturgique. Cette hypothèse ingénieuse explique les imperfections (pour ne pas dire plus) de la graphie de notre scripteur. Voici ce qu'écrit le R.P. Sicard S.J.:

«Continuant avec mes compagnons ma route, une voûte d'environ cent pas de long sur autant de large chargée de quantité d'écriture faite à la main m'arrêta tout court pour la considérer. Cette écriture n'est d'aucun caractère soit turc, soit arabe, soit hébreu, soit grec, soit latin, soit copte. Ces six langues ne me sont point étrangères (1). J'entrevoyais, ce me semblait, des lettres hébraïques et d'autres coptiques, ce n'étoit cependant ni les unes ni les autres. J'eus beau les étudier toutes pendant une heure entière, je ne puis deviner en quelle langue elles étoient écrites; mais j'admiray la patience que ces bons ermites avaient eûë de transporter des échafauts d'un endroit à un autre pour crayonner un si long ouvrage. Je ne fus pas plus sçavant sur le sujet et la matière de ces écritures que je ne l'étois sur la langue en laquelle elles étoient composées. Je me figurois néanmoins que ces solitaires s'étoient apparenment accupez à transcrire des Pseaumes ou quelques endroits

(1) Claude Sicard (1677-1727), dans C. de Jésus», in-4°, Bruxelles 1896, t. VII, SOMMERVOGEL, «Bibliothèque de la Compagnie col. 1185.

de nos saintes Ecritures. Mais pour revenir au caractère des lettres, après les avoir une seconde fois attentivement considérées, il me vint en pensée que des religieux éthiopiens ou syriens ou chaldéens auraient pu venir se retirer dans ces grottes et former ces écritures en leurs idiômes. Prévenu de cette idée, je consultay à mon retour au Caire mes alphabets et je tomboy d'abord sur celui de l'ancienne langue syriaque bien différente de la moderne. Il me parut alors que les lettres écrites sur la voûte des cent pas de long et dont j'avois encore des idées assez fraîches avoient une grande ressemblance avec les lettres que j'avois sous les yeux. Je me souvins en même temps d'un trait du livre neuvième de l'Histoire ecclésiastique de Nicéphore (le Calliste) (1) qui dit que du temps de l'empereur Justinien les Abyssins avaient deux langues en usage, la leur propre et la syriaque. Le même auteur ajoute qu'ils avaient appris celle-ci des Syriens chassez de leur pays par Alexandre le Grand et réfugiez en Abyssinie. Je sçais de plus de très bonne part que les Abyssins ont encore aujourd'hui plusieurs livres écrits en langue syriaque ancienne qu'ils entendent et qu'ils estiment, d'où je conclus que si la voûte, dont j'ay parlé, est écrite dans cet ancien langage, comme cela peut-être, il y a sujet de croire que les moines d'Ethiopie et de Syrie ont été également les auteurs de ce pénible ouvrage. Si jamais je retourne en basse Thébaïde, je l'examineray tout de nouveau pour faire plaisir aux sçavants amateurs de l'antiquité» (2).

Comment l'auteur de ces lignes a-t-il pu arriver à cette conclusion? Sans doute avait-il découvert l'inscription éthiopienne de l'église de Deir Abu Hennes et attribué au moine éthiopien, qui l'avait gravée, le syriaque bizarre qui s'allongeait interminablement sur le plafond de la grotte voisine. Certes les Ethiopiens furent convertis par des moines venus de Syrie et il est en effet probable que les premiers chrétiens d'Ethiopie surent le syriaque. Cependant rien ne prouve que cet état de choses se prolongea longtemps. L'église éthiopienne tomba très rapidement dans

(1) Nicéphore, P.G. CXLVI, Lib. IX, Cap. XVIII, 295 C:

Ταύτης τοίνυν τῆς Ερυθρᾶς τοῖς ἔξωθεν μέρεσιν ἐν ἀρισ[ερᾳ Αὐξουμῖται ἐισίν, ὧν ἡ μητρόπολις Αὐξουμις. Πρὸ δ' αὐτῶν εἰσιν ἐπὶ τὸν ἐξωτάτω καθήκοντες Δικανὸν ωρὸς ἀνατολὰς Ασσύρια ταύτη δὲ τῆ κλήσει καὶ ωάρ' αὐτοὶς ὄνομα Θέρουσιν οὐς Αλέξανδρος ὁ

Μακεδών ἐκ Συρίας ἀνασθήσας, ἐκεῖ κατώκισεν, οἴ καὶ ἐς δεύρο τῷ σατρία γλώσση χρῶνται. Δεινῶς γοῦν εἰσιν ἄπαντες μέλανες, ὀξείας αὐτοῖς τῆς ἀκτῖνος τοῦ ἡλίου καθαπθομένης.

(2) C. Sicard, «Nouveaux mémoires des missions de la Compagnie de Jésus», dans Le Levant, in-12°, Paris 1717, t. II, p. 230-233.

la dépendance de l'église monophysite d'Egypte pour y rester jusqu'à nos jours et l'influence syriaque s'estompa sans doute très vite. En tout cas toute relation avec l'église monophysite de Syrie cessa certainement après la conquête arabe. Or notre inscription éthiopienne dans la seconde ligne (1) signifie : «Que Dieu accorde sa *grâce à l'Apa Baruk*», elle ne comporte aucune vocalisation ce qui amène à lui attribuer une date assez haute. Néanmoins, elle présente une forme assez cursive notablement différente de celle des inscriptions des stèles d'Axum et du tombeau de Caleb, et de la stèle de Matara. Remarquons que si notre inscription est postérieure à la conquête musulmane elle ne peut être antérieure au xe siècle. Toutes relations semblent avoir été interrompues entre l'église éthiopienne et l'église égyptienne jusqu'en 930. En 826 l'abuna Johanes envoyé par le patriarche Jacob en fit l'expérience. Quand il parvint à Axum, l'empereur était absent, parti en expédition lointaine. Un soulèvement général, d'ailleurs favorisé par la reine régente, s'opposa à la réception de l'abuna (2). Le roi, par la suite, en demanda pardon au patriarche Yosab (831) duquel il obtient le métropolite Jacob. Sous le patriarcat de Cosmas (930) c'est un événement extraordinaire que de voir arriver une ambassade éthiopienne envoyée par le roi Del Na'ad pour obtenir un métropolitain. Le patriarche fit alors choix d'un religieux qui prit le nom d'Abouna Petros. Les relations avec le siège d'Alexandrie furent à nouveau interrompues par l'insurrection de Terda Gabaz ou Gudit (Judith) issue des tribus juives du Sémên. Cette insurrection qui renversa la dynastie des Solomonides provoqua une anarchie complète qui dura des dizaines d'années. Des relations suivies avec l'Egypte ne furent rétablies qu'avec l'instauration de la dynastie Zaguë au xr° siècle. Par conséquent, il est peu probable que notre inscription date de la période qui sépare la conquête arabe du xiº siècle. Elle est antérieure au vu° siècle ou postérieure au xı° siècle. Etant donné l'absence de vocalisation, elle ne peut remonter qu'à la période qui précède l'invasion musulmane, seule période où les éthiopiens sont restés sous l'influence directe des moines syriaques qui les avaient convertis, et où des moines abyssins pouvaient encore écrire tant bien que mal le syriaque. Néanmoins, il est peu probable que l'auteur de l'inscription éthiopienne soit également celui des graffiti syriaques du plafond.

Il existe également dans l'église de Deir Abu Hennes une inscription syriaque écrite verticalement à l'intérieur d'un cadre brun, perpendiculairement à une

(1) RDIABBRK. (2) RENAUDOT, Historia Patr. Alex. Aethiopes a communione sedis Alexandriae alienos.

inscription copte qui, elle, se présente horizontalement. L'auteur de cette inscription serait-il également celui des inscription du plafond de la caverne? Malgré la similitude du langage on peut répondre catégoriquement que non. L'inscription de l'église de Deir Abu Hennes est écrite en écriture chaldéenne et d'un style très analogue à celui des inscriptions sur bois des portes de Deir es Suriani, inscriptions qui, comme chacun sait, remontent à la présence de moines mésopotamiens en Egypte au xm<sup>e</sup> siècle (1). D'autre part, parlant de l'église, l'auteur de l'inscription dit : L'elle au sette maison. L'église de Deir Abu Hennes ne servait donc plus à la synaxe à l'époque de l'inscription et ne jouait plus qu'un rôle de vulgaire cellule, où habita sans doute le prêtre syrien Joseph qui est ici commémoré.

Ce prêtre Joseph était donc un de ces chrétiens mésopotamiens qui s'installèrent au x° siècle en Egypte. On supposait jusqu'ici que la pénétration des chaldéens s'était limitée au Wadi Natrun. La découverte de cette inscription inédite à Deir Abu Hennes prouve qu'ils sont allés beaucoup plus au sud, jusqu'en Moyenne Egypte. Mais l'auteur de l'inscription du prêtre Joseph peut-il être également l'auteur des inscription du plafond? Tout s'y oppose. Les olaf de l'inscription de l'église sont de style chaldéen. Ceux du plafond de la caverne sont nettement estranghelo. L'auteur des inscriptions de l'église savait parfaitement le syriaque. Celui des graffiti du plafond de la caverne arrive à peine à écrire correctement. Il ne peut en aucun cas s'agir du même individu.

Reste une dernière hypothèse. Une inscription bilingue grecque et copte de Deir Abu Hennes commémore un certain moine isaurien qui vécut dans la laure à haute époque. Les isauriens proches de la Syrie savaient sans doute le syriaque. Néanmoins, semble-t-il, le syriaque fut pour eux une langue étrangère plus ou moins bien connue. Cette méconnaissance expliquerait-elle les erreurs, et les insuffisances des inscriptions du plafond? Le moine isaurien aurait-il occupé ses loisirs à couvrir d'énormes graffiti, au long des journées monotones, les dizaines de mètres de plafond de la grotte?

Remarquons, tout d'abord, que les isauriens devaient savoir un peu mieux le syriaque que ne le laisserait supposer le style de nos inscriptions. D'autre part,

(1) Sur ces inscriptions, cf. Evelyn White, The monasteries of the Wadî 'n-Natrun, III et J. Strzygowsky, «Der Schmuck der älteren el-Hadrakirche der sketischen Wüste», Oriens Christianus IV, 1904, n. 365 sqq. J. Lerov, «Un témoignage inédit sur l'état du monastère des Syriens au Wadi 'n-Natrun au début du xvi° siècle», BIFAO, t. LXV, p. 5.

l'auteur de nos inscriptions apprend à écrire, ou du moins en donne l'impression. Un moine isaurien, s'il n'avait pas su le syriaque, ce qui est fort improbable, ne se serait pas donné la peine de l'apprendre en Egypte où cette langue n'était d'aucune utilité.

Dans ce cas, pourquoi notre moine isaurien mentionnait-il constamment dans ses inscriptions le nom d'Arcadius. Arcadius est un nom rare. Il n'existe point de St. Arcadius. L'apparition de ce nom bizarre ne peut avoir qu'une signification. L'auteur des inscriptions vivait sous le règne d'Arcadius. Il s'agit sans doute d'un moine copte qui savait un peu de syriaque et étalait ses faibles connaissances sur le plafond de sa caverne.

Avant de nous prononcer, essayons de préciser quelques points de détail. D'abord à quel saint était consacré le monastère? Le Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie dans l'article consacré à Antinoé l'attribua à St. Colluthus sur la foi de nombreuses inscriptions qui le mentionnent et dont l'une commence de la façon suivante : «Dieu de St. Collouthos».

En réalité, une autre inscription de l'église de Deir Abu Hennes commence par : ΠΝΟΥΤΕ ΕΝΠΣΑΓΙΟΣ ΙΦΣΑΝΝΗΣ ΑΡΙΠΑΜΕΕΥ[Ε, ce qui ne signifie nullement que le monastère ait été consacré à St. Jean. Bien mieux, la célèbre inscription bilingue de l'isaurien Papias témoigne expressément du fait que la laure était consacrée à Macaire : ΣΜΝΤΟΠΟΣ (1) ΜΝΣΑΓΙΟΣ ΑΠΑ ΜΑΚΑΡΕ, dans le monastère du saint Apa Macaire; ἐν τῆ εὔνη τοῦ ἄγιον ἀπα Μακαριον, dans la demeure du saint Apa Macaire. Voilà qui expliquerait la répétition constante du nom de Macaire dans les inscriptions syriaques de notre plafond.

Qui était ce Macaire? Il s'agit très certainement du Macaire d'Egypte qui naquit dans les toutes premières années du 11º siècle et fut persécuté lors de la persécution que Lucius, évêque arien d'Alexandric, déclencha après la mort de St. Athanase

(1) Sur Tofice au sens de monastère, voir Paola Barisson, «Ricerche sui monasteri dell'Egitto bizantino ed arabo», Aegyptus XVIII, p. 29, 197. Cf. Annales islamologiques, t. VII, p. 191. Cf. également l'«Homélie de Théophile sur les trois enfants», dans H. de Vis, Coptica V, «Homélies coptes de la Vaticane», Città del Vaticano 1929, pp. 124, 135, 149 (martyria) à Philae en 753; l'inscrip-

tion d'une simple église «topos de la Ste. Mère de Dieu», Monneret de Villard, La Nubia medievale I, p. 8; pour une laure P. Lond. 1733-1736 (t. V, p. 192) de 592 en grec. Mallon, article copte du DACL, t. III. Enfin, P. Nautin, «La conversion du temple de Philae en église chrétienne», Cahiers archéologiques, t. XVII, p. 18.

contre les nicéniens fidèles vers 374. On ignore la date exacte de la mort de St. Macaire, mais en tout cas, il était mort depuis déjà quelque temps lorsque le rédacteur de l'*Historia monachorum* visita vers 397 ou 398 le désert de Scété.

Or on a attribué à ce Macaire des écrits d'inspiration messalienne notamment les célèbres ὁμιλίαι συευματικαὶ (P.G. XXXIV, col. 449-822) au nombre de cinquante auxquelles il faut joindre sept autres homélies publiées par G.L. Marriott dans les Harvard theological studies, fasc. 5, Cambridge U.S.A., 1918. Signalons aussi une longue lettre grecque (P.G., ibid., col. 409-442) dont les rapports littéraires avec les homélies ont été mis en évidence par Dom Villecourt (Revue de l'Orient chrétien, 1920-1921, t. XXII, p. 29-57). Signalons enfin des opuscules ascétiques dont le même auteur a précisé les relations avec les homélies (Muséon, 1922, t. XXXV, p. 203-212).

Dom Villecourt a mis en lumière les relations de ces écrits avec les doctrines messaliennes dans une communication à l'Académie des Inscriptions et Belles Lettres du 6 Août 1920, et ses conclusions ont été reprises et perfectionnées par Dom Wilmarr, dans la Revue d'ascétique et de mystique, 1920, t. I, p. 361-377.

D'après Dom Villecourt les Homélies spirituelles ne seraient autres que cet Asceticon qui fut dénoncé aux Pères du Concile d'Ephèse à la VII<sup>e</sup> session et fut ensuite anathématisé (Mansi, Concilia, t. IV, col. 1447). A vrai dire, Dom Wilmart, préoccupé de ce que l'on ne retrouve pas dans les homélies l'équivalent de chacun des 18 capitula de St. Jean Damascène (notamment les chapitres 14 et 15) inclinait à penser que le Recueil des homélies appartiendrait à la première époque du mouvement messalien, tandis que l'Asceticon, à une époque un peu plus tardive, en précise et en accentue la doctrine (1).

En tout cas, quelle que soit l'identité exacte de l'Asceticon, tous ces écrits messaliens, qui dès cette époque étaient sans doute attribués à St. Macaire, furent mis en discussion sous les règnes d'Arcadius et de Théodose II, c'est-à-dire à l'époque où notre scripteur couvrait son plafond de graffiti mentionnant à la fois St. Macaire et l'empereur Arcadius. Peut-être même s'est-il fait l'écho des querelles sur l'œuvre apocryphe de Macaire, lorsqu'il fit alterner dans ses pages d'écriture les épithètes de la saint et la couvre apocryphe de Macaire.

(1) Le P. Stiglmayer S.J., a repris la question dans un article intitulé «Pseudo Makarios und die Aftermystik der Messalianer», dans Zeit-

schrift fur katholische Theologie 1925, t. XLIX, p. 244-260, pour revenir sur certaines outrances de ses prédécesseurs.

Si les inscriptions du plafond de notre grotte se font dans une certaine mesure l'écho des controverses qui agitèrent à cette époque l'église, à propos du Messalianisme et des Pseudo-Macariana, il serait intéressant de les rapprocher d'une inscription copte qui selon le Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de liturgie serait un fragment d'une homélie contre la paresse. Les messaliens étaient réputés pour leur phobie du travail manuel (on alla jusqu'à les qualifier «d'enfants de la paresse»). Cette inscription aurait pu revêtir un caractère antimessalien, tout à fait dans la ligne de nos graffiti syriaques. Malheureusement une fois de plus le Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de liturgie s'est lourdement trompé dans son interprétation du texte que voici :

пехалч емен грнкорнос пепіскопос ем емнене хе пет на катафромієм оугшч мігшч на катафроміє еммоч е. те пан пенхе кщамло екермове пмове міласагшч евол емок ауш ек щало егер метмамоуч. щаре петч [м] амоуч сагшч евол емок.

Grégoire, évêque d'Esna dit: «Si tu méprises une chose, cette chose te méprisera. Si tu cesses de faire le péché, le péché s'éloignera de toi. Si tu cesses de faire ce qui est sien, ce qui est sien s'éloignera de toi». Comme on peut s'en apercevoir, le traducteur a traduit malencontreusement 2004 (= 2008) par travail alors qu'il possède dans ce texte le sens normal de chose, impliqué par l'article indéfini oy. Il n'y a donc là aucune allusion au mépris du travail.

Finalement, une fois éliminée l'hypothèse éthiopienne et celle d'une intervention manu proprio de l'isaurien Papias, il nous faut admettre que ce Papias avait fait école, qu'il avait appris aux moines locaux des rudiments de ce syriaque que probablement il connaissait lui-même déjà mal et qu'à l'époque d'Arcadius, un de ses disciples, privé de papyrus et de tessons, mais animé d'un enthousiasme débordant au point d'utiliser son plafond comme tableau noir, se fit l'écho dans les exercices d'écriture étrangère qu'il s'imposait à lui-même, du nom de l'empereur et des querelles théologiques de son temps.

L'effort accompli fut tellement énorme, que seule une publication volumineuse permettrait de reproduire l'ensemble des exercices d'écriture du moine de Deir Abu Hennes. Un graphologue en tirerait certainement des conclusions fort intéressantes sur les maladies nerveuses ou mentales dont il pouvait être affligé. Par contre un historien ou un épigraphe n'en tirerait que fort peu d'enseignement, les graffiti multiples que nous avons signalés, étant encore plus mal écrits que ceux déjà notablement griffonnés que nous publions ici.



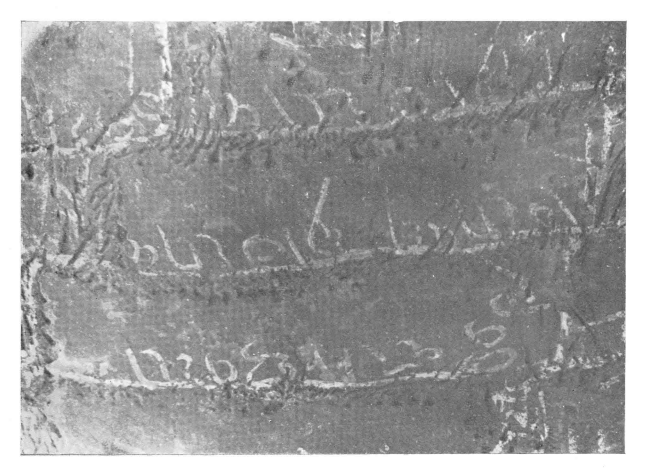


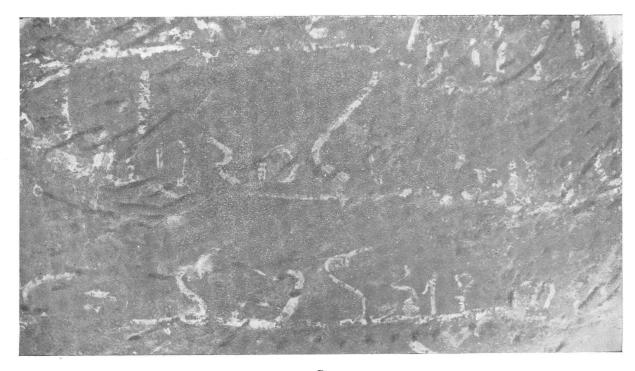








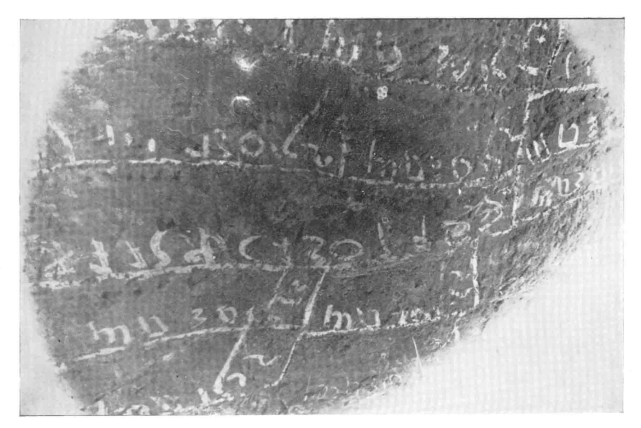


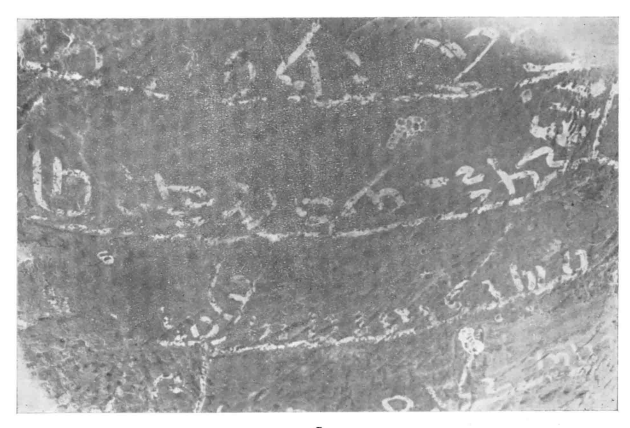






B





В





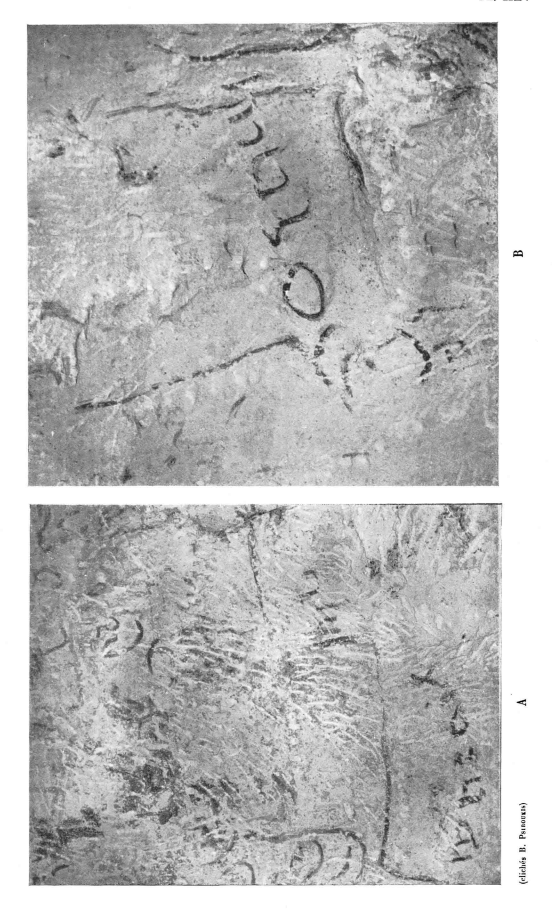
(clichés B. Psiroukis)





₿

(clichés B. PSIROUKIS)





(cliché B. Psirouris)