

en ligne en ligne

BIFAO 7 (1910), p. 77-86

Louis Massignon

Les medresehs de Bagdâd [avec 2 planches].

#### Conditions d'utilisation

L'utilisation du contenu de ce site est limitée à un usage personnel et non commercial. Toute autre utilisation du site et de son contenu est soumise à une autorisation préalable de l'éditeur (contact AT ifao.egnet.net). Le copyright est conservé par l'éditeur (Ifao).

#### Conditions of Use

You may use content in this website only for your personal, noncommercial use. Any further use of this website and its content is forbidden, unless you have obtained prior permission from the publisher (contact AT ifao.egnet.net). The copyright is retained by the publisher (Ifao).

#### **Dernières publications**

9782724710922 Athribis X Sandra Lippert 9782724710939 Bagawat Gérard Roquet, Victor Ghica 9782724710960 Le décret de Saïs Anne-Sophie von Bomhard 9782724710915 Tebtynis VII Nikos Litinas 9782724711257 Médecine et environnement dans l'Alexandrie Jean-Charles Ducène médiévale 9782724711295 Guide de l'Égypte prédynastique Béatrix Midant-Reynes, Yann Tristant 9782724711363 Bulletin archéologique des Écoles françaises à l'étranger (BAEFE) 9782724710885 Musiciens, fêtes et piété populaire Christophe Vendries

© Institut français d'archéologie orientale - Le Caire

# LES MEDRESEHS DE BAGDÂD

#### PAR

#### M. LOUIS MASSIGNON.

Bibliographie : Les renseignements inédits contenus dans cet article proviennent :

1° Du تختصر نيل تاريخ بغداد, manuscrit unique de la bibliothèque de la mosquée Mirdjāniyeh (Bagdād) (1). Ce recueil de biographies, qui va jusqu'à l'an 750/1349, est attribué par le copiste à (Ibn Rāfi'(2)); auteur probablement distinct d'Aḥmed ad Doumyāṭi (†749/1348), qui écrivit sous le même titre un ouvrage similaire (ms. V, 150 de la Bibliothèque khédiviale, voir Brockelmann, I, 360). Ces deux ouvrages sont des suites de la ابن النجّار أن ذيل تاريخ بغداد (Ibn an Nadjdjār) †643/1245, complétés jusqu'au xiv° siècle.

2° Du کتاب المساجد , copie du manuscrit autographe, corrigée par l'auteur lui-même, et due à son obligeance. Cet ouvrage, de Maḥmoūd Shoūkrī Aloūsī Zādeh, l'auteur des بلوغ العرب, renferme la description des mosquées et medresehs actuellement situées à Bagdād.

Ī

La création des medresehs de l'Islām oriental remonte aux ive et ve siècles de l'hégire (xe-xie siècles). Le mot de medreseh, sous l'influence de l'hébreu בית, se répandit alors pour désigner plus spécialement des écoles publiques d'enseignement supérieur. Leur création semble avoir été motivée:

- 1° Par la nécessité pour l'Islām sunnite de faire face à la propagande effrénée des Shī'ah, duodécimains ou isma'éliens; et, pour ce, de réagir énergiquement sur les tendances hétérodoxes de l'enseignement supérieur, libre jusque-là, en le réglementant.
- 2º Par la fondation, chez les Shāfi'ites du Khorasan, d'écoles supérieures libres destinées à leur fournir des maîtres capables de lutter contre les

774/1372 (Wüstenfeld, Die geschichtschreiber der Araber, n° 433).

L'ouvrage en question lui est formellement attribué par le کشف الظنون, ۲۱۷۹. Il est inconnu de Brockelmann.

<sup>(1)</sup> J'ai pu l'utiliser grâce au moudarris, al Ḥādj 'Alī 'Alā oud Dīn ibn No'mān al Aloūsī.

<sup>(\*)</sup> Abou'l Ma'ālī Moḥammad *Ibn Rāfi* ibn Hidjrīs Taqī oud Dīn as Sallāmī as Saïmāri ash Shāfi'ī, né en 704/1304, au Caire; mort en

dissidents sunnites formés par les «Khanqahs» ou couvents des Kirāmyites. Ces écoles portaient déjà le nom de medresehs (1).

Il paraît établi, par les travaux déjà anciens de Wüstenfeld, et plus récents de Ribera, que ce sont les Shāfi'ites du Khorasan qui utilisèrent les premiers le nom de medresehs pour leurs écoles, à la fin du 1v° siècle islāmique. Ils étaient alors au fort de la lutte contre les Kirāmyites; ils eurent cause gagnée le jour où ils arrivèrent à détacher Maḥmoūd le Ghaznévide de son sheïkh kirāmyite, Abou Bekr ibn Mamshād<sup>(2)</sup>. C'est à cette époque que s'affermissent à Nishapour (Khorasan) leurs quatre grandes medresehs: la Baihaqiyah, la Sa'idiyah, celle d'Abou Sa'd al Astarabādī, celle d'Abou Isḥaq al Isfarāynī († 418/1027).

Le mouvement demeura local, pendant cinquante ans, tandis qu'au Caire les Shī'ah Fātimites fondaient la Dār al Ḥikmah (395/1004) qui préludait au succès d'al Azhar. Un seul essai officiel est à noter, à Bagdād: la Dār al 'ilm, du vizir Shāhpour ibn Ardashīr (†416/1025). Et les medresehs shāfi'ites de Nishapour, qui n'avaient pas d'investiture officielle, furent menacées de ruine par la persécution des vizirs du saldjouqide Togroul Beg, qui dispersa les Shāfi'ites avancés, du rite d'al Ash'ārī.

Le premier vizir qui sut embrasser d'un coup d'œil tout le parti défensif que l'Islām orthodoxe pouvait tirer des medresehs shāfi'ites, en se les appropriant officiellement, fut le grand Nizām oul Moulk (vizir 455/1063, †485/1092).

Et sous ses auspices, malgré les suspicions qu'éveillait chez ses maîtres, hanéfites, le zèle de son shafi'isme, comme il nous le conte lui-même si bien dans son Siyāset Nāmé, furent fondées trois medresehs officielles, trois «Nizāmiyeh»; une à Nishapour (448/1056?) où l'imām al Ḥaramayn al Djowaynī professa, une à Bagdād, enfin une à Tôs, où professa Shāhpour al Isfarāynī.

La Nizāmiyeh de Bagdād est la seconde et la plus illustre des medresehs d'État. Dès lors, les fondations de medresehs vont se multiplier dans tout l'Islām sunnite, à l'imitation de la métropole khalifale. Deux siècles plus tard, le mouvement atteint le Maghreb, où les medresehs fortifient l'autorité de la dynastie mérinide et du rite mālikite (medreseh de Fez Djedīd [721/1321], et d'Abou 'Inān [752/1351], à Fez).

Ribera pense même que certains détails d'organisation «corporative», dans

(1) Comme les Khanqahs, c'étaient des collèges, avec chambres pour les étudiants. — (2) Voir AL 'Otbi, کتاب الهيئي in verbo.

les règlements de la Nizāmiyeh, ont été copiés par l'Occident chrétien quand l'Université de Paris reçut un statut légal, par les soins de l'Église et sous l'autorité de l'État. Il convient d'attendre la publication de son ouvrage pour se prononcer.

П

## LA NIZÂMIYEH.

Le Nizām oul Moulk (AbouʿAlī al Ḥasan b.ʿAlī b. Isḥaq b.ʿAbbās Qawām oud Dīn aṭ Ṭoūsī) fit commencer les travaux en 457 et inaugura les cours deux ans plus tard, le samedi 10 doul qaʿdah 459 (1067). Nous laissons de côté les descriptions aussi magnifiques qu'imprécises que nous en donnent les documents de l'époque.

Elle a disparu, semble-t-il, après la conquête de Bagdād par Timour. J'ai vu une pièce des waqfs de la petite mosquée de la Qala'ah de Bagdād porter les signatures de deux *moudarris* (professeurs d'Université), l'un de la Nizāmiyeh, l'autre de la Mostanṣiriyeh, avec une date de la fin du xvuº siècle. C'est sans aucun doute un faux.

Nous savons seulement qu'elle existait encore en 672/1273, après les spoliations de ses waqs (Ibn Rāfi', p. or; cf. p. 171), et qu'elle dura ainsi sans interruption jusqu'à la visite d'Ibn Bātouta, au premier quart de notre xiv<sup>e</sup> siècle.

Son emplacement est difficile à déterminer. C'était « au milieu du marché de mardi ». M. Le Strange (1), à cause du quai qui lui emprunta son nom, a placé la Nizāmiyeh sur la rive même du Tigre (rive gauche). Mais la tradition locale continue à appeler du nom de la Nizāmiyeh, un contrefort ruiné actuellement tronqué et encastré dans un mur de la rue appelée Darb as Silsileh, et surnommé ronqué et encastré dans un mur de la rue appelée Darb as Silsileh, et surnommé d'al l'et (dans le quartier de Bāb al Aghā, contre une maison juive). Elle ajoute que l'on pouvait lire, inscrit dans la partie supérieure, aujourd'hui effondrée, le verset إِنَّ الصلوة تَنْهَى عِن النَّسُو وَالنَّنَا وَالنَّنَا وَالنَّارَةُ الصلوة وَالْمُوْلِينَ الصلوة تَنْهَى عِن النَّسُو وَالنَّلَا وَالْمُوْلِينَ الصلوة تَنْهَى عِن النَّسُو وَالنَّلُولِ (Qorān, xxix, 44). Il se peut que ç'ait été là l'extrême limite orientale de la Nizāmiyeh, assez rapprochée du Tigre, puisque Ibn Abi Osaibīyah, dans sa vie du médecin Amīn ad Dawlah, parle de sa maison comme «rapprochée de la meshra'ah (3) et contiguë à la Nizāmiyeh ».

Quant aux moudarrisīn (professeurs) qui illustrèrent les fastes de la Nizā-miyeh, nous n'avons plus le livre intitulé بالناقب العليم المرسي النظامية, cité par

(1) Baghdad during the Abbasid Caliphate, p. 229. — (2) G'est le عقد مينارة مقطومة (sic) de Jones (Memoirs, Bombay, 1857, p. 317). — (3) Meshra'ah al masbaghah d'aujourd'hui.

Ibn Rāfi' dans sa biographie du célèbre Ibn as Sā'ī (†ap. 674/1275) (Ibn Rāfi', p. 51). Il convient de rappeler les noms des deux premiers maîtres, Abou Isḥaq Shīrāzī (459†476/1083) et Abou Sa'd 'Abd er Raḥmān b. Māmoūn al Matwallī, shāfi'ite (†478/1085), avec leur suppléant, as Seyyid Abou Naṣr'Abd Allah b. Moḥammad ibn aṣ Ṣabbāgh (†477/1084). Puis vinrent les deux frères Abou Ḥāmid al Ghāzālī Ḥodjdjat oul Islām (nommé 484/1091, démissionne 488/1095, meurt 505/1111) et Aḥmed (488/1095 (?), meurt 520/1126). A côté d'eux Abou Zakariya at Tibrīzī le philologue (professe jusqu'à sa mort †502/1109), al Kiyā (†504/1110), et enfin Abou Bekr Moḥammad b. Aḥmed ash Shāshī Fakhr oul Islām al Mostazhirī (professeur 504/1110,†507/1113).

Une des plus belles qaṣīdahs de la poésie arabe contemporaine est celle que Maʿroūf ar Roṣāfī a consacrée à la ruine de la Nizāmiyeh (Aloʊsī, loc. cit., p. ^4).

Ш

## LA TÂDJIYEH ET LA NÂSIRIYEH.

Entre la fondation de la Nizamiyeh et celle de la Mostansiriyeh, se placent la fondation de deux medresehs qui n'ont eu qu'une durée éphémère : la Tādjiyeh, fondée en 482/1089 par un vizir saldjouqide (cf. Le Strange, Baghdad, p. 288).

Puis la Nāṣiriyeh, due au grand bâtisseur an Nāṣir lidīn illah (575/1180-622/1225), l'auteur de la porte du Talisman, et de la mosquée Qomriyeh (rive droite, cf. Ibn Rāfi', p. 154, 154). En 646/1248 (Ibn Rāfi') mourut le moudarris de la Nāṣiriyeh, 'Abd Allah ibn al Ḥasan ad Doumiyāṭī.

IV

#### LA MOSTANSIRIYEH.

C'est en 631/1234 que le khalife al Mostansir billah la fit construire, le long du Tigre, en aval du pont actuel de bateaux, sur la rive gauche.

Elle subsiste encore, quoique sa destruction soit projetée depuis quelques années. C'était au xvi° siècle un repaire de brigands (Huart, Histoire de Bagdād, p. 37), avant de devenir, avec la domination turque, une douane (pl. I, fig. 1). Seule l'extrémité de l'aile occidentale, appelée dans l'inscription des waqfs de la Mirdjāniyeh «Dār ash shifā» (infirmerie), est devenue, comme waqf d'une école israélite, un café très achalandé, le qahouah Ras oul djisr.

Sur le mur du fond se poursuit la longue inscription d'al Mostansir, mieux éclairée dans la partie que l'on voit dans le bâtiment contigu de la douane. De plus la portion qui se trouve dans le café a dû être détériorée puis remise en place sans se préoccuper de l'assemblage des lettres, car une partie en est restée, malgré les efforts du docteur Östrup (de Copenhague), inintelligible pour lui comme pour moi. La voici (elle occupe une seule ligne) à titre de curiosité:

Les autres inscriptions (dans les hangars de la douane, donnant, soit sur le fleuve, soit sur le soūq) lues partiellement par Niebuhr, ont été publiées par Maḥmoūd Shoūkrī Aloūsī (loc. cit., p. 14 et seq.). Elles sont parfaitement lisibles. Les murs de la Mostanṣiriyeh offrent par endroits un appareillage fort intéressant et absolument typique pour l'époque. J'en ai rapporté une brique-type, et n'en ai trouvé de comparables qu'à Kifil (près Ḥilleh), sur un mur situé à 200 mètres au nord du minaret attenant au tombeau dit d'Ézéchiel, minaret précisément reconstruit (six À À À dit l'inscription en grand coufique carré de la base) par an Nāṣir lidīn illah, père d'al Mostanṣir billah (pl. I, fig. 2).

Cet appareillage consiste à renforcer la liaison des briques par des chaînages en diagonales entre-croisées, formés par des briques à tête petite et carrée, marquée d'une étoile à quatre branches, et enfonçant dans le mur comme un clou, au moyen d'un prolongement d'une profondeur double de la profondeur des autres briques.

La Mostanșiriyeh était divisée entre les quatre rites orthodoxes, et comprenait pour chacun un moudarris et soixante-quinze fouqahā. Elle était réputée pour sa bibliothèque qu'Ibn al Forāt nous a décrite, pour son bīmaristān, son ḥammām, sa pendule monumentale, et son belvédère (manzarah) (Ibn Rāfi', loc. eit., p. 180, 180, 180, 180, 180).

En plus des quatre moudarris de droit hanéfite, mālikite (1), shāfi ite et

(1) Cité dans la vie d'Ibn as Sā'ī (Ibn Rāfi', p. ٥५). Bulletin, t. VII.

hanbalite, il y avait là deux professeurs, l'un pour la dar oul hadith, l'autre pour la dar oul Qoran, et enfin un tebib (médecin).

Ibn Rāfi' nous donne les noms suivants des titulaires de ces chaires (dont il résume la biographie) aux xiue-xive siècles:

- a. Droit hanéfite : 'Alī ibn Sakhr (p. 150), qui cumula cette charge avec la chaire de droit hanéfite au meshhed d'Abou Ḥanīfah.
- b. Droit shāfi'ite: Abou Dja'far Sheref ed Dīn Doulfiqār al 'Alawī al Ḥasanī, † 685/1286.
- c. Droit ḥanbalite: 'Abd Allah al 'Aqoūlī (né 638/1240,†728/1327) (Ibn Rāfi', p. ər). Celui-ci est célèbre. D'abord parce qu'après avoir rendu des fétwas depuis l'âge de dix-neuf ans, il mourut ayant réuni les trois charges de moudarris ḥanbalite, de nāzir des awqāf, et de qādhī des qodhāt. Ensuite à cause de son admirable tombeau en bois sculpté (bois de sādj) dont j'ai pu prendre le moulage (ornements et inscriptions), dans la mosquée al 'Aqoūliyeh (quartier du même nom) (pl. II, fig. 1). Son successeur, comme moudarris ḥanbalite, fut 'Abd oul Moūmin Ṣafī oud Dīn al Ḥanbalī (†739/1338) dont le père avait été khaṭīb à la mosquée de Fakhr oud Dawlah et qui réunit, lui, les charges de moudarris aux deux medresehs, al Mostanṣiriyeh et al Bishriyeh jusqu'à sa mort (Ibn Rāfi', p. ••).
- d. Dār oul ḥadith: le moudarris avait comme titre officiel celui de « walī des sheïkhs de l'ḥadith». Ibn Rāfi en cite deux: Ibn al Kharrāṭ († 730/1329) et son successeur Maḥmoūd ad Daqoūqī (p. 104) (cf. p. 104, 44).
- e. Ţebīb : al Mobārek ibn oul Mobārek المنعوت بالشمس Ibn aṣ Ṣabbāgh, mort en 687/1 288 (Ibn Rāfiʿ, p. ١٥١).

V

# LA BAHÂYEH, LA BISHRIYEH, LA THAQIFIYEH, LA MOUDJÂHIDIYEH, LA 'ISMYEH,

# LA MEDRESET EL ASHÂB ET LA MEDRESET IBN OUL QÂDHÎ.

De ces medresehs nous savons seulement qu'elles existèrent aux xiiic et xive siècles de notre ère. Tandis que les trois dernières sont simplement citées par Ibn Rāfic (p. 64, 46, 167), nous savons pour la Bishriyeh (p. 46, 46, 166, 147, 161) qu'elle possédait une « dār oul Qorān », chaire spéciale.

Quant à la Moudjāhidiyeh, elle fut un moment la plus grande medreseh de Bagdād (Ibn Rāfi', p. 00), et sa bibliothèque fut enrichie par le legs des livres d'Abd oul Moūmin Ṣafī oud Dīn al Ḥanbalī, le moudarris de la Mostanṣiriyeh (Ibn Rāfi', p. 00, 101).

Enfin la medreseh ath Thaqifiyeh se trouvait à Bāb oul Azādj (près de la tombe du Kīlanī), comme l'indique Ibn Rāfi' dans la biographie de 'Omar al Qazwīnī († 750/1349) (p. 161, cf. p. 449).

La Bahāyeh (lbn Rāfi', p. 40) se trouvait à peu près entre l'emplacement de la Thaqifiyeh et de la Nizāmiyeh.

VI

## LES MEDRESEHS OADIRYENNE ET HANÉFITE.

Dès le milieu du xiii° siècle de notre ère, par un phénomène de régression qu'expliquent la chute du khalifat, et la saisie des waqfs des medresehs officielles par les conquérants mongols (saisie qui dura de 1258 à 1282; cf. Huart, loc. cit., p. 5), on en revint à Bagdād au type primitif de la medreseh. Et la congrégation qādiryenne d'une part, à l'extrémité sud de Bagdād, et le rite hanéfite d'autre part, à l'extrémité nord, groupèrent leurs disciples et leurs professeurs dans des collèges auprès des tombes révérées de leurs fondateurs. Avec l'autonomie, le caractère confessionnel de l'enseignement supérieur reparaissait.

Dès 685/1286, Ibn Rāfi' nous signale (p. 1844) la medreseh du sheïkh 'Abd oul Qādir al Kīlānī. Elle dure encore aujourd'hui, et les quêtes des Qādiryīn font du moudarris un des gros personnages de l'enseignement supérieur à Bagdād.

Quant au collège attenant au meshhed d'Abou Ḥanīfah à l'A'zamiyeh, Ibn Rāfi' en cite deux moudarris, 'Alī ibn Sakhr (p. 184) et 'Omar al Itqānī al Fārānī al imām Qawām oud Dīn, mort en 721/1321 (loc. cit., p. 184, 184).

D'autres noms de moudarris pourraient être relevés dans les cimetières de l'A'zamiyeh. Dans l'enclos de la tombe de Shiblī, j'ai relevé le texte suivant :

Actuellement le moudarris du meshhed d'Abou Hanīfah cumule avec la

11.

charge de métwallī (gardien) diverses fonctions administratives, le gouvernement étant officiellement hanéfite; il y a un an, le moudarris-métwallī était en même temps le directeur du cabinet noir du vilayet et décachetait la correspondance des suspects.

#### VII

# LA MIRDJÂNIYEH.

Celle-là occupe une place à part. D'abord à cause de l'ensemble épigraphique vraiment unique qu'elle présente. Là où Niebuhr avait passé, se faisant transcrire, tant bien que mal, la petite inscription du porche donnant sur le soūq, l'obligeante amitié du moudarris, al Ḥādj 'Alī 'Alā oud Dīn ibn No'mān al Aloūsī, m'a permis de faire un relevé complet pour le Corpus Inscriptionum Arabicarum. Les résultats sont de première importance. L'intérieur du moșallā est tapissé d'inscriptions. Ce sont d'abord six panneaux groupés symétriquement par rapport au miḥrāb et donnant, avec de précieuses indications topographiques, la liste des awqāf de la nouvelle medreseh (trente-deux lignes) (pl. II, fig. 2). Puis deux inscriptions coraniques, une dans le dôme et une sur le miḥrāb. Enfin une tradition du ṣaḥīḥ du Tirmiḍī au-dessus de la porte (intérieure). Au dehors du moṣallā, une longue inscription en frise. Sur le puits de la cour, une autre inscription.

Parmi les awqāf constitués au xiv<sup>c</sup> siècle par le fondateur, trois subsistent encore avec leurs inscriptions. Deux boutiques dans le soūq qui va au Soūq al ghazl. Et le fameux khan «couvert» (Aortmeh), à voûte de pierre, qui se trouve sur le chemin qui mène les saqqā (porteurs d'eau) avec leurs ânes du soūq de la Mirdjāniyeh à la meshra'ah (cale) al maṣbaghah:

Comme ces inscriptions l'indiquent, la medreseh al Mirdjāniyeh sut sondée en 758/1357 par Mirdjān ibn 'Abd Allah ibn 'Abd er Rahmān, affranchi du sultan gengiskhanide Euldjaïtou; les travaux commencèrent sous le règne de Hosayn (Tānoūn) Khān, et surent achevés sous celui de son fils Sheïkh Shāh Owaīs (757/1356-776/1374), mouzayyin shi'ār ad dawlat al djinkīzkhāniyeh restaurateur des armoiries de l'État gengiskhanide» (inscription n° 2, panneau 2, l. 2). Quant à Mirdjān, il perdit sa place de gouverneur de Bagdād pour avoir voulu se rendre indépendant (765/1363) et on ne la lui rendit

qu'en 769/1367 (cf. Huart, loc. cit., p. 14). Il mourut en 775/1374, laissant le souvenir d'une grande ferveur religieuse dont les inscriptions conservent un témoignage.

La medreseh Mirdjāniyeh n'était destinée qu'à deux rites, shāfi'ite et ḥanéfite. Après avoir végété misérablement sous le régime turc, elle fut remise en état par les soins du seyyid No'mān al Aloūsī, il y a trente-cinq ans; et, à la suite d'un voyage à Constantinople, il obtint d'y restaurer l'enseignement du droit. Mais ce n'était ni de droit shāfi'ite, ni de droit ḥanéfite, et son enseignement, officiellement ḥanbalite, visait, à l'exemple de son modèle Taqī oud Dīn ibn Taimiyah, à restaurer la réforme zāhirite. Depuis sa mort, son fils al Ḥādj 'Alī est moudarris.

#### VIII

#### LES MEDRESEHS ACTUELLES.

Actuellement, en dehors des trois medresehs de la Mirdjāniyeh, d'Abou Ḥa-nīfah, du sheïkh 'Abd oul Qādir al Kīlānī, où le nombre des étudiants est bien minime pour l'enseignement supérieur, et se réduit à quelques unités, voici la liste des medresehs:

- 1° La Souleymāniyeh (près de la Dār oul Imārah), fondée par Souleymān pāshā al Kabīr (Aloūsī, loc. cit., p. 41) (1).
  - 2° La Mourādiyeh, fondée en 1291/1874 (Aloūsī, loc. cit., p. v·).
- 3° La medreset al 'Alīyeh, fondée par 'Alī pāshā (1175/1761,†1177/1763), détruite par Midhat pāshā (1285/1868) (Aloūsī, loc. cit., p. ^m).
- 4º La medreseh de la Djāmi' al Wazīr, fondée en 1277/1860, et dont le premier moudarris fut Țaha Sanawī Zādeh (Aloūsī, loc. cit., p. 4·).
- 5° La medreseh al 'Omariyeh, accolée à la mosquée Qomriyeh par 'Omar pāshā (1177/1763) (Aloūsī, loc. cit., p. 114).
- 6° La medreseh d'Ahmed Amīn as Souwaidī, fondée en 1239/1823 (Aloūsī, loc. cit., p. 175).
  - (1) Rebâtie par Dawoud pāshā en 1243/1827 (Jones, loc. cit., p. 315).

Maḥmoūd Shoūkrī Aloūsī Zādeh, auteur du livre كتاب المساجد que nous citons, porte le titre de moudarris de la mosquée Ḥayder Khāneh, la principale mosquée de Bagdād (fondée en 1242/1826 par Ḥaydar Khān, officier de Souleymān pāshā al Kabīr). Et à la mi-octobre 1908, durant deux jours, la populace de Bagdād, ameutée par le naqīb des Qādiryīn, a pourchassé ce moudarris, demandant son incarcération immédiate, pour avoir laissé un de ses anciens élèves, le poète Maʿroūf ar Roṣāfī, parler au peuple de tolérance, sur le parvis, hors du moṣallā, après la prière du vendredi.

L'enseignement qui se donne dans ces dix medresehs est bien réduit, et ne peut en aucune façon donner l'idée des medresehs de la période saldjouqide ou même du xive siècle gengiskhanide.

L. Massignon.

Bulletin, T. VII. Pl. I



MOSTANSIRIYEH
(Douane actuelle, vue prise de la rive droite. Bagdad).



Un mur du XIIIe siècle à Kifil, près Hilleh.

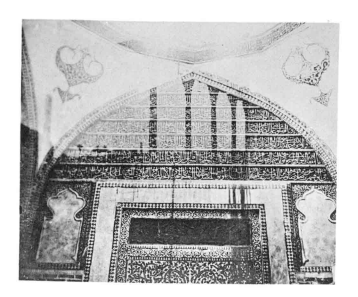
Phototypie Berthaud.

Bulletin, T. VII. Pl. II



MOSQUEE MIRDJÂNIYEH

Premier des six compartiments de la grande inscription du mosallâ (au-dessus du mirhab).



MOSQUÉE 'AQOÛLÎYEH

Tombe d'Al 'Aqoûlî.

(Dans la dernière restauration, l'inscription coufique a été mise à l'envers.)

Phototypie Berthaud.