184 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Pavenir au présent. Pour le royaume de Jordanie, la question de Cisjordanie et celle des réfugiés
va 8tre un facteur permanent de déstabilisation de I’Etat hachémite, en dépit des habiletés du
petit-fils d’Abdallah, le roi Hussein. Pour 'Etat d’Israél, la politique de la force telle qu’elle
est définie par Ben Gourion 4 la fin des années 1940, c’est-a-dire doter I’Etat hébreu d’une puis-
sance suffisante pour empécher toute remise en cause arabe de son existence et de ses conquétes
de 1948-1949 et éventuellement permettre une nouvelle expansion territoriale au détriment de
ses voisins, rendra impossible toute paix avec les Arabes, cela d’autant plus que les Palestiniens
réapparaitront sur la scéne politique dans le courant des années 1960.

La responsabilité de irréversibilité du conflit ne renvoie donc pas seulement aux compor-
tements des maximalistes des deux camps, mais aussi a cet apparent pragmatisme a courte vue,
qui n’a réussi qu’a créer les conditions de nouveaux affrontements.

Henry LAURENS
(INnALCO, Paris)

Ivor WILKE, Wa and the Wala, the Islam and Polity in Northwestern Ghana. Cambridge
University Press, Cambridge, 1989, 256 p. African Studies Series, n° 63.

Ivor Wilks, professeur d’études africaines a Northwestern University (Illinois), est connu
pour ses travaux sur [’histoire du Ghana, notamment Asante in the nineteenth-century, consacré
a ’empire Ashanti au XIXe¢ siécle. La publication de ce nouvel ouvrage constitue une sorte de
retour aux sources. L’auteur, qui visita plusieurs fois Wa au début de sa carriére académique
entre 1955 et 1958, choisit, dans le cadre d’un programme sur I’islam au Ghana, d’y mener une
série d’enquétes de terrain entre 1962 et 1969. C’est le résultat de ces recherches qui, apres une
longue gestation, voit ainsi le jour.

Wa, qui comptait 36 000 habitants en 1984, n’est pas une grande métropole. C’est le chef-lieu
de la Upper West Region, une zone placée aux confins de la Céte d’Ivoire et du Burkina, en
marge des principaux foyers historiques de I’actuel Ghana, situés plus au sud. L’histoire de Wa,
qui ne commence pas avant la fin du XVII® siécle, s’inscrit dans celles des centres urbains du
bassin de la Volta, qui voient la conjonction des traditions guerriéres des peuples « voltaiques »,
Dagomba et Mamprussi, et des traditions islamiques transmises par de petits groupes de migrants
Mandé venus de la Boucle du Niger. L’éclatement du pouvoir entre plusicurs pdles (le roi, Wa
Na, 'autorité islamique, en la personne de ’imam (ou limam), et le chef de terre, tendaana), la
croissance par strates successives de l’islam dans la cité, et les luttes factionnelles périodiques
qui traversent la communauté musulmane ont retenu [’attention de Wilks, qui se fait ainsi le
grand ordonnateur d’une histoire sans pouvoir central, sans archives, ni chroniques anciennes.
Traditions orales divergentes et manuscrits arabes récents — qui en diseat plus sur les fractions
dont ils sont issus que sur 1’entité urbaine elle-méme — constituent la base de travail de I’auteur,
dont 1’étude, a partir de matériaux aussi disparates, se présente d’abord comme un exercice de
virtuosité et une legon de méthodologie historique. L’établissement d’une chronologie, préalable
nécessaire & toute reconstruction globale, fait notamment ’objet, dans le chapitre 4, d’une étude

BCAI 9 (1992) I. Wilks: Wa and the Wala, Islam and Policy in Northwestern Ghana, recensé par J-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 111, HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 185

fine et attentive : « The orally transmitted materials about the Wala past lack any system of
absolute chronology, and the occasional dates that appear in the literary recensions are impro-
visations by the scribes. Events are however carefully ordered relative to each other in time,
and nowhere is this principle more rigorously observed than in the lists of those who have
successively held the offices of Wa Na and Wa Limam. It is these lists that provide the historian
with the opportunity of «date-guessing»...» (p. 64). C’est d’ailleurs cette anarchie de I’histoire
qui fascine Wilks : « Chaos rather than harmony is the problematic » (p. 4).

Plusieurs phénoménes marquent I’histoire de la communauté musulmane de Wa : une longue
présence minoritaire, une forte poussée sous la colonisation britannique, et une crise moderniste,
entre 1930 et 1960, sous la forme d’une implantation de la Ahmadiyya hétérodoxe. Les premiers
groupes musulmans, venus du Mali en plusieurs vagues, a partir du XVI® siécle, étaient forte-
ment marqués par une tradition intellectuelle remontant 4 al-Hagg Suwari (fin XV* siécle), qui
préconisait 1’échange pacifique avec les infidéles environnants et misait sur le travail d’éducation
pacifique et a long terme. Cette premiére communauté qui se renforce par apports successifs
subit ’influence, a partir du XVIII® siécle, des grands gihdd ouest-africains. Tandis que la ville,
devenue escale commerciale sur les pistes des réseaux marchands musulmans jula, se développe,
les institutions islamiques reflétent les débats en cours : aux partisans d’un islam de cohabitation
représentés par U'imdm de la cour, le Wa Yeri Na, s’opposent les islamistes du moment, favo-
rables a une ligne plus militante, qui s’organisent autour de I’imdm du vendredi, charge nouvelle
apparue 4 la fin du XIX°® siécle.

Sous la colonisation, I’islam progresse, sans que des chiffres satisfaisants puissent étre proposés.
Selon un recensement officiel, dont les résultats doivent &tre regus avec prudence, la population
musulmane représentait en 1921 8,7 9, du total dans le district de Wa (plus étendu que la ville
proprement dite). Les chiffres dans la cité devaient €tre nettement supérieurs sans atteindre
toutefois une position majoritaire. Entre cette date et les années 1960, on sait par ailleurs que
les conversions se multiplient, parachevant et accélérant ainsi un processus engagé de longue
date. Les fidéles du Wa Na ou du Tendaana, notamment, passent en nombre du ¢6té musulman.
C’est dans cette communauté brusquement accrue que de jeunes hommes partis travailler dans
les plantations du Sud raménent avec eux cette version moderniste et « hérétique » de ’islam
qu’est la Ahmadiyya. Ce groupe, qui atteint 2 500 adeptes en 1961, reste fortement minoritaife,
mais il parvient a rallier a ses positions 1’un des Wa Na, et il provoque au sein de la commu-
nauté une scission durable. Wilks veut voir dans ce phénoméne une nouvelle expression de la
structure factionnaliste de la communauté musulmane. En fait, la « tentation » ahmadi apparait
dans nombre de communautés musulmanes des possessions britanniques d’Afrique exposées
aux prédications de missionnaires venus du Pakistan. Elle manifeste a la fois un refus des
‘ulamd’ traditionnels et une forme de syncrétisme islamo-chrétien, prénant |’adaptation aux
méthodes d’éducation modernes. Ce qui est étonnant ici, c’est qu’elle soit parvenue dans ce
coin relativement reculé de la savane, a plusieurs centaines de kilométres de la c6te. Mais, comme
ailleurs, passé le moment des premiéres luttes, le groupe hétérodoxe se fige et s’enkyste. La
réalité de la vie de la communauté musulmane passe ailleurs. 1l reste, et c’est ce que nous retien-
drons, qu’en deux siécles d’implantation, de luttes d’influence et de controverses doctrinales,
Wa est devenue une ville musulmane en plein pays animiste.

BCAI 9 (1992) I. Wilks: Wa and the Wala, Islam and Policy in Northwestern Ghana, recensé par J-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

186 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne¢ 9

Monographie, étude de cas : I’étude de Wilks est plus que cela. Elle s’interroge sur les modes
de passage a I’islam dans ’aire « voltaique » et elle doit & ce titre &tre rapprochée du travail clas-
sique de Nehemia Levtzion, Muslims and Chiefs in West Africa (1968), dont un chapitre pré-
cisément portait déja sur Wa.

Jean-Louis TRIAUD
(Université Paris VII)

M.E. CoMBs-SCHILLING, Sacred Performances. Islam, Sexuality and Sacrifice. Columbia
University Press, New York, 1989. 377 p.

Pourquoi la monarchie marocaine est-elle si puissante et pourquoi résiste-t-elle au temps?
C’est la réponse 4 cette question, qui le préoccupe depuis longtemps, que ’auteur propose de
nous apporter dans son ouvrage. Il a bien essayé de prendre en compte les explications déja
avancées, depuis celles de J. Waterbury (1970), en passant par P. Pascon, R. Leveau, jusqu’a
J. Seddon (1981) : diviser pour régner, a4 ’intérieur d’un systéme social segmentaire; s’appuyer
sur le monde rural pour contrebalancer le pouvoir de 1’élite urbaine; étre a la téte d’une fortune
financiére massive et contrbler directement 1’économie, 1’administration, ’armée. Toutes ces
explications ne satisfont pas ’auteur pour qui elles ne sauraient rendre compte de ’ensemble
des « douze siécles de la monarchie marocaine » (p. 16) mais seulement des situations plus ré-
centes. (Notons que I"auteur lui-méme ne fait commencer ses explications qu’a partir des Saadiens,
soit depuis quatre siécles...).

La thése, longtemps mirie, est celle indiquée de maniére elliptique par le titre : ce qui soutient
la monarchie et qui lui permet de se reproduire dans le temps, ce sont des cérémonies religieuses
(sacred performances) pratiquées a travers tout le pays, dont la personne ou I’image du monarque
forme le ressort central, directement ou surtout symboliquement, « subconsciemment » dira
I’auteur. Quels sont ces rituels qui légitiment, confortent, prolongent la royauté marocaine?
Leur exposé, qui forme le ceeur de 1'ouvrage, n’arrive qu’aprés un long détour par I’histoire
du Prophéte Muhammad et de sa descendance et par I’histoire des dynasties saadienne et alaouite.

On aura peut-&tre deviné que le caractére Sarifi — descendant du Prophéte — du roi marocain
est en cause; en effet, nous explique 1’auteur, la liaison avec ce statut particulier du souverain
est opérée dans le rituel du mawlid, célébration de la naissance du Prophéte. Ce rituel serait
devenu, depuis le saadien al-Mangiir, « une véritable célébration rituelle nationale » (p. 158).
En fétant le Prophéte, on féte aussi « son successeur politique sur terre » (p. 146). L’auteur
cherche & démontrer, en corollaire de cette idée de succession, que depuis les Saadiens le mo-
narque marocain ne se contente plus du seul titre de Sarif mais qu’il prétend au titre et au com-
portement de calife, 4 Uintérieur d’'un monde musulman qu’il veut réunifier. Par exemple,
I’expédition sur Tombouctou (fin XVI¢ siécle) est interprétée sous cet angle de Ja volonté de
réunification des terres musulmanes par le seul calife encore en place.

Le rituel du mawliid correspond, si on suit le sous-titre de I’ouyrage, au terme «islam »; 2
moins que «islam » n’englobe également les deux termes suivants? En tout cas, pour ce qui
est de la sexualité, on aborde un domaine ot I’individualité des acteurs entre en cause. Toute

BCAI 9 (1992) I. Wilks: Wa and the Wala, Islam and Policy in Northwestern Ghana, recensé par J-L. Triaud
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



