1992 I. LANGUE ET LITTERATURE ARABES 9

Myriam SALAMA — CARR, La ftraduction a [’épogue abbasside . ['école de Hunayn
Ibn Ishaq et son importance pour la traduction. Didier Erudition (Collection
« Traductologie », n°® 6), Paris, 1990. 122 p.

Comme le sous-titre I’indique, cette thése est principalement axée sur ’activité des traduc-
teurs du IX¢ siécle, I’age d’or de ’époque ‘abbaside. Aprés avoir rappelé les premiéres traduc-
tions et présenté Hunayn Ibn Ishaq et ses disciples, M™¢ S.-C. étudie le fonctionnement de
I’école, les méthodes utilisées et les textes traduits. Puis elle évalue I’apport des traductions dans
les domaines de la langue et de la civilisation, et elle conclut en rappelant ’opinion du polygraphe
al-Gahiz sur la traduction et les traducteurs.

Malgré D'intérét de certains passages qui comportent des remarques pertinentes sur les
problémes posés par la traduction, j’avoue avoir ét¢ dégu par ce travail pour deux raisons. La
premiére tient au fait que M™¢ S.-C. a négligé de recourir aux travaux des orientalistes sur le
sujet, & ’exception de quelques auteurs anciens. On se demande, en effet, comment elle a pu
ignorer les travaux récents de spécialistes aussi éminents que Nicolas Rescher et Richard Walzer
pour la philosophie, Franz Rosenthal, Fuat Sezgin, Gotthard Strohmaier et Manfred Ullmann
pour la médecine!

La seconde raison de ma déception est le fait que ’ouvrage renferme de nombreuses erreurs
dans la transcription des mots arabes. Les noms propres, en particulier, sont trop souvent mal-
traités : la kunya de Hunayn n’est pas Abl Zid, mais Abi Zayd; Masawayh et Salmawayh sont
déformés en : Masawaya et Salamawaya; Nestorius est abrégé en Nestor; Nawbaht et Saharbaht
deviennent: Nubaht et Sahrbaht; Tawfil et Ibn Zur‘a sont transformés en Tawafil et Ibn Zara'a;
Hwarizmi, Ruhawi et Sindn sont déformés en Harizmi, Rihawi et Sanan. Mais la vocalisation
des noms communs laisse aussi parfois & désirer : wafyat au lieu de wafayat; mubtasir au lieu
de muptasar; mazaj au lieu de mizdj; taqaddima au lieu de taqdima, mot figurant dans le titre
de I'ouvrage de Galien Tagdimat al-ma'rifa, qui ne signifie pas : «Introduction a la connais-
sance », mais « Pronostic » (grec progndstikon).

A propos de deux traducteurs cités par al-Gahiz dans le K. al-Hayawan (p. 98), mais dont
les noms ont été déformés par des scribes ignorants, Paul Kraus (Zu Ibn al-Mugaffa’, RSO,
XIV (1933), p. 1-14) a proposé d’identifier Ibn Fahr avec Ibn Bahriz, ’auteur nestorien du
K. Hudiud al-Mantiq, et Ibn Wahila avec Théophile Ibn Tama, ’astrologue maronite d’al-Mahdi.
Pour ma part, je pense qu’il faut lire, non pas : Ibn Fahr wa-Ibn Wahila, mais : Ibn Bahriz
wa-Hilya, ce dernier étant le traducteur melkite d’un épitomé de I”’Organon mentionné a la fin
du K. al-Mantiqg d’1bn al-Muqaffa® (éd. DanespaZih, p. 93).

Au sujet du « Mesue Senior » (p. 20), on signalera P’article de I.-C. Sournia et G. Troupeau,
intitulé : Biographies critiques de Jean Mésué et du prétendu « Mésué le Jeune » (Clio Medica 111
(1968), p. 109-117).

Quant a l'introduction aux actes du Colloque sur Hunayn Ibn Ishaq, tenu en 1973 (p. 25),
ce n’est pas Georges Anawati qui I’a rédigée, mais le signataire de ces lignes.

Gérard TROUPEAU
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 9 (1992) M. Salama-Carr: La traduction a I’époque abbasside: I'école de Hunayn Ibn Ishaq et son importance pour la traduction, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

10 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

Traduction et traducteurs au Moyen Age. Actes du colloque international du CNRS
organisé a Paris, Institut de recherche et d’histoire des textes, les 26-28 mai 1986.
Textes réunis par Genevieve CONTAMINE. Paris, éditions du CNRS, 1989 (Do-
cuments, Etudes et Répertoires, publiés par 1’Institut de recherche et d’histoire des
textes). 16 x 24,5 cm, XXIII + 381 p.

Rencontres de cultures dans la philosophie médiévale. Traductions et traducteurs de I’Anti-
quité tardive au XIV* siécle. Actes du Colloque international de Cassino, 15-17 juin
1989, organisé par la Société Internationale pour I'Etude de la philosophie médiévale
et I'Universitd degli Studi di Cassino. Edités par Jacqueline HAMESSE et Marta
FaTTORI. Louvain-la-Neuve. Cassino, 1990 (Université catholique de Louvain.
Universita degli Studi di Cassino. Publications de 1’Institut d’études médiévales.
Textes, Etudes, Congres, vol. 11. Rencontres de Philosophie médiévale, 1). 17 x 24 cm,
VIII + 402 p.

Deux colloques, tenus ’un a4 Paris en mai 1986, [’autre 4 Cassino en juin 1989, ont traité
de la rencontre entre les cultures durant 1’époque médiévale, a travers le phénoméne de la tra-
duction. La variété des communications rassemblées dans ces deux volumes révéle, si besoin
en était, cette extréme mobilité intellectuelle qui fait du Moyen Age une période ou les ceuvres
les plus variées passérent dans les diverses langues alors utilisées dans le bassin méditerranéen :
grec, latin, syriaque, copte, géorgien, arabe, latin, hébreu, slavon, frangais, castillan, irlandais,
vieux russe, araméen, et d’autres encore. Loin de rendre compte de i’ensemble des quarante-deux
contributions, ce compte rendu se limite aux travaux intéressant directement la sphére arabe.

Les traductions du grec en arabe, élaborées principalement au 1X° siécle, ne sont abordées
que par Henri Hugonnard-Roche (« Sur la tradition syro-arabe de la logique péripatéticienne »,
Paris, p. 3-14 et « Les traductions du grec au syriaque et du syriaque a ’arabe », Louvain —
Cassino, p. 131-147). Ses travaux, centrés sur [’histoire de la transmission de 1’Organon
d’Aristote, mettent en valeur une remarquable continuité entre le travail des traducteurs syriaques
dits anciens, qui établirent aux V¢ et VI® si¢cles des versions syriaques a partir du grec, et 'ac-
tivité des savants bagdadiens du IXe siécle, qui traduisirent a leur tour en syriaque mais aussi
en arabe. L’étude des versions syriaques, malheureusement conservées en trés petit nombre,
permet de comprendre les premiéres formes d’adaptation du texte grec, en particulier dans
I’élaboration d’un vocabulaire philosophique technique, et de resituer a son exacte place 1’ceuvre
de grands savants comme Hunayn ibn Ishdq. Contrairement a la célébre affirmation d’al-Safadi,
si souvent répétée, qui oppose la méthode du grand traducteur bagdadien a celle de ses
prédécesseurs, Hunayn s’est souvent contenté de réviser des versions antérieures et, bien avant
lui, la pratique de la paraphrase était d’usage régulier. Prudemment, Henri Hugonnard-Roche
refuse d’élargir les conclusions établies pour les traités de logique a d’autres domaines, en
particulier les mathématiques et 1’astronomie, ou 1’on a le plus souvent traduit directement
du grec en arabe, sans recourir & intermédiaire syriaque.

D’autres communications plongent dans le monde foisonnant des textes hagiographiques
arabes chrétiens, et de leurs liens avec les autres langues utilisées dans les communautés

BCAI 9 (1992) M. Salama-Carr: La traduction a I’époque abbasside: I'école de Hunayn Ibn Ishaq et son importance pour la traduction, recensé par G. Troupeau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



