152 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Les citations de sources ou les références bibliographiques de chaque note pourraient étre
complétées par des études publiées ces dernieéres années, c’est vrai pour Bobastro (p. 271 n° 372)
qui a donné lieu a des études de J. Vallvé Bermejo et des fouilles archéologiques. Encore plus
pour Saltés (p. 115 n°® 42) qu’il faudrait enrichir des références suivantes : Ibn al-Abbar, Kitab
al-Hullat al-siyara’, éd. H. Monés, 1, p. 283-284; I, p. 18, 177, 180-184; Ibn al-Abbar, Takmilat,
n°® 2103; “Abd al-Malik al-Ansari al-Marrakusi, Kitab al-dayl wal-takmilat V, p. 175-176;
al-Maqqari, Nafh 11, p. 421; Ibn Baskuwal, Kitab al-sila 1, n® 621, 633; 11, n° 1195; Shaltish |
Saltés (Huelva), Une ville médiévale d’al-Andalus, Publications de la Casa de Velazquez, Madrid,
1989.

La note sur Valencia (p. 123-124 n°® 55) pourrait étre complétée par 1’ouvrage de Pierre
Guichard, Les Musulmans de Valence et la Reconquéte (XI°-XIIT® siécles), Institut francais de
Damas, Damas, 1990-1991, 2 vol.; celle sur Dalias et son territoire (p. 242 n°® 315) par I'étude
de P. Cressier, Dalias et son territoire; un groupe d’alquerias musuimanes de la Basse Alpujarra
(Province d’Almeria), Actas del XII Congreso de la U.E.A.l, Malaga, 1984, Madrid, 1986,
p. 205-228. Enfin le « Castillo de Saliha» (p. 268-269 n° 366) est documenté dans les sources
arabes : cf. al-Idrisi, Description, éd. Dozy, p. 199/244; al-Idrisi, Opus Geographicum, Rome
1975, V, p. 565; al-Nubahi, Kit@b al-marqabat al-‘ulya’, Beyrouth, p. 118; J.A. Chavarria Vargas,
Noticia historica de la villa fortaleza de Zalia, Jabega 36, 1981, p. 24-33.

Indépendamment de ces observations, Los caminos de al-Andalus en el-siglo XII est une im-
portante contribution a la connaissance de la géographie historique de la péninsule Ibérique.
On ne peut qu’encourager J.A. Mizal a poursuivre avec rigueur 1’étude des ceuvres géographiques
d’al-Idrisi.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Lucie BOLENS, L’Andalousie du quotidien au sacré, XI*-XII’ siécles. Variorum, Collected
Studies, Aldershot, 1990. xx + 282 p.

L’absence d’une pagination continue dans ce type d’ouvrage est génante. Le volume contient
dix-neuf études qui sont regroupées autour de quatre thémes : agronomie et politique, alimen-
tation, beauté et parfums, art de vivre. Dans I’'introduction L.B. insiste sur ’originalité anda-
louse. Elle vient de la syntheése entre des apports multiples dans laquelle, si I’on comprend bien,
est sacralisé le quotidien. Les €léments orientaux prédominent, mais la part de la latinité reste
forte malgré le « hiatus wisigothique » (est-il si béant puisqu’Isidore de Séville a été un « jalon
d’érudition » 7). Tout en insistant sur P'orientalisation de ’Espagne, L.B. postule une continuité,
comme pour réconcilier d’anciennes théses opposées, faisant de la Péninsule un concentré des
cultures de la Méditerranée tout entiére.

Les cinq premiers articles sont dans le prolongement de son ouvrage sur les agronomes an-
dalous. La régionalisation « a partir de 1’éclatement du khalifat de Cordoue » (n°® I) serait une
recomposition du pouvoir et une adaptation & ’essor commercial méditerranéen. Cette derniére
proposition, pleine d’intérét, n’est appuyée sur aucun élément concret. A la méme époque, selon
L. B., se produirait une révolution agricole (n® II) stimulée par la décentralisation politique et

BCAI 9 (1992) L. Bolens: L'Andalousie du quotidien au sacré, Xle-Xllle siecles, recensé par B. Rosenberger
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 153

appuyée sur une petite et moyenne propriété. Si les encouragements des princes semblent certains,
les effets pratiques du progrés des connaissances agronomiques nous sont aussi inconnus que
les conditions démographiques et sociales de ce XI°® siécle. La taille des exploitations importe
d’ailleurs autant ou plus que celle des propriétés, comme L.B. le note en conclusion de son étude
sur la classification botanique (n° IV) parue antérieurement a celle-ci. Pour que des sources
comme les nawazil puissent faire percevoir une mutation de la société (n° III), il faudrait que
les consultations soient plus nombreuses sur les questions liées a I’irrigation, qu’elles soient
datées et situées. Or les neuf ou dix envisagées s’étendent du IX*® au XVe© siécle et concernent
aussi bien al-Andalus que le Maghreb. La vitalité et la place dans les traités d’agronomie de
la viticulture (n° V) ont de quoi surprendre si I’on s’en tient aux seules utilisations licites du
raisin selon la loi musulmane.

On passe a ’alimentation avec un article sur la présence d’un haricot (n°® VI), liabiya, phaseolus
ou dolichos, antérieurement a I'introduction de ’espéce américaine. Quelques pages sur les
aliments de disette (n® VII) n’ajoutent rien a 1’étude parue dans les Annales, vol. 35 en 1980.
L’article sur «1’eau dans ’alimentation et la cuisine andalouses » (n°® VIII) permet d’exposer
des théories sur les saveurs et des principes diététiques venant de I’Antiquité et leur application
dans la cuisine : on recherche un équilibre en conformant la nourriture aux tempéraments et
aux saisons, en la rendant digestible par des préparations complexes et des adjonctions multiples
censées corriger des inconvénients. Dans le suivant, « P’art culinaire médiéval andalou est ba-
roque » (n° IX), les mémes thémes sont repris et ’accent est mis sur la recherche du plaisir qui
n’est pas en contradiction avec celle de la santé grace aux «ruses de la science ». Dans ’article
sur le couscous (n°® X) se manifestent avec évidence des défauts qu’on pouvait déja déceler. Des
affirmations hasardeuses se succédent. Une inattention aux documents est cause de plaisantes
errcurs. Ainsi, alors qu’une recette citée en entier précise que 1’on farcit I’agneau avec du couscous
cuit, L.B. imagine un animal qui servirait de récipient pour la cuisson de la semoule! Reprenant
et développant une interprétation précédente — p. 112, n° VIII — sur 'usage du bouillon (marga®)
avec lequel on peut soit détremper le pain du farid soit arroser la semoule du couscous, elle
croit que 1’on juxtapose dans un méme plat « panade et couscous ». Elle parle de « couscous
au vinaigre », ce qui est aberrant. Ce ne sont que des exemples. A partir de 13, la rigueur semble
emportée par un goiit de la formule dont le titre qui suit donne une idée : «le soleil pulvérisé
sur les tables andalouses au Moyen Age. Viandes et sorbets (XIII®s.) ». Les articles sur le henné
et le khol (n°® XI1), sur « Alchimie et distillation des parfums (n° XIII), sur « les parfums et la
beauté » (n° XIV) et sur «le merveilleux végétal » (n® XV) sont de la méme encre. La multipli-
cation des allusions et des références empruntées a tous les temps et & toutes les cultures éclaire
moins qu’elle n’étourdit. On arrive ainsi & un syncrétisme qui fait perdre de vue les caractéres
islamiques d’al-Andalus. Les affirmations non fondées abondent, parfois contredites quelques
lignes plus loin. Des renseignements exacts et des notations justes s’entremélent avec des affirma-
tions contestables, mais que d’efforts pour les déméler! et comment ne pas voir que des énor-
mités jettent le doute sur I’ensemble.

Dans P’article sur les jardins d’al-Andalus (n°® XVI), L.B. réfréne son lyrisme et s’attache a
en faire une description. Elle apporte en annexe, comme dans certaines études précédentes, des
documents et une bibliographie utiles.

BCAI 9 (1992) L. Bolens: L'Andalousie du quotidien au sacré, Xle-Xllle siecles, recensé par B. Rosenberger
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

154 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°¢ 9

Les trois derniers textes sur «la ville ibérique médiévale » (n® XVII), « les Andalousies per-
dues » (n® XVIII) et «les petits échanges font les grandes civilisations » (n® XIX) offrent eux
aussi un mélange d’idées générales peu ou pas étayées, de notations précises mais pas toujours
exactes et vérifiées, de citations par trop hétéroclites. Ils tiennent plus de la conférence faite pour
un public cultivé, facilement ébloui, que de 1’étude argumentée destinée aux spécialistes, appuyée
sur des faits vérifiables. L’interrogation y est trés rare et le doute quasi absent. Le mythe d’une
Andalousie « symbole de la tolérance humaine » y est exprimé sans esprit critique, sans distin-
guer les lieux et les époques et au mépris de données qui devraient €tre connues, comme la dé-
portation au Maghreb de mozarabes a cause de ’appui qu’ils avaient donné aux envahisseurs
chrétiens : c’est trés probablement la raison de la présence a Fés en 1137 de I’évéque Miguel
qui avait dii suivre le sort de ses ouailles. On ne saurait donc arguer de ce fait en faveur d’une
« civilisation andalouse ou se reconnaissaient les différents groupes ethniques et religieux ». L.B.
peint une Andalousie révée : conviviale, festive, syncrétiste — tout a la fois paienne, et méme
trés paienne, juive, chrétienne et musulmane — ol il n’y a pas de conflits religieux, politiques
ou sociaux, pas méme de tensions. Il s’agit d’une création littéraire, non d’un travail d’historien.
On reconnait a la fantaisie imaginative tout son prix dans la littérature, mais la confusion des
genres est dangereuse. Un certain angélisme est aussi peu acceptable que la diabolisation de
I’islam & laquelle certains se livrent, et en particulier dans des travaux historiques.

Bernard ROSENBERGER
(Université de Paris VIII)

Lucie BOLENS, La cuisine andalouse, un art de vivre XI'-XIII® siécles. Albin Michel,
Paris, 1990. 351 p.

On devient ce que 1’on mange, disent le Zohar et tous les médecins andalous. En Andalousie
au Moyen Age, se nourrir est non seulement un art de vivre mais aussi une sagesse et un huma-
nisme pratique. C’est cette science de 1’équilibre et du goiit, la cuisine andalouse qui jongle
avec les sept saveurs fondamentales : le doux, I’amer, 1’4cre, le salé, 1’acide, I’Apre ou l’insipide
que Lucie Bolens nous expose en 300 recettes qui, entre le XI¢ et le XIII® siécle, ont fait frémir
Ies palais les plus exigeants. L’époque du Cid, fin du XI® siécle, est peut-Etre 1’époque du premier
document utilisé par 1’auteur, celui d’Ibn Razin, que Fernando de la Granja Santamaria date
soit de la fin du XI°® siécle, soit du XIII® siécle. C’est Ziryab, le musicien, qui aurait enseigné
aux Cordouans les raffinements de la cuisine proche-orientale, ainsi que ’ordonnance d’un repas
de qualité, de vraies maniéres de tables. « Jusque-1a, les mets arrivaient péle-méle, en grande
abondance et chacun choisissait ce qu’il préférait. Cette maniére de faire sera celle de 1’Occident
chrétien jusqu’a la fin du Moyen-Age » (p. 29). L’Andalousie innova : il s’établit un ordre
d’amener des plats, un service de table : entrées froides, plats de viandes et de volailles, diverse-
ment assaisonnées au vinaigre et au garum, entremets de transition entre les pites et les tourtes,
les petits pétés et les couscous, parmi les soupes et les pains farcis de viandes et de 1égumes.
« L’horizon attendu des fraiches pétisseries se dessinait alors, miel, sablés fondants, gAteaux
de noix et d’amandes, électuaires enfin pour assurer le profit de ces trésors » (p. 29).

BCAI 9 (1992) L. Bolens: L'Andalousie du quotidien au sacré, Xle-Xllle siecles, recensé par B. Rosenberger
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



