146 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

D’ou I'importance de la notion de « frontiére » entre deux mondes, qui se fait de plus en plus
consciente en Méditerranée, précisément a partir de cette époque, et qui trouvera sa formulation
politico-religieuse la plus accentuée — pour le moment — dans les relations euro-islamiques
d’époque ottomane (XVe-XVIII® s.). Cette notion, chére aux historiens américains, a partir
de leur expérience historique fondamentale de la « conquéte vers 1I’Ouest », est sous-jacente
dans bien des pages de ce livre (Burns I’a bien montré dans d’autres travaux, pour la péninsule
Ibérique du XIII®). La notion moderne de « colonisation » — ou celle médiévale hispanique
de «repeuplement », ou peuplement colonial — est aussi souvent présente dans les analyses
de ces médiévistes; elle contribue & éclairer de trés nombreux aspects des relations économiques
et sociales entre musulmans et chrétiens de ces « territoires occupés ».

La notion de « conversion » est tout aussi importante. Elle a été étudiée récemment dans un
autre ouvrage, qui a une structure semblable & celle de Muslims under Latiin Rule 1100-1300,
dont on peut dire qu’il compléte la réflexion : Conversion and Continuity (Toronto, 1990).

Les notions de « tolérance » de « frontiére » et de « conversion » sont toutes battues en biéche
par une autre réalité fondamentale des sociétés médiévales : P« esclavage », négation totale
ou presque de la personnalité et de 1’identité humaine, prison en vie ou mort civile. Les relations
entre musulmans conquis et autorités chrétiennes conquérantes longent la lisi¢re de ce danger
constant de la réduction a ’esclavage, dont les uns et les autres savent pertinemment qu’elle
est & portée des autorités, comme une forme d’issue des tensions politico-sociales de toutes sortes.
Dans un certain sens, les minoritaires sont souvent des « otages » de problémes qui les dépassent
comme individus et qui sont la conséquence de leur adhésion a une identité collective, celle de
P’Islam.

On peut donc déduire — et le prof. Powell le dit fort bien, dés la p. 4 de son introduction —
que ’idée et la pratique de la tolérance religieuse des minorités étaient fort différentes au Moyen
Age de ce qu’elles sont de nos jours. Il s’agissait, dans cet ensemble d’essais réalisés par d’ex-
cellents spécialistes, de fournir les clefs d’interprétation des relations de tolérance médiévale,
spécialement des chrétiens latins envers les musulmans. Ils s’en sont acquis fort bien, avec une
grande abondance d’information, et une intelligente et profonde compréhension des faits et
des lignes d’action.

Mikel de EpaLzA
(Université d’Alicante)

Dominique URrvoy, Pensers d’al-Andalus. La vie intellectuelle a Cordoue et Séville au
temps des empires berbéres (fin XI'-début XIII® siécle). Editions du C.N.R.S., Presses
universitaires du Mirail, Toulouse, 1990. 209 p.

Dominique Urvoy offre dans ce petit livre une présentation large et synthétique de 1’histoire
de la pensée en al-Andalus dont il est spécialiste. Plus classique dans sa méthode d’exposition
que Le monde des Ulémas andalous du VIX° au VI XIII® siécle, Genéve, 1978, cet ouvrage
surprend moins, mais il est sous-tendu par la méme volonté d’analyser une culture dans sa di-
versité, et de saisir I’ensemble des relations dans lequel s’inscrit toute ceuvre. Le refus de choisir

BCAI 9 (1992) D. Urvoy: Pensers d’al-Andalus. La vie intellectuelle a Cordoue et Séville au temps des empires berberes (fin Xle - début Xllle siécle), recensé par Fr.
Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 ITI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 147

tel aspect de la civilisation islamique d’al-Andalus pour le désigner comme essence méme de
I’Islam, joint a P’effort pour décrire les liens entre les évolutions politiques, idéologiques, reli-
gieuses, intellectuelles, scientifiques, fait Poriginalité des Pensers d’al-Andalus.

Conquise dans les années 711-716, I’Espagne n’a guére développé de culture arabe propre
avant le XI° siécle, les ouvrages antérieurs étant peu nombreux et largement tributaires des
modéles orientaux. Une longue introduction, qui occupe prés du quart du livre, pose les bases
de cette culture andalouse : les grands traits de 1’histoire politique de la Péninsule, les deux
métropoles, Cordoue et Séville, rivales et complémentaires, les premiéres tentatives pour re-
penser I’héritage oriental et produire des ceuvres spécifiques. La chute du califat et la grande
crise politique et morale du XI® siécle marquent une réorientation de la vie intellectuelle :
approfondissement des sciences traditionnelles, attention portée a la langue, tentative prématurée
d’Ibn Hazm pour faire la synthése de la culture andalouse. Le lecteur aimerait néanmoins &tre
davantage convaincu du bien-fondé du cadre chronologique retenu : pourquoi commencer
ce tableau a 'arrivée des Almohades? Sans doute, parce qu’aux yeux de Dominique Urvoy
«apparait, a la fin du XI® siécle, le¢ premier * philosophe’’ andalou : Ibn Bajja» (p. 41). Mais,
dans bien d’autres domaines, médecine ou astronomie, poésie ou droit, la césure semble peu
opératoire, comme en témoignent la longueur de 'introduction consacrée a la période précédente,
la place trop discréte faite aux savants du XI° siécle, Sa‘id al-Andalusi par exemple, ainsi que
les fréquents retours en arriére.

L’auteur organise son propos en cinq chapitres, arbitraires dans la mesure ou ils ne corres-
pondent 4 aucune classification habituelle, mais congus pour rendre compte des résonances du
contexte politique et idéologique dans les divers domaines de la vie culturelle. Le premier chapitre
« L’organisation de I’espace et la connaissance du monde » s’ouvre par une rapide présentation
de ’espace andalou, conquis, organisé, contesté, avec Cordoue pour centre et le Maghreb comme
arriére-pays. A partir de 13, I’ceuvre des géographes offre diverses lectures : bilan de I’héritage
andalou, regard vers le berceau de ’Islam, intégration du Maghreb, incertitudes sur la frontiére
entre al-Andalus et chrétienté. Les traités d’agronomie, de botanique et de pharmacopée, de
hisba et de comptabilité, caractérisés par 1’équilibre entre héritage des anciens et part de I’ob-
servation, concourent eux aussi, bien que chacun avec sa spécificité, & la connaissance et a la
maitrise de 1’espace campagnard et urbain.

Le second chapitre « L’organisation du temps et le gouvernement des hommes » procede
de la méme démarche : 1’élaboration du droit et P’historiographie andalouse y sont étudiées
a la lumiére des ruptures qu’a connues I’histoire de la Péninsule. L’histoire du figh est analysée
comme un constant « tiraillement entre la norme et ’adaptation au concret » (p. 80), une « lutte
entre un empirisme un peu court ... et une pensée fondamentale, d’une grande portée intellec-
tuelle mais utopique et sans prise sur le réel, comme celle d’Ibn Hazm » (p. 82). Les deux dynasties
berbéres vont successivement faire sentir leur influence. Les Almoravides, mus par la hantise
de 'effritement devant la poussée chrétienne, ont cherché dans le droit le cadre qui assure le
maintien de édifice musulman; le juridisme, ou plutdt le moralisme, qui se manifeste par la
fidélité au malikisme et le respect scrupuleux des dispositions 1égales, n’exclut pourtant pas une
réflexion religieuse fondamentale, preuve en est 1’épisode célébre de la condamnation d’al-Gazali
analysée ici comme 1’opposition au syncrétisme et a la fuite dans 1’imaginaire. Sans sortir de

BCAI 9 (1992) D. Urvoy: Pensers d’al-Andalus. La vie intellectuelle a Cordoue et Séville au temps des empires berberes (fin Xle - début Xllle siécle), recensé par Fr.
Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

148 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

ce schéma, et tout en gardant les mémes formes d’administration, les Almohades, portés par
une forte exigence intellectuelle, vont favoriser la spéculation politique, du moins au niveau de
Pélite. Ainsi s’éclaire I’ceuvre d’Ibn Rusd décrite comme mise en ceuvre rationnelle, application
méthodique des usiil al-figh, doctrine politique a la fois islamique et platonicienne. Cette marque
qu’impriment les régimes successifs sur 1’orientation du droit est également perceptible dans
les ceuvres historiques. Sous les Almoravides, chroniques et fabagar relévent du bilan nostal-
gique, de la volonté d’exalter I’héritage culturel et religieux musulman, de affirmation d’une
continuité par dela les bouleversements politiques. En revanche, les Almohades font perdre
aux disciplines historiques leur audience, par I’attention portée a I’événement et aux ruptures,
par ’effort pour imposer 1’idée d’un temps orienté, qui resta sans fruits, méme si leur théologie
de I’histoire, par son rationalisme, prépare la réflexion d’Ibn Haldiin.

Le chapitre 3 « L’évolution esthétique et la communication » apporte de suggestives réflexions
sur la tradition artistique, pergue avant tout dans sa continuité, et sur l’activité littéraire. On
remarquera que, sous le titre de « vie intellectuelle », Dominique Urvoy n’hésite pas a englober
tous les aspects de la culture arabo-andalouse. Le développement particuliérement brillant de
la poésie s’explique notamment par le systéme d’éducation propre & I’Espagne musulmane,
dans lequel, selon le témoignage du cadi Ibn al-*Arabi, la langue arabe et la poésie sont étudiées
d’abord, avant méme le Coran (p. 115). Mais cet essor est surtout di & ’apparition, a co6té de
la tradition classique particuliérement vigourcuse a3 Cordoue, de nouvelles formes poétiques :
le muwassah, ou poésie strophique arabe, et le zagal, beaucoup moins soumis aux conventions
classiques; caractéristique d’un milieu marginal, mais arabe et non mozarabe, «la production
de zajal a donc été I’exutoire de ce que la civilisation arabe ne pouvait assimiler » (p. 130).

Dans le chapitre 4 « Macrocosme et microcosme », 1’auteur décrit les développements par-
ticuliérement féconds de 1’astronomie et de la médecine. En revanche, il laisse de co6té les ma-
thématiques, inexistantes selon lui dans une Espagne musulmane dont il dit, sans doute un peu
vite, qu’elle « n’est pas tentée par la spéculation sur le nombre » (p. 77). A cbté d’un savoir
nécessaire a la pratique, porté sur 1’accumulation, les grands savants andalous ont développé
des recherches spéculatives orientées vers la connaissance du monde et de I’homme. Cette ratio-
nalisation des faits observés aboutit en cosmologie & des constructions arbitraires (critiques
portées contre le systétme de Ptolémée et hypothése du mouvement hélicoidal) et en médecine
A une systématisation qui trouve son achévement dans 1’ccuvre d’Ibn Rusd. Sans nier la haute
portée spéculative des grandes synthéses scientifiques qu’a produites I’Espagne du XII¢ siécle, lar-
gement soutenues par ['orientation rationalisante donnée par les dirigeants almohades, on peut
néanmoins se demander si «le divorce ... entre ce qui est nécessaire a la pratique ... et le
travail du savant » (p. 137) fut si marqué. Le Kitab al Kulliyat d’Ibn Rusd, s’il représente bien
une tentative de rationalisation absolue par I’effort de rattacher les phénoménes aux causes,
s’insére dans toute une tradition médicale andalouse dominée par des savants soucieux de
pratique et d’observation, comme al-Zahrawi, Ibn Wafid ou Ibn Zuhr. Dans sa préface, Ibn
Rusd, loin de montrer un divorce entre deux courants, propose comme complément a son propre
ouvrage le Kitab al-Taysir d’lbn Zuhr, qui, dit-il, « donne les particularités en accord étroit
avec les généralités. » Par le méme infléchissement, al-Zahrawi est expédié en quelques lignes
ou, de plus, il est curieusement écrit que « son intérét réside dans la technique des inventions »

BCAI 9 (1992) D. Urvoy: Pensers d’al-Andalus. La vie intellectuelle a Cordoue et Séville au temps des empires berberes (fin Xle - début Xllle siécle), recensé par Fr.
Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 IIT. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 149

(sic, p. 39), pour ensuite affirmer que «1’époque d’Ibn Rushd n’a pas su perpétuer (sa chirurgie),
la part la plus spécifique de 1’héritage médical andalou » (p. 156). Mais il est vrai que Dominique
Urvoy est avant tout sensible 4 la dimension philosophique et métaphysique d’une pensée scien-
tifique, «la contemplation de la rationalité incarnée (étant une voie) d’approche du Divin »
(p. 160).

Aussi I'auteur donne-t-il toute sa mesure dans le dernier chapitre « La vie religieuse et le
statut de la raison », dans lequel il propose — en des pages particuliérement denses — une appro-
che originale de la philosophie andalouse : 1’accent y est mis sur 1’élaboration d’une rationalité
propre, différente de la ndtre, largement portée par 1’idéologie almohade. Les premiéres doctrines
andalouses avaient pourtant emprunté d’autres voies : ascétisme, hostilité au juridisme, gnos-
ticisme, théologie apologétique, qui s’imposérent dans les milieux soufis et expliquent la fasci-
nation exercée par la pensée d’al-Gazali. Mais 1’élaboration d’une théologie purement rationnelle
par le mahdi Ibn Tiimart va apporter un soutien décisif & la falsafa dont les plus grands repré-
sentants andalous furent de fervents soutiens de Ia doctrine almohade, en premier lieu Ibn Bagga,
Ibn Tufayl, Ibn Rudd, mé&€me si s’élabore progressivement une spéculation mystique, beaucoup
plus par rejet de cette approche rationnelle du Divin que par lutte, comme on I’a prétendu,
contre le juridisme. Ainsi 'ouvrage de Dominique Urvoy s’achéve-t-il par une réflexion sur
la portée de I’averroisme : si cette doctrine fut sans lendemain dans le monde musulman et ne
fut reprise que dans la pensée juive et dans les milieux parisiens (ou, curicusement, il devient
I’embléme d’un « courant de paganisme » sic p. 202), elle n’en fut pas pour autant marginale
dans son propre univers. Car c¢’est la disparition du climat intellectuel installé par 1’almohadisme,
liée au succés des armées chrétiennes, qui priva a tout jamais ’Islam espagnol de toute chance
de survie.

Le souci de ne pas dresser des cloisonnements entre disciplines et ceuvres conduit 1’auteur
a intégrer les savants juifs a cette présentation dans la mesure ou il les considére comme largement
partie prenante de la culture andalouse. Effort intéressant, méme s’il est obligé de constater que
les études comparatives manquent. En revanche, il ne fait aucune place aux Mozarabes, affirmant
seulement qu’au XI1° siécle cette « communauté (est) depuis longtemps moribonde sur le plan
social et morte sur le plan culturel » (p. 31). Le plan retenu, s’il a le mérite de mettre en relations
courants, idées, livres, aboutit a traiter en plusieurs endroits d’'un méme auteur, éclatement
préjudiciable a la compréhension de la totalité de son ceuvre. Ainsi Ibn Rudd, dont la Bidaya
est étudiée p. 86, les Commentaires de I’Ethique @ Nicomagque et de la République p. 97, le Com-
mentaire moyen d la Poétique d’Aristote p. 117, le Commentaire moyen de la Rhétorique p. 133,
les Kulliyat p. 153, le Kasf et le Tahdfut p. 183. L’absence d’index rend encore plus difficile toute
recherche précise.

Un dernier regret : ’auteur prévient que « cette étude n’est pas un inventaire mais une pré-
sentation. Elle ne comporte donc pas de bibliographie et figurent seules en notes les références
des principaux ouvrages ou textes cités » (p. 8). Avertissement peu convaincant, car le lecteur
aimerait trouver les références nécessaires pour prolonger les réflexions que ne manquera pas
de lui suggérer ce petit livre riche et stimulant.

Frangoise MICHEAU
{Université de Paris 1)

11 A

BCAI 9 (1992) D. Urvoy: Pensers d’al-Andalus. La vie intellectuelle a Cordoue et Séville au temps des empires berberes (fin Xle - début Xllle siécle), recensé par Fr.
Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

150 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Al-IDRIiSI, Los caminos de al-Andalus en el siglo XII, Estudio, edicion, traduccién y
anotaciones por Jassim Abid MizaL. Consejo superior de investigaciones cientificas,
Instituto de Filologia, Madrid, 1989. 425 p.

Selon J.A. Mizal, al-l1drisi aurait exploité, pour la rédaction du Uns al-muhag, les informations
concernant les chemins, les routes et les distances, contenues dans la Nuzha, revues et corrigées
au vu de nouvelles sources. Le dessein de 'auteur a été d’établir une édition critique du texte
(p. 41-74), concernant exclusivement al-Andalus, de signaler les variantes entre les divers ma-
nuscrits, de traduire le texte en espagnol (p. 75-99) et d’identifier la majeure partie des toponymes
dans des annotations (p. 101-359). Le nombre de toponymes différents contenus dans le Uns
al-muhag est de 518, dont 234 sont cités pour la premiére fois par al-Idrisi, alors que 76 se ren-
contrent dans des sources arabes postérieures. L’auteur pense que 158 noms de lieux sont men-
tionnés exclusivement par al-Idrisi, mais nous verrons qu’il est possible de mieux documenter
ces toponymes par un dépouillement de I’ensemble des sources arabes connues. Cette ceuvre
décrit cinquante-neuf routes principales et deux cent soixante-treize voies secondaires. Je
m’attarderai sur la partie « Anotaciones » (p. 103-359) dans laquelle J.A. Mizal analyse les
toponymes, établit la bibliographie existante, manifeste son accord ou son désaccord avec les
études qui 'ont précédé.

Ce travail représente un effort méritoire et louable mais inévitablement inégal. L auteur lui-
méme reconnait modestement a la page 37 que « nuestras ‘“ anotaciones >’ ... no pretenden
ser exhaustivas, aunque si pueden constituir una aportacion significativa a la compilacion de
un diccionario geografico de al-Andalus que puedo realizarse en el futuro ». Mais pour ce faire,
il aurait fallu étendre le dépouillement et la recherche toponymiques a I’ensemble des textes
des géographes arabes, des auteurs de Tabaqat, des annales historiques et des ouvrages littéraires
et juridiques, dont I’apport peut étre d’une grande richesse, méme pour des toponymes sem-
blant inédits & 1’auteur. Mais a certaines occasions les identifications de quelques toponymes
sont & revoir : ainsi al-Munastir dans la province de Sidina (province de Cadiz) ne peut cor-
respondre 4 Almonaster la Real, au nord de Huelva, mais plutét a3 Rota, face a 1'lile de Cadiz,
ou existait, selon les sources arabes, une importante communauté religicuse. Le hisn de Senés
(p. 248 n° 330) doit étre orthographié Sana$ et non Sana§; une présentation de I’ensemble des
sites constituant le Sanas médiéval et les sources arabes qui les concernent, a été publiée par
M. Acien Almansa et P. Cressier, « Las inscripciones arabes de Senés (Almeria) », Homenaje
a D. Manuel Ocafia Jimenez, Cordoue, 1990.

Le toponyme Qurtah (p. 273 n° 378) de la province de Malaga ne pourrait-il pas étre une
déformation de Qidrah | Agatah, nom d’une forteresse sise dans le district de Comares entre
Cutar etel-Borje (carte 1/50.000 n° 1053). Cf. Ibn Hayyan, al-Mugtabis 111, Paris, 1939, p. 27, 111-
112; V, Madrid, 1979, p. 59, 74, 112, 114; al-*Udri, Tarsi® al-ahbar, Madrid, 1969, p. 114-115;
al-WanSarisi, Mi‘ydar, Fés, VII, p. 103-104; Rabat, VII, 152, 153, 154, 162; J.A. Chavarria Vargas,
« En torno al Comares islamico de los origenes a la conquista cristiana », Jabega 51, 1986,
p. 10-24; Ibn °‘Idari, Bayan al-mugrib, éd. E. Lévi-Provencal, Leiden, 1951, II, p. 180-181;
F. Bejarano-Roblés, Repartimiento de Comares (1487-1496), Barcelone, 1974, XII, p. 4, 8, 12-16,
18, 22, 25, 27, 37, 39, 41, 46, 77, 84, 87.

BCAI 9 (1992) D. Urvoy: Pensers d’al-Andalus. La vie intellectuelle a Cordoue et Séville au temps des empires berberes (fin Xle - début Xllle siécle), recensé par Fr.
Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



