1992 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 143

Pierre GUICHARD, L’Espagne et la Sicile musulmanes aux XI' et XII® siécles. Presses
universitaires, Lyon, 1990. 232 p. Deuxiéme édition (partiellement) corrigée, 1991.
240 p.

Ce recueil de textes, réuni pour les besoins des candidats & I’agrégation d’histoire, vient combler
un grand vide. Il n’offre pas seulement des traductions frangaises, qui n’existaient pas jusque-la
pour certains textes importants '. Mais encore il coiffe ’ensemble de trois chapitres d’un « Rappel
historique de I’Islam occidental aux XI®-XII*¢ siécles » — s’agissant en fait de 1’Islam d’Europe,
ibérique et sicilien —, et fait précéder chaque document, textuel ou graphique, d’une introduc-
tion, dont I’étendue réduite, d’une page a une page et demie, n’a d’égale que la densité.

Il serait évidemment possible de discuter certains choix. On s’étonne qu’a propos de la dis-
parition des communautés mozarabes, et du statut des minorités en général, seule la politique
des Almoravides soit illustrée par un texte, et que place ne soit guére faite aux Almohades, au
réle probablement encore plus décisif sur ce point, encore que leur «intégrisme », ou leur
« hérésie », soit évoqué d’un mot. En sens inverse, un extrait de la « Lettre du croisé anglais »
sur le siége de Lisbonne en 1147 eiit constitué une utile contrepartie, avec le probléme qu’elle
pose de la permanence de chrétiens, avec leur évéque, dans la ville jusqu’a cette date, et du camp
choisi par eux postérieurement méme a D’arrivée des armées masmiidiennes dans la Péninsule 2.
Mais aborder la question de la politique des Almohades a 1’égard des dimmi/s aurait entrainé
nécessairement de déborder le cadre tracé par la question d’agrégation et limité aux rivages
européens de I’Islam occidental.

A de trop brefs délais impartis pour la réalisation de I’ouvrage sont probablement imputables
quelques erreurs qui ne sont pas toutes corrigées dans la seconde édition, comme celle qui fait
figurer la région de Cuenca, conquise par les Castillans en 1177, et jamais perdue par eux ensuite,
dans les « reconquétes almohades » 3.

Jean-Pierre MOLENAT
(C.N.R.S., Madrid)

James M. PoweLL (ed.), Muslims under Latin Rule 1100-1300. Princeton University
Press, Princeton, 1990, 221 p.

Livre de synthése, ou cinq médiévistes se penchent sur un phénoméne historique particulier
(la situation des musulmans sous domination de pouvoirs politiques chrétiens d’Occident,
c’est-a-dire de rite latin ou dépendant spirituellement de I’Eglise de Rome), mais dans des régions
et des Etats différents de la Méditerranée (Portugal, Castille-Léon, Aragon-Catalogne, Sicile,

1. Ainsi pour le texte d’Ibn Bassam sur la
politique d’Alphonse VI aprés la prise de Toléde,
dont on trouve une autre version frangaise récente
dans K. Viaminckx, « La reddition de Toléde
(1085 A.D.) selon Ibn Bassaim a$-Santarini»,
Orientalia Lovaniensia Periodica 16 (1985), p. 179-
196,

BCAI en ligne

2. Cf. Conquista de Lishoa aos Mouros em1147,
Carta de um cruzado inglés que participou nos
acontecimientos, Lisbonne, 1989, réédition de la
traduction de I’original latin.

3. Carte n° 60, reprise de Les Musulmans de
Valence et la reconquére, t. 1, doc. 17, avec la
méme erreur.

BCAI 9 (1992) J.M. Powell (éd.): Muslims under Latin Rule 1100-1300, recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

144 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Jérusalem des croisés) et 4 une période homogéne (XIIe-XIII® siécle). Le choix et les limites du
sujet font 'intérét de I’ouvrage, tout autant que l’autorité scientifique des auteurs, chacun dans
son domaine.

Cet ouvrage est le fruit d’une réunion de I’American Historical Association, au mois de
décembre de 1985, autour d’un sujet bien plus vaste : la société méditerranéenne dans une
perspective comparatiste. Les auteurs ont convenu de se limiter a ce sujet précis.

Il s’agissait de comparer des situations différentes, des territoires de la péninsule Ibérique
a4 ceux de la cote orientale de la Méditerranée, 3 une méme époque et avec une méme situation
socio-politique et religieuse : celle d’une société a majorité musulmane dominée du fait d’une
conquéte, par des autorités chrétiennes relevant du christianisme occidental ou latin. Méme
dans chacune de ces unités politiques, les situations peuvent étre fort différentes, selon les époques

et les partenaires sociaux.

L’éditeur James M. Powell, professcur médiéviste de I'université de Syracuse aux Etats-Unis,
est ’auteur de Dintroduction (p. 3-9) et des conclusions (p. 205-208), ainsi que du chapitre « The
Papacy and the Muslim Frontier » (p. 175-203). 11 remarque le réle secondaire de la papauté
dans ces régions frontiéres du christianisme et de ’islam, ou les autorités séculiéres ont un réle
fondamental dans les relations entre communautés, entre chrétiens, musulmans et juifs. L’appui
de la papauté aux conquétes territoriales des souverains chrétiens reléve surtout de la préser-
vation des futurs droits ecclésiastiques sur les nouveaux territoires ol 1’Eglise devait s’installer
et y réserver surtout les droits du pape de Rome sur les structures ecclésiastiques locales, ce qui
n’allait nullement de soi. Le rappel juridique d’une re-conquéte, d’un retour au statut chrétien
des territoires qui auraient été donnés autrefois aux papes de Rome par les empereurs Cons-
tantin, Gélase et leurs successeurs, devenait ainsi la base juridique des interventions romaines
dans les affaires des royaumes chrétiens conquérants, en péninsule Ibérique, en Sicile et méme
en Orient byzantin et latin, sous le couvert de concessions féodales des nouveaux territoires
faites par la papauté, seigneur éminent de ces territoires. L’organisation des croisades et les
interdictions de commerce avec les pays musulmans furent des instruments politiques qui mirent
un certain temps a devenir effectives et pratiques.

Le P" Joseph F. O’Callagham, professeur a ’université de Fordham, est 1’auteur du chapitre
« The Mudejars of Castille and Portugal in the Twelfth and Thirteenth Centuries » (p. 11-56).
Il y reléve la pauvreté des sources, 1’exil vers les pays islamiques surtout lors des conquétes
chrétiennes du XIII® siécle (Algarve, Andalousie du Guadalquivir, Murcie), la fondation des
communautés musulmanes organisées en aljama et moreria et analyse leur statut légal du point
de vue de la société chrétienne, spécialité de l’auteur.

Le pére Robert Ignatius Burns, professeur a ’université de California-Los Angeles, est I’auteur
du chapitre « Muslims in the Thirteenth-Century Realms of Aragon : Interaction and reaction »
(p. 57-102), ce qui fait I’objet de ses trés importantes publications, depuis plusieurs décennies.
Il met en relief, surtout, les diverses mentalités en présence et la variété des situations de la
vie courante, ainsi que la différence du modéle valencien du XIII® siécle par rapport au sicilien

du XII-.

BCAI 9 (1992) J.M. Powell (éd.): Muslims under Latin Rule 1100-1300, recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 145

C’est au P* David S. H. Abulafia, de I"université de Cambridge, de présenter « The End of
Muslim Sicily » (p. 103-133); il y traite du réle des musulmans de Sicile dans la politique pénin-
sulaire des souverains de 1’ile. surtout avec la colonie musulmane de Lucera, qui est spécialement
étudiée par le prof. Powell (p. 192-198).

Le P* Benjamin Z. Kedar, de ’université hébraique de Jérusalem, est I’auteur du chapitre
« The Subjected Muslims of the Frankish Levant » (p. 137-174). Il résume I’attitude des musulmans
de ces territoires occupés dans le sous-titre « Rare résistance et collaboration limitée », tout en
tadchant d’expliquer la variété des circonstances qui justifient 'extréme variété des comporte-
ments, de part et d’autre. Le prof. Powell montre aussi combien les autorités chrétiennes dé-
pendaient de la mentalité de leur pays d’origine, en Occident latin, dans leurs attitudes envers
leurs sujets musulmans.

Utiles index (p. 211-221).

Par-dessus les notions gréco-romaines de citoyenneté et malgré la situation politique fon-
damentale de conquérants et conquis, il y a une notion religieuse commune originale, autant
dans le monde musulman médiéval que dans le monde chrétien : la reconnaissance d’une certaine
identité culturelle des minorités religieuses, qu’il faut respecter comme telles et qu’on ne peut
pas trop bousculer, surtout avec une conversion forcée. La notion d’hospitalité de 1’étranger
(musulman de loin ou musulman indigéne) point aussi parfois dans la pratique de la tolérance
(sans empécher toutefois de trés nombreuses brutalités et exactions), et surtout I[’utilisation
économique des musulmans sous pouvoir chrétien; 1’utilitas est ainsi trés souvent invoquée par
les autorités politiques chrétiennes contre la tendance des autorités ecclésiastiques a vouloir
éviter les dangers supposés d’une cohabitation qui mettrait en péril la « pureté » de la foi des
populations chrétiennes. Cette perception du danger que pouvait représenter 1’existence d’un
groupe religieux musulman dans la société chrétienne, est un élément subjectif — I’image de
I’autre — et un élément fondamental des relations islamo-chrétiennes dans ces sociétés domi-
nées par le christianisme latin.

Il s’agit surtout, dans ce livre, d’étudier la pratique de tolérance — et non pas la théorie des
traités religicux — dans les faits sociaux, pour en vérifier la complexité. L’objectif avoué de cette
entreprise est d’éviter des comparaisons polémiques entre situations et époques de tolérance
fort différentes : la tolérance islamique médiévale et d’époque ottomane, l’intolérance euro-
péenne et spécialement espagnole du XVIe-XVII®, les diverses tolérances et intolérances isla-
miques, chrétiennes ou autres a 1’époque moderne.

Ce livre éclaire donc le théme des relations entre minorité et majorité religieuses, souvent
abordé sous I'angle d’une apologétique romantique ou d’un victimisme réaliste, selon des critéres
pré-établis ou des comparaisons qui ne tiennent pas compte des situations socio-historiques
fort différentes. L’approche de ces historiens médiévistes a précisément le mérite de montrer
tout autant les éléments communs comme les coordonnées tres différentes des objets de ces
comparaisons possibles. Néanmoins, la vision de ces hiStoriens n’est nullement irénique :
« ... comvivencia, a term that finds little support in the chapters presented here » (p. 7-8).

11

BCAI 9 (1992) J.M. Powell (éd.): Muslims under Latin Rule 1100-1300, recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

146 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

D’ou I'importance de la notion de « frontiére » entre deux mondes, qui se fait de plus en plus
consciente en Méditerranée, précisément a partir de cette époque, et qui trouvera sa formulation
politico-religieuse la plus accentuée — pour le moment — dans les relations euro-islamiques
d’époque ottomane (XVe-XVIII® s.). Cette notion, chére aux historiens américains, a partir
de leur expérience historique fondamentale de la « conquéte vers 1I’Ouest », est sous-jacente
dans bien des pages de ce livre (Burns I’a bien montré dans d’autres travaux, pour la péninsule
Ibérique du XIII®). La notion moderne de « colonisation » — ou celle médiévale hispanique
de «repeuplement », ou peuplement colonial — est aussi souvent présente dans les analyses
de ces médiévistes; elle contribue & éclairer de trés nombreux aspects des relations économiques
et sociales entre musulmans et chrétiens de ces « territoires occupés ».

La notion de « conversion » est tout aussi importante. Elle a été étudiée récemment dans un
autre ouvrage, qui a une structure semblable & celle de Muslims under Latiin Rule 1100-1300,
dont on peut dire qu’il compléte la réflexion : Conversion and Continuity (Toronto, 1990).

Les notions de « tolérance » de « frontiére » et de « conversion » sont toutes battues en biéche
par une autre réalité fondamentale des sociétés médiévales : P« esclavage », négation totale
ou presque de la personnalité et de 1’identité humaine, prison en vie ou mort civile. Les relations
entre musulmans conquis et autorités chrétiennes conquérantes longent la lisi¢re de ce danger
constant de la réduction a ’esclavage, dont les uns et les autres savent pertinemment qu’elle
est & portée des autorités, comme une forme d’issue des tensions politico-sociales de toutes sortes.
Dans un certain sens, les minoritaires sont souvent des « otages » de problémes qui les dépassent
comme individus et qui sont la conséquence de leur adhésion a une identité collective, celle de
P’Islam.

On peut donc déduire — et le prof. Powell le dit fort bien, dés la p. 4 de son introduction —
que ’idée et la pratique de la tolérance religieuse des minorités étaient fort différentes au Moyen
Age de ce qu’elles sont de nos jours. Il s’agissait, dans cet ensemble d’essais réalisés par d’ex-
cellents spécialistes, de fournir les clefs d’interprétation des relations de tolérance médiévale,
spécialement des chrétiens latins envers les musulmans. Ils s’en sont acquis fort bien, avec une
grande abondance d’information, et une intelligente et profonde compréhension des faits et
des lignes d’action.

Mikel de EpaLzA
(Université d’Alicante)

Dominique URrvoy, Pensers d’al-Andalus. La vie intellectuelle a Cordoue et Séville au
temps des empires berbéres (fin XI'-début XIII® siécle). Editions du C.N.R.S., Presses
universitaires du Mirail, Toulouse, 1990. 209 p.

Dominique Urvoy offre dans ce petit livre une présentation large et synthétique de 1’histoire
de la pensée en al-Andalus dont il est spécialiste. Plus classique dans sa méthode d’exposition
que Le monde des Ulémas andalous du VIX° au VI XIII® siécle, Genéve, 1978, cet ouvrage
surprend moins, mais il est sous-tendu par la méme volonté d’analyser une culture dans sa di-
versité, et de saisir I’ensemble des relations dans lequel s’inscrit toute ceuvre. Le refus de choisir

BCAI 9 (1992) J.M. Powell (éd.): Muslims under Latin Rule 1100-1300, recensé par M. de Epalza
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



