1992 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 141

Pierre GUICHARD, Les musulmans de Valence et la Reconquéte (XI°-XIII' siécles). Institut
frangais de Damas, Damas, 1990-1991. 2 vol. 617 p. + documents.

L’ouvrage constitue la version publiée de la thése de doctorat d’Etat soutenue par P. Guichard
en 1987 a P'université de Toulouse-Le Mirail, sous le titre plus explicite : La société musulmane
valencienne et sa destruction a !'époque de la Reconquéte (de la domination musulmane a la domi-
nation chrétienne; le royaume de Valence au XIII® siécle, étude sociale). 11 se divise en quatre
parties : 1) « L’histoire de Valence a I’époque musulmane » offre en réalité une ample histoire
politique d’al-Andalus depuis 1’époque des taifas jusqu’a 1’entrée de Murcie dans la vassalité
castillane, en 1243; 2) « La population musulmane du Sarq al-Andalus » traite de ’organisation
du peuplement en villes (madina/s), « chateaux » (hisn/s) et localités rurales dépendantes (qarya/s),
en s’appuyant largement sur 1’archéologie, et conclut sur le fait que la garya, village de pro-
priétaires libres, constitue la base communautaire de ’organisation sociale dans les campagnes
et celle de la fiscalité étatique; 3) « Le systéme socio-politique musulman » conclut a une société
peu seigneurialisée et faiblement militarisée, ou 1’impdt assure la liaison entre les communautés
rurales et ’appareil de I’Islam, constitué par les cadis, fagih/s, katib/s, ga’idls...; 4) « La société
musulmane valencienne face a4 la Reconquéte » part de ce caractére faiblement militarisé de la
formation politico-sociale andalouse en général, et valencienne en particulier, et, & travers la
conquéte catalano-aragonaise et Ja répression des révoltes musulmanes subséquentes, débouche
sur la destruction des structures « tributaires » musulmanes. On aboutit a une conclusion générale
résumée dans la formule : « Du systéme tributaire musulman au régime féodal chrétien ».

On reste le plus souvent confondu par I’érudition, ’ampleur de vues et la subtilité dont fait
simultanément preuve P. Guichard. Mais il demeure que ’on peut ne pas étre totalement con-
vaincu par I'idée des « communautés rurales » autonomes, clé¢ de voite de sa démonstration,
qui prend le contre-pied de la vision traditionnelle d’une domination absolue de la ville sur la
campagne dans 1’« Espagne musulmane », et s’inspire de l’interprétation tiers-mondiste du
marxisme qu’a proposée Samir Amin !. En effet, lorsque I’on voit apparaitre dans les textes
de telles « communautés », comme dans [’exemple de Pefiscola, qui ouvre ’ouvrage, elles res-
semblent plus a de petites villes, dominant un espace rural constitué par un certain nombre de
villages (garya/s), qu’a ce que suggérerait a priori ’expression de « communauté rurale ». Il
est vrai que ces organisations communautaires sont supposées étre assez semblables & celles qui
ont survécu au Maghreb jusqu’a I’époque contemporaine. Mais on ne peut négliger que les
« communautés villageoises » constituent également une piéce-clé du régime seigneurial ou
« féodal », selon la terminologie adoptée, européen, avec les « communautés d’habitants » de
la France de I’Ancien Régime, ou les concejos castillans 2.

1. Curieusement P. Guichard cite non la parait révélatrice, étant donné I’amphibologie du

version originale frangaise Le développement
inégal, Essai sur les formes sociales du capitalisme
périphérique, Paris, 1973, mais sa traduction
espagnole, évidemment & cause de I’introduction
donnée par M. Barceld.

2. L’analogie avec le concejo castillan nous

BCAI en ligne

terme entre le concejo urbain, interprété tradi-
tionnellement comme une « communauté de ville
et terre» et wvue aujourd’hui comme une
« seigneurie collective urbaine », et le concejo de
village, qui correspond 4 la communauté d’habi-
tants de 1’ancienne France.

BCAI 9 (1992) P. Guichard: Les musulmans de Valence et la Reconquéte (Xle-Xlle siecles), recensé par J.-P. Molénat
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

142 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Un autre probléme est que P. Guichard ne définit pas vraiment le régime « féodal » chrétien,
qu’il oppose au systéme « tributaire » musulman et qui lui succéde aprés la conquéte, a la
différence de I’analyse minuticuse a laquelle il se livre pour ce dernier. Quand on sait la vogue
étonnante que connait le vocabulaire « féodal » dans I’historiographie espagnole des quinze der-
niéres années, par une réaction évidente, mais peut-€tre excessive, contre les théses traditionnelles
illustrées par C. Sanchez-Albornoz, on ne peut se défendre d’une certaine inquiétude. Certes
P. Guichard évoque ’importance du processus de seigneurialisation qui affecte le royaume chrétien
de Valence, de fagon de plus en plus insistante, au cours du XIII® siécle, mais le contenu et
I’étendue, c’est-a-dire les limites, n’en apparaissent guére. Comme on ne dispose par ailleurs
que de peu de travaux sur la vie rurale du Pays valencien entre le XIII¢ et le XV* siécles ?, I’in-
quiétude ne se dissipe pas vraiment. Il ne s’agit certes pas 14 de vouloir diminuer la valeur du
travail de P. Guichard, ou de lui reprocher de n’avoir pas écrit une autre thése, dont nous savons
pourtant qu’il posséde les matériaux. Mais la démonstration opposant la société « tributaire »
d’avant la conquéte chrétienne a celle, « féodale », engendrée par celle-ci, ne sera pleinement
convaincante que lorsque ’on disposera pour la seconde d’une étude d’une ampleur de vues
en méme temps que d’une netteté égales a celles du tablean que dresse P. Guichard de la
premiére.

Une question importante a laquelle nous n’apercevons pas d’éléments de solution a travers
le livre de P. Guichard est celle de I’explication de la permanence de groupes musulmans com-
pacts dans le royaume de Valence reconquis, en dépit méme des décrets successifs d’expulsion
du XIII® siécle. Tout en s’élevant contre la vision « optimiste » selon laquelle I’élément chrétien
n’aurait représenté longtemps que des ilots de colonisation dans une mer musulmane, P. Guichard
ne remet pas en question le fait de la permanence massive de ceux que ’on appelle des mudéjars,
attestée notamment par lintensité du probléme morisque au XVI° siécle. Cette permanence,
faisant contraste avec les domaines de la reconquéte castillane et, m&me, dans une moindre
mesure, avec le cas antérieur de 1’Aragon, doit-elle étre attribuée & un caractére différent des
reconquétes castillane et catalano-aragonaise, ce qui rameénerait a la définition du « féodalisme »
implanté 4 Valence par la conquéte? Ou bien conviendrait-il de Pexpliquer par une difficulté
plus grande rencontrée par les musulmans valenciens a s’acquitter de leur devoir religieux
d’« émigrer » du pays de I’injustice? ou encore par un attachement plus vif au sol de leur part?
Le probléme nous parait mériter qu’on s’y arréte.

Jean-Pierre MOLENAT
(C.N.R.S., Madrid)

3. L’impression qui résulte sur ce point de la qui ne vont guére au-dela du XIII® siécle non
bibliographie donnée par P. Guichard n’est pas plus, et ceux de la jeune école valencienne
contredite par celle qui ressort d’autres travaux (A. Furio, F. Garcia Oliver, E. Guinot), qui
récents sur la région. A quoi on pourrait peut- n’ont sans doute pas encore donné tous leurs
étre objecter les abondants travaux du P. Burns, fruits.

BCAI 9 (1992) P. Guichard: Les musulmans de Valence et la Reconquéte (Xle-Xlle siecles), recensé par J.-P. Molénat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 143

Pierre GUICHARD, L’Espagne et la Sicile musulmanes aux XI' et XII® siécles. Presses
universitaires, Lyon, 1990. 232 p. Deuxiéme édition (partiellement) corrigée, 1991.
240 p.

Ce recueil de textes, réuni pour les besoins des candidats & I’agrégation d’histoire, vient combler
un grand vide. Il n’offre pas seulement des traductions frangaises, qui n’existaient pas jusque-la
pour certains textes importants '. Mais encore il coiffe ’ensemble de trois chapitres d’un « Rappel
historique de I’Islam occidental aux XI®-XII*¢ siécles » — s’agissant en fait de 1’Islam d’Europe,
ibérique et sicilien —, et fait précéder chaque document, textuel ou graphique, d’une introduc-
tion, dont I’étendue réduite, d’une page a une page et demie, n’a d’égale que la densité.

Il serait évidemment possible de discuter certains choix. On s’étonne qu’a propos de la dis-
parition des communautés mozarabes, et du statut des minorités en général, seule la politique
des Almoravides soit illustrée par un texte, et que place ne soit guére faite aux Almohades, au
réle probablement encore plus décisif sur ce point, encore que leur «intégrisme », ou leur
« hérésie », soit évoqué d’un mot. En sens inverse, un extrait de la « Lettre du croisé anglais »
sur le siége de Lisbonne en 1147 eiit constitué une utile contrepartie, avec le probléme qu’elle
pose de la permanence de chrétiens, avec leur évéque, dans la ville jusqu’a cette date, et du camp
choisi par eux postérieurement méme a D’arrivée des armées masmiidiennes dans la Péninsule 2.
Mais aborder la question de la politique des Almohades a 1’égard des dimmi/s aurait entrainé
nécessairement de déborder le cadre tracé par la question d’agrégation et limité aux rivages
européens de I’Islam occidental.

A de trop brefs délais impartis pour la réalisation de I’ouvrage sont probablement imputables
quelques erreurs qui ne sont pas toutes corrigées dans la seconde édition, comme celle qui fait
figurer la région de Cuenca, conquise par les Castillans en 1177, et jamais perdue par eux ensuite,
dans les « reconquétes almohades » 3.

Jean-Pierre MOLENAT
(C.N.R.S., Madrid)

James M. PoweLL (ed.), Muslims under Latin Rule 1100-1300. Princeton University
Press, Princeton, 1990, 221 p.

Livre de synthése, ou cinq médiévistes se penchent sur un phénoméne historique particulier
(la situation des musulmans sous domination de pouvoirs politiques chrétiens d’Occident,
c’est-a-dire de rite latin ou dépendant spirituellement de I’Eglise de Rome), mais dans des régions
et des Etats différents de la Méditerranée (Portugal, Castille-Léon, Aragon-Catalogne, Sicile,

1. Ainsi pour le texte d’Ibn Bassam sur la
politique d’Alphonse VI aprés la prise de Toléde,
dont on trouve une autre version frangaise récente
dans K. Viaminckx, « La reddition de Toléde
(1085 A.D.) selon Ibn Bassaim a$-Santarini»,
Orientalia Lovaniensia Periodica 16 (1985), p. 179-
196,

BCAI en ligne

2. Cf. Conquista de Lishoa aos Mouros em1147,
Carta de um cruzado inglés que participou nos
acontecimientos, Lisbonne, 1989, réédition de la
traduction de I’original latin.

3. Carte n° 60, reprise de Les Musulmans de
Valence et la reconquére, t. 1, doc. 17, avec la
méme erreur.

BCAI 9 (1992) P. Guichard: Les musulmans de Valence et la Reconquéte (Xle-Xlle siecles), recensé par J.-P. Molénat
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



