1992 I1I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 139

De méme, p. 165, le vizir “Ali b. Ga'far b. Falah est inscrit comme juif alors qu’il est le fils du
conquérant kutamite de la Syrie.

Leila al-Imad reprend des affirmations courantes sur I’excellence de 1’organisation fiscale
fatimide, sur un Etat fonctionnant & la perfection sous al-‘Aziz, elle ne tient pas compte des
travaux réalisés en Europe et qui ont montré les dysfonctionnements apparus trés t6t. L immo-
bilisation excessive des métaux précieux dans le Trésor fatimide, le poids écrasant des préléve-
ments fiscaux sur la production agricole et artisanale, la part du privé et du public dans 1’ad-
ministration financiére centrale, le role des capitaux investis dans la gestion des diwan-s fiscaux,
les trafics sur le blé et la viande, les problémes posés par les déséquilibres démographiques
villes/campagnes, le réle des vizirs en matiére d’approvisionnement et de contréle de la spécu-
lation, tout cela n’apparait guére.

Pourtant ’ouvrage, s’il n’apporte guére d’idées nouvelles, demeure d’utilisation commode
pour les gens qui ne sont pas des familiers de la dynastie fatimide et pour ceux qui, ne lisant pas
I’arabe, ne peuvent avoir recours aux ouvrages parus en Egypte sur le méme sujet.

Thierry BranqQuis
(Université Lumiére-Lyon 2)

George MAKDISI, History and Politics in Eleventh-Century Baghdad. Variorum Reprints,
London, 1991. 15 x 23 cm, 309 p.

Le théme choisi pour regrouper les neuf articles qui sont ici présentés est en fait 1’évolution
politique sous les Seldjukides au XI® siécle. La publication la plus ancienne retenue pour ce
volume (Article V, tiré de Journal of the American Oriental Society, 1954) est une étude sur
I’origine de la ville de Hilla en Iraq central (étude dont les résultats n’ont malheureusement pas
été pris en compte dans 1’article « al-Hilla » de 1’Encyclopédie de I’Islam 111, 1977), et sur les
Mazyadides. Ces « notes », puisque c’est ainsi que G.M. appelle sa publication, constituent
encore une démonstration utile, bien que fort complexe, de I’ancienneté de la présence mazyadide
dans la région (cf. C.E. Bosworth, article « Mazyadide », E.I. VI, 1990). Une post-face de quelques
mots aurait pu étre ajoutée a cette premiére publication, trés factuelle, pour rappeler 1'impor-
tance du role des Mazyadides dans la consolidation du noyau chiite irakien a la faveur des
dissensions seldjukides, et le rapport de cet article avec I’évolution politique sous les Seldjukides
elit alors été tout a fait évident.

L’histoire politique de cette période a été abordée jadis par G.M. dans sa thése sur Ibn ‘Aqil
(1963), juriste et théologien hanbalite de Bagdad, qui eut a souffrir vers 1070 de la « résurgence »
(ne devrait-on pas dire « consolidation »?) de I'Islam traditionaliste dont G.M. a montré la
place centrale dans le renouveau sunnite du XI° siécle. Le recueil actuel a repris des matériaux
publiés antérieurement a la thése, et qui ont servi & la réflexion du chercheur, et d’abord ce qui
reste d’un journal tenu par le hanbalite bagdadien Ibn al-Banna’, contemporain des faits, entre
Sawwal 460/aolt 1068 et di I-ga'da 461/aolt 1069 (article II tiré de BSOAS, 1956-1957). Les

BCAI 9 (1992) G. Makdisi: History and Politics in Eleventh-Century Baghdad, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

140 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

conclusions tirées de ce journal pour la compréhension de I’affaire Ibn ‘Aqil (Article I1I, Mélanges
Massignon, 1957) ont déja été utilisées dans la thése et auraient pu ne pas &tre reprises ici. En
revanche, on retrouve avec plaisir 1’étude sur Bagdad au XI® siécle, essentiellement composée,
elle aussi, a partir des indications (topographiques cette fois) se trouvant dans le journal d’Ibn
al-Banna’, et qui avait été publiée en 1959 dans le volume d’Arabica, consacré a la célébration
du mille deux centiéme anniversaire de la fondation de la ville (article IV). Un effort aurait sans
doute pu étre fait pour ajouter a cet article un schéma cartographique un peu plus élaboré que
le trés modeste croquis dont était dotée 1’étude, mais U'effet de la démonstration de G.M. reste
pertinent : une meilleure compréhension de la situation politique, et tout particuliérement de
la tension entre le pouvoir seldjukide et le califat, permet de donner tout leur sens 4 ces murs
d’enceinte, signes de souveraineté, coupant dans le vif du tissu urbain, construites par Tugril
beg en 448/1056 puis par le calife al-Mustazhir en 488/1095; belle démonstration de la nécessité,
pour celui qui s’intéresse a I’histoire urbaine, de ne pas perdre de vue I’histoire politique, sous
peine de tirer, des indications topographiques parvenues jusqu’a nous, une idée fausse, ici, du
déclin urbain de Bagdad, sévérement affectée par ailleurs par les inondations et les incendies.
Trois articles postérieurs & la thése (article IX, « The Marriage of Tughril Beg », I/JMES I, 1970;
art. VI, « The Sunni Revival », Islamic Civilisation, 1973; art. VII, « Les rapports entre calife
et sultan a époque seldjuqgide », IJMES VI, 1975) reprennent des présentations d’ensemble
des themes que G.M. a eu le mérite de formuler au cours de ses recherches, et qui étaient déja
perceptibles dans les articles précédents : les relations entre les Seldjukides et le califat n’ont
pas été une protection respectueuse de celui-ci, comme on 1’a longtemps dit, mais des rapports
de tension; le renouveau sunnite n’est pas dii aux Seldjukides, ni a la fondation de la Nizamiyya
par leur célebre vizir, ni 2 Gazili, mais aux milieux traditionalistes hanbalites qui ont soutenu
le califat. Une méditation plus tardive sur « Authority in the Islamic Community » (art. VIII,
in La notion d’autorité au Moyen Age, PUF, 1982) amplifie le théme de fagon encore plus con-
vaincante et large (sauf ce qui est dit du « califat ottoman », VIIL, p. 119, reprenant VII, p. 236,
qui nous semble hasardeux). Il est clair que certaines considérations sur le renouveau sunnite
font référence a d’autres recherches de G.M. qui doivent étre réunies dans un volume a venir
de la méme collection intitulé Religion, Law and Learning in Classical Islam.

Mais dans ce volume, I’historien sera aussi trés sensible a [’invitation & relire autrement la
documentation présentée, en particulier «le Journal d’lbn al-Banna’» (art. IT). L’article placé
en téte du recueil, le plus récent (« The Diary in Islamic Historiography : some notes», History
and Theory 25, 1986) y incite en attirant ’attention du chercheur sur le réle de ces journaux
personnels dans la formation de la mentalité historique, et il est certain que le texte d’Ibn
al-Bannd’ peut &tre utilisé & bien autre chose qu’a préciser les détails de Paffaire Ibn ‘Aqil. Pour
cette nouvelle publication du Journal, texte et traduction, G.M. doit donc étre vivement remercié.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

BCAI 9 (1992) G. Makdisi: History and Politics in Eleventh-Century Baghdad, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 141

Pierre GUICHARD, Les musulmans de Valence et la Reconquéte (XI°-XIII' siécles). Institut
frangais de Damas, Damas, 1990-1991. 2 vol. 617 p. + documents.

L’ouvrage constitue la version publiée de la thése de doctorat d’Etat soutenue par P. Guichard
en 1987 a P'université de Toulouse-Le Mirail, sous le titre plus explicite : La société musulmane
valencienne et sa destruction a !'époque de la Reconquéte (de la domination musulmane a la domi-
nation chrétienne; le royaume de Valence au XIII® siécle, étude sociale). 11 se divise en quatre
parties : 1) « L’histoire de Valence a I’époque musulmane » offre en réalité une ample histoire
politique d’al-Andalus depuis 1’époque des taifas jusqu’a 1’entrée de Murcie dans la vassalité
castillane, en 1243; 2) « La population musulmane du Sarq al-Andalus » traite de ’organisation
du peuplement en villes (madina/s), « chateaux » (hisn/s) et localités rurales dépendantes (qarya/s),
en s’appuyant largement sur 1’archéologie, et conclut sur le fait que la garya, village de pro-
priétaires libres, constitue la base communautaire de ’organisation sociale dans les campagnes
et celle de la fiscalité étatique; 3) « Le systéme socio-politique musulman » conclut a une société
peu seigneurialisée et faiblement militarisée, ou 1’impdt assure la liaison entre les communautés
rurales et ’appareil de I’Islam, constitué par les cadis, fagih/s, katib/s, ga’idls...; 4) « La société
musulmane valencienne face a4 la Reconquéte » part de ce caractére faiblement militarisé de la
formation politico-sociale andalouse en général, et valencienne en particulier, et, & travers la
conquéte catalano-aragonaise et Ja répression des révoltes musulmanes subséquentes, débouche
sur la destruction des structures « tributaires » musulmanes. On aboutit a une conclusion générale
résumée dans la formule : « Du systéme tributaire musulman au régime féodal chrétien ».

On reste le plus souvent confondu par I’érudition, ’ampleur de vues et la subtilité dont fait
simultanément preuve P. Guichard. Mais il demeure que ’on peut ne pas étre totalement con-
vaincu par I'idée des « communautés rurales » autonomes, clé¢ de voite de sa démonstration,
qui prend le contre-pied de la vision traditionnelle d’une domination absolue de la ville sur la
campagne dans 1’« Espagne musulmane », et s’inspire de l’interprétation tiers-mondiste du
marxisme qu’a proposée Samir Amin !. En effet, lorsque I’on voit apparaitre dans les textes
de telles « communautés », comme dans [’exemple de Pefiscola, qui ouvre ’ouvrage, elles res-
semblent plus a de petites villes, dominant un espace rural constitué par un certain nombre de
villages (garya/s), qu’a ce que suggérerait a priori ’expression de « communauté rurale ». Il
est vrai que ces organisations communautaires sont supposées étre assez semblables & celles qui
ont survécu au Maghreb jusqu’a I’époque contemporaine. Mais on ne peut négliger que les
« communautés villageoises » constituent également une piéce-clé du régime seigneurial ou
« féodal », selon la terminologie adoptée, européen, avec les « communautés d’habitants » de
la France de I’Ancien Régime, ou les concejos castillans 2.

1. Curieusement P. Guichard cite non la parait révélatrice, étant donné I’amphibologie du

version originale frangaise Le développement
inégal, Essai sur les formes sociales du capitalisme
périphérique, Paris, 1973, mais sa traduction
espagnole, évidemment & cause de I’introduction
donnée par M. Barceld.

2. L’analogie avec le concejo castillan nous

BCAI en ligne

terme entre le concejo urbain, interprété tradi-
tionnellement comme une « communauté de ville
et terre» et wvue aujourd’hui comme une
« seigneurie collective urbaine », et le concejo de
village, qui correspond 4 la communauté d’habi-
tants de 1’ancienne France.

BCAI 9 (1992) G. Makdisi: History and Politics in Eleventh-Century Baghdad, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



