1992 ITI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 137

débuts d’un code légal, 1’arabisation de la région, sujets touchés dans ce premier chapitre,
marquent la période formative des deux premiers siécles de 1’Islam.

Trois thémes principaux sont traités dans le chapitre consacré a la période abbasside : la
formation des structures agraires dans les deux régions, orientale et occidentale, du monde
musuiman, une question encore loin d’étre claire; la croissance urbaine, théme central vu comme
le miroir économique mais aussi culturel des transformations subies par les groupes musulmans
et arabophones de cette période; et les dimensions du grand commerce musulman, international
et interrégional, dont les auteurs marquent les limites et qu’ils estiment loin d’avoir les dimen-
sions et la magnitude qu’on Iui attribue d’habitude. Quelques idées briévement présentées, mais
qui sont encore un sujet de discussion, concernent ’image de ’Islam comme une révolution
religieuse, la divergence des opinions parmi les esprits (Iégaux) juridiques concernant les impdts,
restés aux mains de ’Etat, le caractére non musulman de la monarchie abbasside et la nature
non productive de la ville musulmane.

En conclusion, malgré 1’apparence d’un ouvrage de vulgarisation, il s’agit d’un livre pour
spécialistes, qui seuls pourront apprécier les nouvelles idées menant a la discussion de faits
anciennement connus. Il ne s’agit pas d’une répétition, comme c’est souvent le cas dans les
synthéses de ce genre, mais d’une interprétation intelligente et d’un renouvellement des posi-
tions sous de nouveaux angles. La seule critique qu’on pourrait adresser aux auteurs concerne
la faiblesse de la bibliographie : elle contient trop peu de références a la littérature anglaise et
américaine, et est trop sommaire et trop limitée pour servir de guide utile & ceux qui voudront
poursuivre le sujet. Cela dit, si les universités américaines ne font pas a I’histoire de Byzance
et de I’Islam la place qu’elle mérite dans le programme d’études des étudiants du premier cycle,
une pareille synthése, qui fournit une histoire intégrale des trois aires concernées, devrait les
convaincre du grand bénéfice d’une telle approche.

Maya SHATZMILLER
(The University of Western Ontario)

Leila S. AL-IMAD, The Fatimid vizierate, 969-1172. Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 1990,
228 p. (dont 66 p. d’appendices, index et bibligraphie).

Cet ouvrage est une thése préparée a 'université de New York sous la direction du Professeur
F. E. Peters et soutenue en 1985. Le texte a été remanié depuis lors, la bibliographie prenant
en compte des titres plus récents. 1l y est traité du vizirat fatimide depuis 1’installation de la
dynastie en Egypte jusqu’a sa disparition, aprés la mort de Sirkih et du calife al-*Adid.

Le premier chapitre retrace [’histoire événementielle du vizirat fatimide et présente les
divers diwan-s. Comme les auteurs de I’article diwan dans El?, I’auteur utilise principalement
al-Qalgasandi. Or, celui-ci, beaucoup plus tardif, décrit la facon dont fonctionnait I’administra-
tion centrale fatimide sous le vizirat militaire. En s’appuyant sur le déroulement des événements,
tel qu’il apparait dans al-Musabbihi et al-Maqrizi, L. al-Imad aurait pu saisir la complexité de
I’administration financiére centrale et son fonctionnement mixte relevant du privé et du public

BCAI 9 (1992) L.S. al-lmad: The Fatimid Vizierate, 969-1172, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

138 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

dans la période 969-1072. Le second chapitre présente la théorie ismailienne du vizirat, situe
ce poste par rapport & celui de da‘i supréme et de grand cadi et rappelle, p. 60 & 68, la différence
entre le vizirat d’exécution et le vizirat de délégation telle qu’elle est définie chez al-Mawardi.
Le chapitre suivant s’intéresse a la pratique du pouvoir et analyse longtemps les deux exemples
opposés. Ibn Killis, le civil d’origine juive iragienne, Badr al-Gamili, le militaire d’origine
chrétienne arménienne. Quelques pages sont également consacrées & un autre chrétien arménien
Bahrim. Le cas passionnant d’Ibn Killis est traité d’une maniére conventionnelle. Aucune
analyse sérieuse de sa politique personnelle en Syrie, menée a travers des réseaux familiaux ou
autres, et parfois en opposition avec la politique officielle d’al-*‘Aziz, ni de ses intéréts fonciers
en Syrie méridionale, ni de ses efforts pour moderniser 1’armée fatimide. Le dernier chapitre
reprend la description du fonctionnement des divers bureaux, diwdn, de 1’administration cen-
trale pour comparer avec ce qu’avait connu 1’Iraq abbasside. Les meilleurs auteurs, Cahen,
Gibb, Goitein, Hodgson, Lambton, Lapidus, Sourdel, sont mis & contribution. On aurait aimé
une discussion plus approfondie & propos des igta’, fondée sur une analyse serrée des nombreux
textes publiés récemment, qui permettent de mieux cerner la chronologie et les divers aspects
de cette institution.

Le premier appendice établit une liste compléte des vizirs, donnant en une ligne, pour chacun
d’eux, Dorigine ethnique, géographique, religieuse et sociale (approche trés américaine, par
exemple, « scribal, upper middle class ») ainsi que ses dates d’exercice et de décés. Le second
appendice donne une biographie plus développée pour les vizirs sur lesquels les sources nous
renseignent, en excluant ceux qui ont été traités en détail dans le texte central. Enfin, une biblio-
graphie abondante et relativement compléte couvre prés de trente pages, dont quatre pages pour
les manuscrits présentés en téte. L’utilité de citer en manuscrit des ouvrages édités depuis
fort longtemps comme c’est le cas ici d’al-Dahabi, d’al-Safadi, d’al-“Umari, d’Ibn Hagar,
d’Tbn Tagribirdi, d’al-Suy(iti ne nous apparait pas évidente. D’une maniére générale, le nombre
de livres cités serble excéder trés largement celui des ouvrages effectivement utilisés. Quelques
remarques de détail & propos de cette bibliographie. L’édition partielle des événements et des
obituaires d’al-Musabbihi publiée & ’'IFAO a été signée par Ayman Fuad Sayyid et moi-méme,
I’édition compléte et légérement postérieure de Milward a paru a la General Egyptian Book
Organization. P. 212, Ibn Aybak est en général connu sous le nom d’Ibn al-Dawadari, nom qui
n’apparait pas ici. P. 218, seul le premier tome de 1'Jtti‘az est édité par Sayyal. Trois ouvrages,
édités de longue date, qui me semblent fondamentaux pour le sujet traité, ne sont pas cités, les
deux textes, Kitab al-mugrib fi huld l-magrib, et al-Nugim al-zahira fi huld hadrat al-qahira,
d’Ibn Sa‘id al-Andalusi ou al-Magribi, et «1’Histoire d’Alep » d’Ibn al-‘Adim. Cette
bibliographie ainsi présentée est assez vaine, car aucune justification d’un corpus central de
sources, sur lequel serait construit le travail, et aucune discussion sur P’apport relatif de
chacune d’entre elles ne nous sont présentées. De ce fait, le travail semble obsoléte et
relativement gratuit.

11 faut signaler quelques autres points qui seraient a modifier dans une édition plus définitive.
Ibn Killis ne fut pas le vizir d’al-Mu'izz, qui n’en eut pas en Egypte, mais uniquement de son
fils et successeur al-"Aziz. Quant a al-Hasan bin Tanj cité deux fois p. 7, il s’agit d’al-Hasan
b. ‘Ubaydallah b. Tugg. Tanj pour Tugg, nom bien connu, est une mauvaise lecture inexplicable.

BCAI 9 (1992) L.S. al-lmad: The Fatimid Vizierate, 969-1172, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 I1I. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 139

De méme, p. 165, le vizir “Ali b. Ga'far b. Falah est inscrit comme juif alors qu’il est le fils du
conquérant kutamite de la Syrie.

Leila al-Imad reprend des affirmations courantes sur I’excellence de 1’organisation fiscale
fatimide, sur un Etat fonctionnant & la perfection sous al-‘Aziz, elle ne tient pas compte des
travaux réalisés en Europe et qui ont montré les dysfonctionnements apparus trés t6t. L immo-
bilisation excessive des métaux précieux dans le Trésor fatimide, le poids écrasant des préléve-
ments fiscaux sur la production agricole et artisanale, la part du privé et du public dans 1’ad-
ministration financiére centrale, le role des capitaux investis dans la gestion des diwan-s fiscaux,
les trafics sur le blé et la viande, les problémes posés par les déséquilibres démographiques
villes/campagnes, le réle des vizirs en matiére d’approvisionnement et de contréle de la spécu-
lation, tout cela n’apparait guére.

Pourtant ’ouvrage, s’il n’apporte guére d’idées nouvelles, demeure d’utilisation commode
pour les gens qui ne sont pas des familiers de la dynastie fatimide et pour ceux qui, ne lisant pas
I’arabe, ne peuvent avoir recours aux ouvrages parus en Egypte sur le méme sujet.

Thierry BranqQuis
(Université Lumiére-Lyon 2)

George MAKDISI, History and Politics in Eleventh-Century Baghdad. Variorum Reprints,
London, 1991. 15 x 23 cm, 309 p.

Le théme choisi pour regrouper les neuf articles qui sont ici présentés est en fait 1’évolution
politique sous les Seldjukides au XI® siécle. La publication la plus ancienne retenue pour ce
volume (Article V, tiré de Journal of the American Oriental Society, 1954) est une étude sur
I’origine de la ville de Hilla en Iraq central (étude dont les résultats n’ont malheureusement pas
été pris en compte dans 1’article « al-Hilla » de 1’Encyclopédie de I’Islam 111, 1977), et sur les
Mazyadides. Ces « notes », puisque c’est ainsi que G.M. appelle sa publication, constituent
encore une démonstration utile, bien que fort complexe, de I’ancienneté de la présence mazyadide
dans la région (cf. C.E. Bosworth, article « Mazyadide », E.I. VI, 1990). Une post-face de quelques
mots aurait pu étre ajoutée a cette premiére publication, trés factuelle, pour rappeler 1'impor-
tance du role des Mazyadides dans la consolidation du noyau chiite irakien a la faveur des
dissensions seldjukides, et le rapport de cet article avec I’évolution politique sous les Seldjukides
elit alors été tout a fait évident.

L’histoire politique de cette période a été abordée jadis par G.M. dans sa thése sur Ibn ‘Aqil
(1963), juriste et théologien hanbalite de Bagdad, qui eut a souffrir vers 1070 de la « résurgence »
(ne devrait-on pas dire « consolidation »?) de I'Islam traditionaliste dont G.M. a montré la
place centrale dans le renouveau sunnite du XI° siécle. Le recueil actuel a repris des matériaux
publiés antérieurement a la thése, et qui ont servi & la réflexion du chercheur, et d’abord ce qui
reste d’un journal tenu par le hanbalite bagdadien Ibn al-Banna’, contemporain des faits, entre
Sawwal 460/aolt 1068 et di I-ga'da 461/aolt 1069 (article II tiré de BSOAS, 1956-1957). Les

BCAI 9 (1992) L.S. al-lmad: The Fatimid Vizierate, 969-1172, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



