1992 II1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 133

majuscule que les noms propres ont dans d’antres langues que P’arabe... elle constitue une sorte
de glacis de mots qui alerte le lecteur sur la présence du nom propre » (p. 68-69).

Le lagab (« Qui porte la mémoire ») est bien plus encore un phénomeéne social. Lié a I’individu,
il n’est pas transmissible. L’introduction de I’ouvrage d’Ibn al-Gawzi sur les noms et les surnoms
montre le souci d’embrasser une belle diversité. J.S. analyse la thématique des principaux lagab
en dawla et en din (lumiére, éclat, soutien, fierté, honneur, triomphe...), et le passage des uns
aux autres au cours du XII® siécle (p. 92-93).

Les noms de relation (« Relation et situation ») relévent tout ce qui dans les origines, les études
entreprises, les maitres suivis, est remarquable et ne va pas de soi. C’est une sorte d’onomastique
sauvage ou le besoin de noter les particularités emprunte les voies les plus variées. Les noms
des femmes les situent évidemment en dépendance par rapport au monde masculin (p. 114 sqq.).

L’avant-dernier chapitre (« L’approche par le nom ») réunit les circonstances ol 1’enregis-
trement des noms acquiert la plus grande importance : enregistrement des noms des trans-
metteurs sous forme abrégée, réunion d’auditeurs d’une lecture de manuscrit, avec inscription
dans les certificats d’audition (samda"), répertoire des maitres suivis, régles de la correspondance.

Une conclusion (« Pour une théorie des noms ») revient sur cet esprit de systéme qui a présidé
a Denregistrement de ces noms, et préfigure en quelque sorte le traitement informatique. C’est
I’inventaire de 1'univers infiniment concret des noms. Les noms ont leur espace, leur action
bénéfique. Les divers éléments annexes qu’on a relevés, et qui entourent le nom proprement
dit, sont comme une protection du nom lui-méme et de la personne.

On referme ce livre, enchanté de cet univers chatoyant des noms de ces hommes qui peuplaient
ce monde, et qu’on avait alors a ceeur d’identifier, dans la mobilité constante de chacun. J.S.
cite (p. 189) le bel article de Goitein « Individualism and Conformity in Classical Islam ». Il
est clair que cette avidité a enregistrer, ce sens de la particularité individuelle, a continué bien
au-dela des temps classiques.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Bernard LEwis, Le langage politique de I’Islam, traduit de I’anglais par Odette Guitard.
Gallimard, Paris, 1988. 241 p., dont notes 50 p., et index 10 p.

Un des plus éminents islamologues anglo-saxons publie ici des conférences données a Chicago
en 1986. Le texte, limpide et dense, se lit avec facilité; la qualité de la traduction donne parfois
I’illusion d’un ouvrage écrit directement en frangais. L’érudition est renvoyée dans des notes
rassemblées en fin d’ouvrage. La culture de ’auteur qui s’étend des textes fondateurs hébraiques
jusqu’aux publications politiques actuelles, turques ou iraniennes, est un élément supplémen-
taire d’agrément.

B. L. oppose 'unité de I’islam, religion et justification du pouvoir politique, & la dichotomie
occidentale, Eglise et Etat. Le discours politique oriental s’est développé dans trois langues,
I’arabe, le persan et le turc, structurellement étrangéres mais liées par une référence islamique
unique. Une théorie trés neuve du droit public, fondée sur les textes du Coran et de la sunna,

10 A

BCAI 9 (1992) B. Lewis: Le langage politique de I'lslam, traduit de I'anglais par Odette Guitard, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

134 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

fut corrigée par une pratique assez routiniére du pouvoir, influencée par les lois et coutumes
byzantines et sassanides, d’oul I’hétérogénéité du vocabulaire. Ce vocabulaire de base, original
ou emprunté, a été considérablement enrichi par 1’'usage abondant de métaphores. B. L. en analyse
"humble origine, les directions de marche et les repéres dans I’espace, le corps humain, la famille
proche et I’4ge, le dressage des animaux, la tente, les habits, les armes... B, L. distingue la pensée
chrétienne médiévale, marquée par le souvenir du chaos général a la fin de I’Empire d’Occident,
chaos dont le désordre devait peu a peu s’effacer, et la pensée islamique, consciente d’un premier
succes, celui de Muhammad fondant la communauté & Médine, relayé par la réussite des inva-
sions musulmanes qui ouvraient la voie vers le triomphe total de 1’'Islam sur la planéte dans un
futur plus ou moins proche. La puissance terrestre du prince islamique témoignait de la réussite
du projet divin annoncé dans la Révélation. Pour un musulman, s’opposer politiquement a ce
prince était donc un sacrilége. Quant au prince, il ne pouvait qu'appliquer la Loi mais n’avait
droit ni de la produire, ni de ’abroger, ni méme de 1’adapter. Seul, le faqih disposait en amont
du ‘ilm nécessaire pour en vérifier la conformité au projet divin. En aval, le katib devait I’appli-
quer avec ’adab nécessaire pour qu’elle soit respectée de tous.

B. L. reprend ’analyse classique de dawla, mot 1ié essentiellement dans le Coran & I’éphémeére
et au mobile, et qui désigna par la suite ["autorité supréme que chaque dynastie détenait a son
tour. Le terme devint I’équivalent de notre Etat, stable et durable, quand les Abbassides sem-
blérent I’avoir définitivement fixé. A cette occasion, B. L. discute des acceptions proches mais
distinctes de hukm et de sultan, d’umma, de watan et de millet. Le calife, plus souvent percu
comme successeur du Prophéte que comme vicaire de Dieu sur terre, fut Commandeur des
Croyants dés “Umar, mais en 1194, il n’était plus pour les militaires de Bagdad que I'imam
supréme, dirigeant la priére de tous les musulmans. La prééminence politique revenait au sultan,
chef des armées. Les Turcs firent la fortune du titre sultanien, alors que les Persans préférérent
celui de Malik, équivalent pour eux de leur terme §ah et de ses composés §ahaniah et padisah.
B. L. aurait pu citer ici al-Subki, Tabagat al-§afi*iyya, V, 314-316, qui oppose le pouvoir supréme
exercé par le sultan sur plusieurs provinces au pouvoir du Malik, limité 4 une seule contrée.
Avec les Mongols et 1a seconde vague turque apparurent san et hdgan. L’ouvrage de B. L. étant
ainsi construit, il faut lire le début du chapitre V pour compléter ce qui est dit des titres politiques
au chapitre ITI. Quant aux civils qui avaient un ra’is & leur téte, ils virent avec le temps les mili-
taires s’approprier ce titre. Les deux pages que B. L. consacre a la bay‘a nous laissent sur notre
faim. Un terme aussi riche et aussi fréquemment utilisé ouvre des voies qu’il n’a pas explorées
et qui débouchent sur des aspects fondamentaux du pouvoir politique, 1égitimation, délégation,
succession et contestation.

B. L. constate que I'Islam refuse en théorie le cloisonnement organique définitif en caste comme
le privilége institutionnel durable mais accepte pragmatiquement 1’inégalité sociale de fait, du
moment qu’elle résulte d’un concours de circonstances, fragile et qui peut €tre a tout instant
remis en cause.

Pourtant il signale trois inégalités institutionnelles, celles du maitre et de ’esclave, celle du
sujet musulman et du sujet non musulman, toutes deux susceptibles d’aménagement, et celle
de I’homme et de la femme, irréductible malgré I’existence d’un statut intermédiaire pour 1’eu-
nuque. L’esclave, dont la variété des origines et des situations au Moyen Age se traduit dans

BCAI 9 (1992) B. Lewis: Le langage politique de I'lslam, traduit de I'anglais par Odette Guitard, recensé par Th. Bianquis

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 ITI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 135

la richesse du vocabulaire le concernant, put exercer le pouvoir supréme, politique et militaire,
tout en conservant son statut servile. A mon sens, B. L. aurait pu pousser son analyse. Les caté-
gories, pouvoir temporel et violence juste, auxquelles I’esclave militaire eut accés étaient mé-
prisables aux yeux de la société civile arabe, qui les lui abandonna volontiers. La tradition d’une
anarchie positive, vivante depuis la Gahiliyya, fut renforcée aprés la Révélation par le peu
de cas que firent les fugahd@’ du bon fonctionnement du dunyd, s’attachant uniquement au
respect des obligations du din. Ce raisonnement s’appliquerait également a D’indifférence
manifestée, 4 part quelques explosions sans lendemain, par les Egyptiens sunnites, au premier
dge fatimide, devant 1’envahissement des diwans du Caire par les ismailiens, les juifs et les
chrétiens.

La distinction entre la racine gadasa, qu’utilisent les musulmans pour désigner positivement
ce qui est sacré selon la tradition judéo-chrétienne, et la racine harama, qu’ils appliquent a ce
qui n’est sacré que pour eux, et donc défendu ou tabou pour qui n’y a pas accés de droit, serait
également 4 approfondir. Ceci prélude au chapitre sur la paix et la guerre, sans doute le plus
nouveau de cet ouvrage, et dont je ne saurais résumer ici la richesse. Parmi tous les termes appro-
priés aux positions variées que peut occuper, aux yeux duo musulman, le non musulman selon
qu’il a été, ou non, musulman, qu’il fait, ou non, partie des Gens du Livre, qu’il est, ou non,
sujet d’un Etat musulman, il manque une analyse des termes jumeaux, nasdrd et masihiyyin,
utilisés pour désigner d’une part les chrétiens orientaux et arabisés, d’autre part, les chrétiens
d’obédience occidentale, Dans certains pays, on trouve également miisawi et yahiidi pour
qualifier un juif, selon qu’il est indigéne ou étranger.

Le dernier chapitre, les limites de 1’obéissance, reprend et compléte des éléments non déve-
loppés dans les chapitres précédents. B. L. insiste davantage sur la Loi et la notion de liberté
que sur la révolte qu’il traite trop rapidement autour du mot fitna.

Cet ouvrage est donc indispensable pour qui s’intéresse aux origines anciennes du vocabulaire
politique musulman. Cependant, méme sur les temps médiévaux, il demeure insuffisant. Des
racines aussi fréquemment utilisées que dabbara/tadbir, damina, fawwada, hasaba, nasaha, nazara,
samaha, sami‘a, SaralSawwara, ta'a, tabutajtatbit, talaqalitldq, et bien d’autres, n’apparaissent
pas a P'index. D’autre part, a partir du XVI°® si¢cle, il rend davantage compte de 1’évolution de
la langue politique turque ou iranienne que de ’arabe. Ainsi on ne trouvera rien a I’index sur
des termes actuels courants, ba‘f, gumhiriyya, iStirakiyya, ihwan, nahda, Suyi‘iyya, taSayyu’
uhmuwwa, et un grand nombre d’autres tout aussi banals. Il s’agit d’un précis, clair et suggestif,
non de la somme que mériterait le sujet et qui est encore & écrire.

Thierry Bianquis
(Université Lumiére-Lyon 2)

BCAI 9 (1992) B. Lewis: Le langage politique de I'lslam, traduit de I'anglais par Odette Guitard, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

136 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

The Cambridge Ilustrated History of the Middle Ages, I: 350-950, edited by Robert
Fossier, translated by Janet Sondheimer. Cambridge University Press, Cambridge,
1989. 19 x 25 cm, xxuI -+ 556 p. Bibliographie, glossaire, index, cartes, planches
en couleur.

Ce beau livre est la traduction en anglais d’un ouvrage collectif paru d’abord chez Armand
Colin sous le titre Le Moyen Age. 11 a le mérite d’introduire le grand public anglophone a 1’école
historique frangaise par une synthése qui combine les résultats des derniéres recherches avec
des apercus critiques, marqués par un penchant déterminé pour les facteurs économiques et
sociaux de I'histoire médiévale. Le livre est une synthése d’un Moyen Age composé de trois
unités contemporaines — Byzance, I'Islam et I’Europe occidentale — et est divisé en trois
parties. La premiére décrit le déclin du monde romain et ’avénement d’une nouvelle religion,
I’arrivée de nouvelles races, et le remplacement des anciennes structures sociales et économiques,
La deuxiéme partie, qui nous occupera davantage par la suite, est consacrée a 1'Islam et & Byzance
dans le haut Moyen Age (VII® - X® siécles), tandis que la troisi¢éme conclut par un retour a I’Europe
et les premiéres manifestations de la civilisation occidentale.

Ce qui distingue ce volume des autres synthéses de ce genre, c’est, d’un cdté, 1’organisation
du matériel et, de ’autre, I’harmonie parfaite qui y régne entre I’histoire événementielle, celle
des institutions et les manifestations artistiques. Les deux chapitres traitant de I’Islam, écrits
par H. Bresc et P. Guichard, donnent un développement chronologique en méme temps qu’une
analyse thématique. De par leurs travaux respectifs, les deux auteurs étaient particuliérement
qualifiés pour écrire une telle synthése, qui situe bien I’Islam dans un contexte médiéval plus
général. européen et byzantin. Leur méthode consiste & poser des questions historiques de fond
qui mettent en valeur 1’évolution de la pensée historique de 1’Islam et & organiser le récit autour
d’elles. Celui-ci est divisé en deux chapitres chronologiques. Le premier traite des débuts de
I’Islam et de la période umayyade; le second couvre I’époque abbasside en Orient, en Afrique
du Nord et en Espagne du VIII® au X* siécle. Les auteurs interprétent le succés de I’Islam face
au morcellement du monde chrétien oriental non seulement comme une révolution dans le
contexte religieux du Moyen-Orient du VII® siécle, mais aussi comme un facteur social que
forgeait la cohésion souhaitée par la population. La période umayyade apparait ici sous ’angle
habituel de la controverse qui entoure les califes umayyades dans 1’historiographie médiévale.
La deuxiéme question touche 1’expérience historique de la politique umayyade, qui a donné
lieu a une stabilisation de la région et de la communauté islamique en formation. La politique
umayyade a été la cause de la « continentalisation » de I’Islam, marquée par le déclin des villes
cotieres et le commerce méditerranéen. Face aux critiques dont les Umayyades ont été tradi-
tionnellement 1’objet, les auteurs insistent sur les aspects positifs de leur expérience historique :
Iunification économique de I’empire musulman s’est réalisée sous leur régne, symbolisée par
P'unification du systéme monétaire, unification qui n’était finalement qu’un mirage. Les auteurs
concluent €galement que les divergences d’opinion parmi les juristes en ce qui concerne les taxes
révelent que la perception des impéts restait en définitive entre les mains des califes. Le désir
de I’Etat de controler les ressources financiéres fournirait une explication plus logique de ce
développement historique. L’apparition des premiéres mosquées, les structures tribales, les

BCAI 9 (1992) B. Lewis: Le langage politique de I'lslam, traduit de I'anglais par Odette Guitard, recensé par Th. Bianquis
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



