124 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

slban. Si on modifie la ponctuation, on retrouve le terme sudarabique qui vient habituellement
aprés S'm'y 1 s Cependant, al-Hamdani fait un commentaire sur la racine SLBY : sa copie
avait donc slban. On peut en déduire qu’il s’est servi d’une copie faite en caractéres arabes dont
il a complété ou modifié la ponctuation.

L’ouvrage comporte deux index, noms de personnes d’une part, noms de lieux et de tribus
d’autre part. Il est dommage que les chiteaux et autres vestiges antiques n’aient pas été inclus
dans ces index.

Muhammad al-Akwa‘ est un nationaliste fervent. Toute sa vie a été consacrée a 1’édition de
textes historiques yéménites qui illustrent la grandeur de son pays. Il en tire une juste fierté, mais
le rappelle avec une insistance qui peut agacer : sa bibliographie personnelle, qui n’a aucun
rapport avec 1’édition d’al-Hamdani, est rappelée p. 201-203 sous le titre pompeux de « Biblio-
théque yéménite hiwalide ».

A I’égard de la tribu de Hamdan, Muhammad al-Akwa‘ n’a pas le froid regard de I’historien :
il a de fortes attaches avec elle, méme si, comme qadi (titre qui n’implique pas une fonction,
mais ’appartenance a un groupe social), il ne reléve d’aucune tribu. La nisba hiwali, que
Muhammad al-Akwa‘ aime ajouter & son nom, renvoie a la dynastie de Yu'fir al-Hiwali dont
les al-Akwa® descendent (voir al-Ikliil, livre 11, 1966, p. 177 ¢t suivantes, et n. 1, p. 178). Cette
dynastie, d’ascendance himyarite, était originaire de Sibaim Aqyan (2 40 km au nord-ouest de
San‘a’) : elle régna dans le Yémen central de 847 a 998 é. chr.. Depuis le début du XIII¢ siecle,
une branche importante de la famille al-Akwa*® est établie dans le village de Higrat Malaha, dans
Murhibat al-Du‘am, & 75 km au nord de San‘d’. Il n’est donc pas étonnant que 1’éditeur ait
composé un dithyrambe en I’honneur de Hamdan, placé en avant-propos (p. 9).

On relévera enfin un gofiit prononcé pour les appellations tribales et géographiques classigues,
le plus souvent tombées en désuétude aujourd’hui, ce qui ne facilite pas la compréhension pour
les lecteurs non initiés. Dans le méme esprit, Muhammad al-Akwa® ajoute & l’identité des
personnes des nisha tirées de ces anciens noms de tribu ou de région, comme s’il voulait rendre
vie a des références prestigieuses tombées dans 1’oubli : voir par exemple p. 5, al-Ma‘afiri et
al-Yahsubi.

Cette nouvelle édition du livre X de I’7klil compléte et corrige utilement celle d’al-Hatib mais
elle ne la remplace pas. Une véritable édition critique, avec des notes qui localisent minutieu-
sement sites archéologiques et toponymes et qui tiennent compte des acquis de 1’épigraphie,
fait toujours défaut.

Christian ROBIN
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Christian DECOBERT, Le mendiant et le combattant, Uinstitution de Uislam. Editions du
Seuil, Paris, 1991. 395 p.

Ce livre essaie de démonter et de remonter les divers mécanismes qui ont produit une institu-
tion appelée a un grand développement en Islam : la fondation en mainmorte. Mais la partie
ne pouvant se comprendre sans le tout, c’est de la naissance d’une nouvelle religion qu’il nous

BCAI 9 (1992) Chr. Décobert: Le mendiant et le combattant, I'institution de I'islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 I11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 125

parle. Précisons tout de suite que I’auteur du compte rendu n’est ni historien, ni anthropologue,
ni spécialiste des débuts de I’'Islam, qualités requises pour parler avec autorité de cet ouvrage.
Laissant aux spécialistes les critiques qu’ils ne manqueront pas d’adresser a ce travail audacieux
et novateur, il s’attachera surtout a retracer I’enchainement des idées, rigoureux mais parfois
ardu a suivre. Quelques remarques plus personnelles concluront cette présentation.

Les deux premiers chapitres traitent de la conquéte et de la période suivante jusqu’au début
du II¢/VIII® siécle, ol se font jour les appartenances de la communauté. Le troisiéme chapitre,
sur les territoires sacrés, marque un retour vers I’Arabie avant 1’avénement de 1'islam. Les
quatriéme et cinquiéme chapitres sur I’auméne et les espaces séparés montrent le travail accompli
entre le temps de la prédication muhammadienne et celui des juristes du II°/VIII® siécle. Le
dernier chapitre sur la fondation en mainmorte explicite 1’aboutissement d’un processus. L’in-
troduction expose avec clarté les choix méthodologiques, tandis que la conclusion, non sans
un certain golit pour ’abstraction, livre la clé de l'institution.

Cet essai se présente donc comme une « remise en systéme » de la naissance de ['Islam. Une
religion révélée étant un fait de « norme », c’est-a-dire un systéme construit, il est possible de
montrer la cohérence de tous ses éléments. C’est le travail de I’anthropologue. La construction
d’une norme impliquant une légitimation, la mise en systéme exige aussi de suivre les étapes
de cette légitimation. C’est le travail de 1I’historien.

Le champ immense de I’investigation est délimité dés le départ par un hadit selon lequel le
Prophéte laissa en héritage une mule, ses armes et une petite terre donnée en auméne pour les
pauvres. Ces trois emblémes connotent les concepts-clés et les faits historiques constitutifs de
I’islam naissant : le cheminement, donc 1’exil (higra), celui du Prophéte et, aprés sa mort, celui
de ceux qui se lancent a la conquéte du monde; la guerre, corollaire de cet expatriement et réponse
4 un ordre divin; ’auméne enfin, plus particuliérement celle d’un bien foncier. Etranger, guerrier,
pauvre (pourquoi mendiant?) : trois aspects d’une méme figure, celle de I’Arabe musulman
de la conquéte, modéle pour les siécles a venir.

Chapitre 1.

L’A. défend la thése d’une conquéte organisée, se fondant en cela sur F. Donner, mais en
lui reprochant une vision incompléte du phénoméne. Il faut tenir compte de trois faits : le milieu
arabe avant I’islam, la prédication muhammadienne et la réalisation d’un projet politique guerrier.
11 lui reproche également de n’avoir pas suffisamment tiré parti de la notion de haram, territoire
sacré, comme facteur de hiérarchisation ‘et d’intégration dans la nouvelle communauté. Tel
était bien le sens de la fondation par Muhammad du hkaram de Médine, sur le modéle de celui
de La Mecque. Parmi ses multiples fonctions cet espace contribuera a réduire la distance entre la
figure religieuse du combattant dans la voie de Dieu et celle, historique, du conquérant arabe.

Quelles relations les conquérants entretiennent-ils avec les pays conquis? La réponse passe
par le biais de ’économique, en termes d’imp6t. La documentation égyptienne, deux générations
aprés le début de la conquéte, désigne les Arabes comme « gens du viatique » (rizq) et les Egyptiens
comme « gens de la terre » (notons en passant que viatique se dirait plutdt zad, rizqg signifiant
la subsistance accordée providentiellement par Dieu). Ceci permet d’affirmer la séparation

BCAI 9 (1992) Chr. Décobert: Le mendiant et le combattant, I'institution de I'islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

126 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

radicale entre « d’un c6té, le fruit d’un travail indigéne et, de I"autre ce qu’exigeait 1’étranger,
et qui n’engageait nul labeur » (p. 73). Méme si les conditions propres 4 1’Iraq et a I’[ran poussaient
les Arabes & s’intéresser directement & la terre et & son exploitation, notamment par I’attribution
de concessions (gatd’i%), leur mode de vie n’en constitue pas moins « une sorte d’isolat arabe »
(p. 76). Deux idées sont ici lancées et reprises par la suite. L’attribution de terre par le calife
ou son représentant ne reléve pas seulement du politique et de I’économique, mais aussi du sacré
comme tout ce qui a trait au foncier. Par ailleurs 1’Etat umayyade, pour parer au risque de
I’isolement, organise un vaste réseau de circulation reliant fortement la périphérie au centre.
Les Arabes pensaient donc ’espace dans un isolement et une solidarité que 1’on peut rapprocher
des constructions lignagéres dont il sera question plus loin.

L’analyse des papyri égyptiens révéle plus concrétement cette représentation de soi. Les do-
cuments parlent a partir des années 60/70 H. de mugadtila, muhagirin, muslimin. Ainsi se fixe
I’image du combattant expatrié, respectant I’alliance avec son Dieu et donc légitimement nourri.
Cependant les conversions vont fragiliser cette position. Le « refus du converti » s’explique-t-if
par un simple refus de partager ou plus gravement par une crise d’identité? Ce n’est alors pas
un hasard si les conflits qui éclatent un peu partout entre les occupants s’expliquent en termes
de généalogies. Le factionnalisme tribal, caractéristique de 1’époque umayyade, trahit en réalité
un besoin profond de cohésion identitaire fondée sur une vaste reconstruction des lignages
arabes. Notons en passant que [’on peut s’interroger sur la pertinence de cette idée de « recons-
truction » dans un milieu bouleversé en partie par la conquéte mais non totalement amnésique.
Quoi qu’il en soit, le retour aux lignages, dont I'importance est indéniable, constitue 1’'un des
rouages du systéme et permet de passer de la question de I’identité a celle de 1’appartenance.

Chapitre II.

Deux nécessités entraient donc en concurrence : d’un cdté, renforcer la figure du combattant
nourri; de I’autre, proposer un mode d’intégration aux nouveaux convertis, une forme d’adoption
fondée sur I’idée d’un lignage élargi. Deux tendances 1égérement décalées dans le temps et re-
présentées respectivement par les Harigites et la Hasimiyya.

Loin de n’étre qu’un ensemble de groupes marginalisés tant sur le plan politique que doctrinal,
le harigite apparait, au contraire, comme le prototype du guerrier se comportant vis-a-vis des
populations paysannes un peu comme 1’avaient fait les Arabes de la conquéte. La division de
I’espace chez les Azariga entre « ceux qui sortent » et « ceux qui restent assis », avec une zone
intermédiaire de protection chez les Nagadat, se fonde incontestablement sur une certaine maniére
de lire le message coranique. En ce sens, ils représentent effectivement « une forme possible de
société charismatique issue de la prédication muhammadienne » (p. 119). Mais peut-on affirmer
pour autant que « la violence harigite fut la réalisation la plus logique d’une communauté nou-
velle vivant le séjour instable de 1’état de guerre qu’avait préchée pour I’ici-bas le Prophéte
mecquois » (p. 121)? C’est oublier tout de méme que la violence s’exergait avant tout contre
les autres musulmans, considérés comme impies.

La Hasimiyya est définie tout d’abord de fagon assez classique comme «la manifestation
la plus ancienne d’une revendication de pouvoir fondée sur la naissance et d’une hiérarchisation

BCAI 9 (1992) Chr. Décobert: Le mendiant et le combattant, I'institution de I'islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 127

a partir des proches du Prophéte. » (p. 122). Mais de fagon inhabituelle sont inclus dans cette
proximité tous les Compagnons proches 4 un degré ou i un autre du Prophéte. La lecture a
travers 1bn Hisam des destins de quelques Compagnons, prototypes de cette proximité, conforte
Pimportance des liens familiaux et tribaux : “Ali, le jeune parent nourri, adopté; Abi Bakr,
le généalogiste, I’arbitre; “Umar, le sayyid. L’interprétation anthropologique des récits de leur
conversion, un peu a la maniére d’un rite de passage, conclut a la réintégration et a la confir-
mation des fondements anciens transformés par ’attachement direct au Prophéte. La Hagimiyya,
comprise comme une large tendance, ordonne donc intérieurement et hiérarchiquement la société,
conciliant « 1’évolution de la conversion et la somme des prérogatives arabes » (p. 144).

Chapitre III.

La terre conquise par I'impdt prélevé sur elle et regcu comme un don de Dieu assure pour une
part la conjonction de I’économique et du religieux. Mais comment s’opére la jonction entre
le foncier et tout ce qui précéde? Des deux principaux types de terres, d’usage et de réserve, le
second puise ses racines dans 1’Arabie anté-islamique et dans le rapport de ses sociétés au sacré.
Il s’agit désormais de prouver que le territoire réservé, point de contact entre le religieux, le
politique, 1’économique et le social, se trouve a ’origine de 1’une des institutions, voire de I’ins-
titution de I’islam. La sacralisation d’un objet passant par sa mise a I’écart, ce qui est vrai du
sacrifice d’une part de la récolte ou du cheptel pour assurer par sa destruction la reproduction
de 'ordre cosmique et social, ’est aussi du lieu enclos (kima) nécessaire a la survie du groupe.
On constate souvent sur ces lieux la présence d’un sanctuaire gardé par une aristocratie tribale
alliant force militaire et autorité sacrée. Quand s’y ajoute, chez les Quraysites, le contrdle du
commerce, le lien entre I’économique et le sacré s’en trouve renforcé. La démonstration fort
bien menée du rdle du hima de T&’if dans I’intégration d’une tribu alliée et des rites de permu-
tation entre fiums et hilla lors du pélerinage au haram de La Mecque aboutit, en bonne anthro-
pologie sociale, a cette conclusion : par « son rapport au himd, au sanctuaire, et sa pratique
du sacrifice, I’individu s’identifiait par son appartenance & un groupe de parenté et il en référait
d’une maniére ou d’une autre & un séjour séparé, hima, haram pour lui et pour le dieu dans lequel
le groupe reconnaissait son unité. » (p. 173). D’ol la tentation de considérer I’inaliénation en
tant que « catégorie économique » comme « lieu de préservation de I’intégrité communautaire »

(p. 174).

Chapitre IV,

Un hadit de "Umar illustre le réinvestissement du hima pour Pentretien des montures du gihad
en méme temps que la sollicitude du calife pour les pauvres. Nous retrouvons donc le com-
battant et le pauvre. C’est de ce dernier qu’il est désormais surtout question pour « percevoir
le lien institutionnel qui se construisait entre la notion d’aire de dép6t du sacré et une pratique
économique-religieuse spécifique ». Terminologie et pratique de ’aumdne sont passées en revue;
zakdt, nafaqa, sadaqa, analysés d’aprés le champ sémantique de leur racine et de méme faqir
et miskin. 11 en ressort que le pauvre, I’homme affaibli ou mal intégré, menace le groupe. 1l doit
y €tre maintenu par un don de nourriture que 1’on peut dés lors interpréter comme une forme

BCAI 9 (1992) Chr. Décobert: Le mendiant et le combattant, I'institution de I'islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

128 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

de filiation. On retrouve ici le modéle de “Ali (il était pauvre certes, mais faisant partie de la
famille, devait-il &étre adopté?). Retenons aussi le lien établi entre la nourriture partagée et la
parenté. L’interprétation du verset coranique IX 60 concernant les attributaires de la sadaga
tend & montrer comment le pauvre de la tribu se transforme avec la prédication muhammadienne
en exilé et en combattant sur la voie de Dieu, ayant droit et fondateur de la communauté.
Malheureusement la démonstration est desservie par le commentaire de I’expression al-mu’allafa
quilabuhum « ceux dont les cceurs sont conciliés » et la déclaration subséquente sur 1’absence
d’une interprétation réelle du Coran chez les anciens commentateurs. On ne saurait non plus
accepter la traduction de Coran 11 273 par « pauvres qui ont été réduits a I'indigence dans le
chemin de Dieu», alors qu’il faut comprendre « ceux que l'indigence a retenus de s’engager
dans le chemin de Dieu »; d’autant plus que la conclusion est aussitot tirée : « celui qui va sur
le chemin de Dieu, a la guerre, est un appauvri» (p. 225). Assurément le verset sur la sadaga
établit un rapprochement entre le pauvre et le combattant, mais il ne les identifie pas, pas plus
que les autres ayants droit. Dans les traditions prophétiques concernant les déshérités, les esclaves
en particulier, est décelé le souci constant de D’intégration, reflet de la société au tournant des
premier et deuxiéme siécles de I’Hégire : « par réaction, par enfermement, les Arabes se cons-
truisirent pour eux-mémes l’image d’une communauté nécessairement pleine, opaque, sans
fracture. » (p. 233). Par la coincidence du double discours de la conquéte et des généalogies,
les conquérants, exilés et donc appauvris, devaient &tre nourris, pris en charge, selon ’expression
du Coran LIX 8 : al-fugara’ al-muhagirin. Notons tout de méme que ces termes ne désignaient
ni tous les musulmans de Médine, ni méme tous les mihagiriin.

Si le pauvre est ’appauvri, le donateur qui se prive et donc s’appauvrit peut devenir aussi
un donataire. En somme, I’appauvrissement appelle un enrichissement, et ’'on retrouve inévi-
tablement la figure du combattant, « paradigme du musulman » et signifiant «la nécessité uni-
verselle du don » (p. 239). La division & I’époque de Malik b. Anas des musulmans et des non
musulmans entre ahl al-sadaga et ahl-§izya montre bien quelle représentation les descendants
des conquérants avaient d’eux-mémes et des autres. Dés lors, une question se pose, a laquelle
il sera répondu assez vite par l'affirmative : cette vision n’allait-elle pas « engendrer une con-
ceptualisation de ’économique dans laquelle le gain serait percu comme extérieur & une activité
de production ou d’échange plutét que provenant immédiatement d’elles? » (p. 247). Parmi
les arguments avancés, 1’analyse de la notion de kasbh, ot il n’y aurait « connotation ni de tran-
saction, ni de travail, ni de production » (p. 250) laisse un peu sceptique.

Chapitre V.

Par un mouvement de retour caractéristique du rythme de ce livre, le haram de Médine rappelle
la higra, de mé&me que le hima évoque désormais la guerre, avec la tentation d’y adjoindre les
concessions de terre (qard’i') de par le statut de ces terres passant dans certains cas de terre de
harag a celle de dime (‘usr). Ce passage quelque peu contourné & I’aumdne ne suffit pourtant
pas a expliquer comment ’on passe du rapprochement établi jusqu’ici entre les « aires de statut
spécifique » et la pauvreté a l'acte juridique de I’auméne d’un bien immobilier (habs ou waqf),
bien non spécifique au départ, au contraire des haram et himda. L’A. reconnait que le passage

BCAI 9 (1992) Chr. Décobert: Le mendiant et le combattant, I'institution de I'islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 129

de I'un a P’autre ne se laisse pas aisément repérer, alors que les termes habs et wagqf exprime bien
I’idée d’un retrait. Mais malgré les analogies évidentes, I’acte de fondation est-il de m&me nature ?

Pourquoi Abii Hanifa faisait-il une différence entre le habs et la sadaqa, alors que cette dis-
tinction ne se trouve pas apparemment dans les traditions prophétiques (cf. I'expression sadaga
gariya)? Le fait que les destinataires du kabs devaient étre nommés le situait sans doute du coté
de la parenté, alors que la sadaga se trouvait du coté de la communauté. Abi Hanifa reflétait-il
ces deux perspectives en privilégiant la zakdt et I’auméne en général comme rite d’appartenance
communautaire? Pourtant les juristes ultérieurs accentuérent au contraire ’assimilation de la
fondation en mainmorte & une auméne.

Chapitre VI.

Pourquoi les traditionnistes incluent-ils le wagf dans les chapitres sur I’héritage, tandis que
les juristes en traitent & part? Nous voici entrainés vers la délicate question de ’héritage dans
le Coran, du legs du tiers et de la place de la fondation pieuse dans 1’héritage. Sommes-nous
en présence, comme on [’a suggéré, de deux « logiques concurrentes », I'inaliénation et la trans-
mission des biens aux proches? Intervient ici la question subsidiaire de la part d’héritage des
femmes et de leur réle dans le maintien de la « structure lignagére ». L’idée que les versets sur
les parts de 1’héritage pourraient ne pas avoir eu la méme signification au moment de « I’élabo-
ration coranique » et a celui de «l’enseignement prophétique » confirme la description sans
cesse reprise d’une société qui « en méme temps, s’inventait une histoire, conjurait ses craintes
de disparaitre dans sa propre dispersion, se protégeait contre 1’étranger conquis et tentait d’ex-
pliquer sans les résoudre ses tensions intérieures » (p. 324). On éprouve devant de telles affir-
mations I'impression de se trouver ramené au point de départ. On se demande également si une
telle impression se dégage de la littérature juridique du IT¢/VIII® siécle. Néanmoins une autre
réponse a la question posée plus haut tend & démontrer la non-contradiction entre la 1égislation
de la mainmorte et celles de 1’héritage, considérées comme contemporaines. Méme si le wagf
a pu servir de palliatif aux risques de morcellement de [’héritage, il ne trouve pas 14 son origine.
La coexistence de deux 1égislations parfois concurrentielles s’explique en définitive par la nature
du discours juridique. Edifié sur les mémes strates généalogique, politique et hagiographique
que la société qui 1’énonce, on y retrouve deux tendances distinctes mais non opposées : «le
principe de fermeture sur la rationalité parentale du monde connu et celui d’exil, de déplace-
ment, de déclassement « (p. 329). L’héritage est du coté du premier, la mainmorte, de Pautre,

La suite de ce dernier chapitre s’ordonne comme une réintégration et une prolongation pro-
gressive de toutes les piéces du dossier, précédemment exhumées : la mosquée, objet de waqf
et prolongement du haram; les qard’i’, terres réservées, nourrissant le combattant. Comme
nstitutions, le karam, la mosquée, le waqf étaient appelés a perdurer. Leur relation au sacré en
font le support ou ’effet d’une opération rituelle reconduisant I’ordre des mondes naturel et
social. A la conjonction des deux nous retrouvons I’économie, autrement dit 1’auméne, produit
de la terre et acte de sacrifice reliant la figure fondatrice de 1’islam a ’image, non moins souvent
évoquée, d’une communauté solidaire. De plus, « par une pratique économique aumoéniére,
[’homme nouait continiment [’alliance avec Dieu ». )

10

BCAI 9 (1992) Chr. Décobert: Le mendiant et le combattant, I'institution de I'islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

130 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Nous avons suivi la mise en place progressive depuis P'antéislam jusqu’au II¢/VIII® siécle
d’une « institution », au sens précis « d’une forme contraignante, mais dont la contrainte est
assumée, intériorisée » (p. 372 note 1). L’institution repose ici sur la ritualisation de 1’activité
économique (I’auméne) au sein d’une communauté dont la cohésion identitaire est fondée sur
une histoire. C’est par la mise en place de telles institutions « sacrales » mettant en jeu I’histo-
rique, le juridique, 1’économique et bien siir le religieux que I’islam s’est constitué. La cohérence
de P'institution et de sa description prend valeur de modéle.

Ce qui précéde, malgré sa longueur, ne résume nullement ce livre aux développements mul-
tiples et 4 I'argumentation subtile, mais essaie d’en souligner la progression rigoureuse. On ne
peut que saluer la parution de cet essai d’anthropologie historique qui fait tomber les cloisons
souvent étanches entre plusieurs disciplines et perspectives. La notion d’institution, telle qu’elle
a été deéfinie et illustrée, nous semble un des acquis les plus précieux de la méthode ici inauguree,
méme si [’on peut regretter parfois une tendance excessive d la systématisation, rangon de la
cohérence. Nous formulerons donc quelques réserves que I’A. voudra bien recevoir comme
autant de souhaits.

L’étendue du champ d’investigation, et les perspectives souvent nouvelles pour tout ce qui
touche a cette « économie aumdniére » en particulier, font souvent regretter qu'un plus grand
nombre de documents n’aient pas été avancés a 1’appui de cette thése et d’autres. Bien des Jadits,
par exemple, auraient confirmé ou nuancé les positions avancées. Mais trés visiblement 1’ouvrage
n’a pas été congu comme un travail d’érudition philologique. Il se veut une reconsidération en
profondeur de la littérature orientaliste sur les origines et les débuts de I’islam, et emprunte a
celle-ci bon nombre de ses matériaux. Il reprend des auteurs aujourd’hui tant soit peu délaissés
comme R. Smith, Becker et Lammens, et réagit aux recherches récentes de I’école anglo-saxonne.
La critique des fondements méthodologiques et idéologiques de cette littérature relance vivement
toute une série de questions sur les débuts de I’Islam auxquels la recherche frangaise recommence
depuis peu a s’intéresser. L’intérét de ces questions fait regretter souvent la fagon beaucoup
trop allusive d’évoquer les opinions. La simple référence entre parenthéses dans le corps du
texte allége I’annotation, mais au détriment de la précision; on ne sait pas toujours, & moins
de bien connaitre le texte cité, ce qui y est emprunté ou critiqué.

L’une des idées-force du livre tient & ’importance accordée au temps de la conquéte. La re-
lation entre les Arabes et les autres, et entre les Arabes eux-mémes, s’y noue et contribue a [’éla-
boration de l'institution. La conquéte, par le hiatus qu’elle provoque, justific une séparation
radicale entre le temps de la « prédication » et celui de '« enseignement ». Le premier se réduit
au texte coranique, le second se confond avec le développement de la tradition prophétique
sans se distinguer neitement de 1’élaboration juridique. On peut toutefois se demander si cette
division ne pose pas autant de problémes qu’elle est censée en résoudre. On relévera plus loin
une prétendue contradiction entre le Coran et la sunna tout & fait irrecevable. La conquéte
marque-t-elle une rupture si forte, alors que 1’A. s’attache a nous montrer que les Arabes n’ont
pu penser leur nouvelle condition sans en référer a leur passé tout proche, pour le statut des terres
par exemple? Le retour au substrat arabe se double d’une réévaluation de la notion d’emprunt
qui a prévalu dans I’orientalisme jusqu’a nos jours. L’emprunt est soit récusé comme invrai-
semblable, a propos du wala’ qui découlerait de la tradition romaine; soit réexaminé, comme

BCAI 9 (1992) Chr. Décobert: Le mendiant et le combattant, I'institution de I'islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 131

la sadaqa dans le contexte précis de ses diverses significations pour conclure a une « stratégie
de I'emprunt » par cristallisations de sens a la fois anciens et nouveaux. De plus les notions
d’«aires d’affinités » et d’«innovation propagée », empruntées a la linguistique, permettront peut-
étre d’aborder sur une base plus satisfaisante 1’assimilation par l’islam d’éléments nouveaux.

Parmi les remarques d’ensemble qui peuvent &tre adressées 4 1I’A., retenons-en deux. La premiére
concerne la maniére trop partielle dont est traitée la documentation. Omissions ou souci de
mener tambour battant la démonstration? Affirmer & propos des attributaires de la sadaga que
«les proches/parents n’apparaissent que dans les traditions prophétiques, c’est-a-dire 3 un
moment — post-coranique — d’élaboration d’une représentation fermée et totalisante de la
société des Arabes-musulmans. » (p. 310), revient a charger lourdement de sens ce qui n’est que
I’oubli des versets ol I’attribution aux parents (al-walidayn) et aux proches (al-aqrabin, dawi l-qurba)
est explicite (cf. Coran II 177,215, IV 8, XVII 26, XXIV 22, XXX 38 et XCX 15). Peut-on,
pour fonder le principe d’une économie aumoniére, évincer si aisément le commerce, malgré
quelques précautions, en renvoyant a I’époque de ’enseignement toutes les traditions sur le
commerce? Assurément le mercantilisme mecquois n’explique pas tout, mais 1’abondance de
la terminologie coranique relative au commerce ne pouvait &tre évacuée, surtout dans une dé-
marche qui relie, si heureusement, [’économique et le religieux. Ce qui est affirmé de la racine
by* (qui signifie aussi bien vendre qu’acheter) n’est guére recevable. Par dela ces points de détail,
on peut s’interroger sur la validité de la thése centrale du livre, 4 savoir la mise en place dés la
conquéte d’une économie aumonicre. Il ne s’agit nullement de nier la valorisation de la pauvreté
en islam dans la relation de ’homme a Dieu, ou la signification sacrificielle et communautaire
de ’auméne fort bien mise en valeur. Mais que les Arabo-musulmans aient regu les richesses
de la conquéte comme un don de Dieu implique-t-il qu’ils se soient considérés, sur le plan social,
comme pauvres? Le titre de 1’ouvrage pousse cette idée jusqu’a ’exagération, alors que la men-
dicité n’est admise qu’en cas d’extréme nécessité.

La seconde remarque porte sur une certaine idée diffuse dans tout ’ouvrage dans des domaines
et a des niveaux différents. L’avénement du monothéisme est décrit d’emblée comme le passage
au Dieu unique et distant. Or le Dieu du Coran est tout sauf lointain, et son extréme proximité
va de pair avec sa transcendance qu’il ne faut pas confondre avec la distance. Cette distance
contribue dans D’esprit de I’A. & modeler ’institution puisque ’on parle de 1’«intériorisation
du pouvoir humain (?) sur les hommes, conséquence de la distanciation du Dieu un et créateur »
(p. 52). Le rite est défini comme la mise en contact de deux mondes absolument distincts (le
cosmique et ’humain); or, a4 notre sens, I’activité symbolique qu’est le rite n’établit pas une
équation entre deux mondes, mais assure au contraire leur continuité et le passage de ’un a
I’autre. De la méme manicere le sacrifice est compris comme « une jonction puis une disjonction »
(p. 156). Ne serait-ce pas 'inverse ? Et de méme pour les lieux dits « séparés ». Quant & la baraka,
propagation d’un influx spirituel, on ne voit pas en quoi elle impliquerait la séparation de 1’objet
ou de I’étre sacré. Sur un autre plan, le social et le religieux ne coincidant pas toujours néces-
sairement, la distance du mawla vis-a-vis du centre hiérarchique de la société ne signifie nullement
sa distance & 1’égard du Prophéte, bien au contraire (cf. p. 144). 1l ne s’agit pas non plus de nier
fa distance entre conquérants et conquis, affirmée avec tant d’insistance. Les papyri indiquent
cette séparation tout comme ils parlent de réquisitions. Mais le point de vue de 1’administration,

BCAI 9 (1992) Chr. Décobert: Le mendiant et le combattant, I'institution de I'islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

132 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

méme sacralisée, est-il le seul? « Le refus du converti », fait politique, économique et social,
concerne-t-il tous les conquérants et leurs descendants? Par ailleurs les mawali n’ont-ils pas trés
tot participé a la mise en place de I’institution? Tout ceci pour dire que cette anthropologie de
la distance et de la séparation devrait €tre en partie corrigée par celle de la proximité et de la
médiation.

En fin de compte, si ce livre si dense appelle quelques critiques d’ensemble et de détail, c’est
qu’il péche par 14 méme ou il excelle, c’est-a-dire la remise en systéme. Faire jaillir un vaste
faisceau de sens autour des idées de pérégrination, guerre et pauvreté pour aboutir & un objet
relativement limité, nonobstant son importance, la fondation en mainmorte, {’exposait a quelques
réductions inévitables. Mais retenons surtout tous les rapprochements et les questionnements
qu’il suggére. Et que 1I’A. voie dans ces remarques un encouragement a poursuivre la conquéte
d’une terre dont nous nous accorderons a dire que le statut reste encore 3 définir.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Jacqueline SUBLET, Le voile du nom. Essai sur le nom propre arabe. PUF, Paris, 1991.
13,5 x 21 cm, 208 p.

11 est difficile de rendre compte de cet ouvrage d’apparence modeste, mais d’une grande richesse,
bourré de remarques, de multiples traits significatifs enregistrés au cours d’années passées par
J.S. au service de 1’Onomasticon, et dans lesquels 1’historien, 1’anthropologue pourront trouver
leur pature.

L’introduction (« Le biographe auteur du nom ») révéle d’ou est partie I’idée de ’enquéte :
les ensembles encyclopédiques mameluks avec leur acharnement & éviter toute confusion d’identité,
entreprises annongant déja a leur maniére "ambition de 1’Onomasticon. Les éléments du nom
(ism, kunya, lagab, nisba) indiquent a la fois un axe temporel vertical (filiation, kunya, nom
d’origine) et ’espace horizontal du personnage (surnoms générés parfois par le nom [ui-méme,
ou qui ont été acquis au cours d’une vie et en portent les traces).

La premiére dimension est donc la verticale (« Le statut d’ancétre ») et révéle le double héritage
des liens de filiation et des qualités exemplaires; on y retrouve le groupe, la parenté, les réseaux
qui peuvent étre aussi bien ceux de la transmission du savoir (les chaines des hommes du hadit)
que ceux des inscriptions sur les registres de ’armée (I’inscription dans le diwdn de la haute époque,
fondée sur la connaissance des généalogies, contrastant avec I’étonnant monde sans ancétres
du soldat mameluk : la parenté y est horizontale, et la thématique des noms renvoie au monde
minéral ou animal, cf. p. 31-32). Lorsqu’un nom manque dans les réseaux, les noms fictifs sont
14 pour remplir les vides.

La kunya est davantage liée a Pindividu (le chapitre s’intitule « La preuve de soi »). Elle joue
sur les multiples valeurs du nom. Mais les diverses kunya, apanages du musulman libre, sont
des signes du personnage saisi en approche sociale. La kunya « remplace en quelque sorte la

BCAI 9 (1992) Chr. Décobert: Le mendiant et le combattant, I'institution de I'islam, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



