116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

Hasan HANA¥I, Mugaddima fi “ilm al-istigrab. Al-Dar al-fanniyya, Le Caire, 1991.
17 X 23.5cm, 881 p.

Le volume que voici représente la deuxiéme partie d’un projet considérable lancé depuis
déja plusieurs années sous le titre : Al-turat wa l-tagdid. La premiére partie du projet traite de
« Notre attitude a I’égard de la Culture ancienne ». la seconde porte sur « Notre attitude a P’égard
de la Culture occidentale », la troisiéme sur « Notre attitude en face de la Réalité ». Le projet
n’est pas encore achevé, mais plusieurs volumes ont déja parus. Une vraie production en masse!
L’auteur se veut philosophe et déclare qu’il lance son projet « a 1a veille du 15¢ siécle de I’Hégire »,
faisant ainsi allusion au « réformateur du siécle » rappelé par Gazili et signalé dans un fameux
hadit prophétique. A Pinstar d’Ibn Haldiin, Hanafi se prend pour le fondateur d’une « science
nouvelle » (p. 18) qu’il nomme ‘ilm al-istigrab ou occidentalisme. Dans son esprit 1’occidenta-
lisme est la contrepartie de 1’orientalisme classique décrit sous un jour fort sombre. Nul doute
que, selon lui, cette « nouvelle science » fera date dans la conscience historique du Tiers-Monde.

Hanafi n’est pas un inconnu dans les milieux culturels arabo-islamiques. Il passe pour étre
I’un des islamistes dits de gauche. En dépit de ses sources philosophiques occidentales incontes-
tables (Husserl, Spinoza, Théologie de la Révolution), ses écrits rappellent 1’humeur et la mobi-
lit¢ de Gamil al-Din al-Afgani. La Revue qu’il avait lancée au Caire en 1981, al-Yasar
al-islami, et qu’il voulait une revue pour la Renaissance islamique basée sur « une théologie
de la Révolution », n’a pu aller au-dela du numéro 1. Mais le message en est resté présent dans
toutes ses publications qui se sont succédé en série. Il s’agit d’une pensée qui s’inscrit dans
la ligne d’une idéologie islamiste radicale. La Mugaddima fi “ilm al-istigrab ne fait qu’accuser
cette tendance avec éclat.

Le gros volume de Hanafi est un Manifeste destiné a combattre I’hégémonie culturelle de
I’Occident. Bien qu’il se défende de passer pour un anti-Occidental déclaré, ses propos et analyses
ne font que trahir cette tendance. Il est pourtant juste de rappeler ici qu’il tient & préciser que
son propos se borne tout simplement & un appel a la propre création de soi-méme, ibdd" al-dat,
par opposition a P'imitation de I’ Autre, taqlid al-ahar. Quoi qu’il en soit, il est certain que Hanafi
est décidé a récuser le modéle culturel occidental et & lui opposer les modéles culturels créés par
les peuples et les nations du Tiers-Monde. A plusieurs reprises, il déclare que son but est d’opposer
a Porientalisme occidental un occidentalisme oriental, c’est-a-dire de reconstituer I’image de
I’Autre, 1’Occident, telle qu’elle est vue et vécue par le Moi arabe, islamique et oriental, et non
plus telle qu’elle a été forgée et imposée par ’Autre. « L’istigrab, dit Hanafi, est I’autre face,
la face opposée et méme contradictoire de ['istiSraq. Si ’orientalisme est la maniére de voir le
Mot (I’Orient) a travers ’Autre (I’Occident), le “ilm al-istigrab, ’occidentalisme, vise & résoudre
le double complexe historique du Moi et de 1’Autre, ainsi que la dialectique du complexe d’in-
fériorité du Moi et de celui de supériorité de I’Autre » (p. 29). Il s’agit en effet de libérer le Moi
du complexe d’infériorité vis-a-vis de 1’Occident, ceci en faisant de 1’Autre, 1’Occident, un objet
de recherche, d’observation et d’évaluation. L’occidentalisme est donc une attitude de défense
vis-a-vis de 1’Occident, et « la meilleure fagon de se défendre, dit Hanafi, est de passer a ’attaque
pour se libérer du complexe de peur en face de ’autre » (p. 30). Hanafi estime que 1’étude de
I’Occident par le Moi, a savoir par 1’istigrab, donne des résultats plus objectifs que ceux donnés

BCAI 9 (1992) H. Hanafi: Mugaddima fi ‘ilm al-istigrab, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 117

par 1’étude entreprise par les Occidentaux sur eux-mémes. Seule une conscience impartiale et
neutre est capable de juger objectivement la culture occidentale. D’ou la nécessité de ’istigrab
en tant qu’une science objective valable pour 1’étude de 1’Occident (p. 31-32). Paradoxalement
la thése de HanafTi se retourne contre lui, car en interdisant a I’Autre la compétence de connaitre
le Moi sous prétexte qu’il ne saurait &tre objectif et que seul le Moi est capable de se connaitre
soi-méme, on prive le Moi du droit de connaitre I’Autre de la méme maniére, c’est-a-dire
objectivement, d’ou I’illégitimité de istigrab méme.

La «science nouvelle », “ilm al-istigrab, porte une autre signification. C’est une réponse a
I’eurocentrisme, elle montre que la culture occidentale ne refléte point ’essence de /a culture
humaine et ne représente guére /e modéle parfait de I’expérience humaine, elle est le fruit d’une
histoire donnée, de circonstances liées a I’histoire de 1’Occident, d’expériences longues et ac-
cumulées d’un milieu bien déterminé. En un mot, la conscience occidentale est une conscience
historique, et elle ne saurait en aucun cas se substituer a la conscience et a I’expérience des autres
cultures. L’occidentalisme, assure H., a le privilége de dévoiler cette réalité et d’anéantir la
dualité du « centre » et des « périphéries » liée a I’eurocentrisme. Ainsi le ‘ilm al-istigrab réta-
blit-il I’¢quilibre de la culture humaine, met fin au monopole occidental et renverse les rapports
entre le maitre et 1’esclave pour ouvrir la voie révolutionnaire et salutaire aux cultures montantes,
celles de I'Istam, du Tiers-Monde et de 1’Orient. Le message de H. revient a dire qu’il faut
substituer aux visions liées a la conscience occidentale historique, elle-méme en voie de déclin,
de nouvelles visions issues des expériences mémes des peuples et nations non occidentaux. Le
but final de I’istigrab est de mettre un terme au mythe d’un monde dominé et régi par une culture
dite internationale, celle du « centre » occidental, de ramener 1’Occident A ses frontiéres natu-
relles, & ses propres limites, de mettre en relief les signes flagrants de son déclin et de sa chute,
d’annoncer la renaissance de 1’Autre, de pourvoir les peuples non occidentaux des moyens
appropriés en vue de se libérer de la mainmise occidentale, et enfin de substituer aux structures
mentales occidentales les propres structures mentales de ces peuples et nations (p. 50-52).

Le Manifeste de H. sur le ‘ilm al-istigrab est divisé en quatre parties. La premiére présente la
définition de cette « science nouvelle » telle qu’elle a été donnée plus haut (p. 7-105). La seconde
porte sur la « Formation de la conscience européenne »; H. y retrace les diverses étapes de la
philosophie occidentale, dés ses origines jusqu’a Derrida et ’école de Francfort a nos jours (p. 107-
607). Une histoire tout & fait ordinaire, composée de 600 pages sans références bibliographiques;
seuls les écrits de H. y sont mentionnés. L’exposé est censé présenter 1’image de 1’Autre telle
qu’elle est percue par le Moi, mais malheureusement on n’y voit que ’histoire de la conscience
européenne telle qu’elle a été appréhendée par la pensée occidentale elle-méme et plus parti-
culierement par E. Husserl dont 1’influence sur P'auteur est plus qu’évidente. J’estime qu’une
conscience proprement « islamique » aurait présenté le tableau selon une vision toute différente.
Dans la troisiéme partie, « Structure de la conscience européenne », H. soutient la thése selon
laquelle la « mentalité » européenne a ses propres traits caractéristiques : elle refléte une « cons-
cience particuliére » liée aux conditions historiques de sa formation, et cette conscience, comme
toute autre conscience, passe inévitablement par quatre étapes : le début, ’apogée, le déclin
et la fin (p. 611-689). La derniére partic (p. 695-777) aborde le « Destin de la conscience eu-
ropéenne »; H. y présente les signes de la crise et les phénomeénes de dissolution tels qu’ils ont

9 A

BCAI 9 (1992) H. Hanafi: Mugaddima fi ‘ilm al-istigrab, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

118 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

été signalés par les penseurs de 1’Occident méme. Il met en relief plus particuliérement les
tendances nihilistes chez certains philosophes contemporains pour en déduire que la conscience
européenne se désagrége et va dans le sens du déclin, alors que, par contre, la conscience de [’ Autre
(monde arabe, Islam, Tiers-Monde) se réveille, monte, et progresse pour prendre une reléve
dont l’arrivée est indubitable. Pour dire la vérité, la foi de H. sur ce point de son projet m’in-
trigue vivement. Car je congois mal comment, a partir de quelques signes de crise ou de malaise
apparus dans telle ou telle philosophie contemporaine, on peut conclure au déclin, voire a la
disparition de toute une grande civilisation? Pour ce qui est d’une éventuelle ou nécessaire
« reléve » assurée par le Tiers-Monde, le moins que 1’on en puisse dire, c’est qu’elle est du domaine
du « désir » et qu’elle n’a pas la moindre assise concréte. Une connaissance réelle et objective
des conditions sociales, politiques, économiques, scientifiques, technologiques et méme morales
des pays du Tiers-Monde aurait permis & Hanafi de se faire une vision plus équilibrée et réaliste
des rapports entre le Moi et 1’Autre.

Le bilan scientifique de Pouvrage de H., il faut le dire, est assez maigre. L’histoire de la phi-
losophie européenne qu’il passe rapidement en revue ne nous apporte rien de particulier. Sou-
tigner I’historicité de la culture occidentale n’est pas le propre de la « science » dite de 1’istigrab.
Le concept d’eurocentrisme est un vieux concept. Les symptomes d’une crise de la conscience
européenne ont été a plusieurs reprises détectés par les penseurs occidentaux eux-mémes. La
lutte pour la libération de la domination occidentale sous toutes ses formes, ainsi que pour la
renaissance des peuples du Tiers-Monde, et en particulier des peuples arabes et islamiques, ne
date pas de nos jours. A quoi bon cette « science » dite « exacte » de Vistigrab? A la vérité, le
travail de H. n’est pas construit pour figurer dans une bibliothéque scientifique, bien qu’il pré-
tende qu’il s’agit d’une « science exacte », il est destiné & jouer un réle pratique, c’est-a-dire
a constituer un instrument de lutte et d’émancipation politique et culturelle. Le paradoxe de
I’entreprise vient du fait que H. emprunte aux philosophes européens la majeure partie des
catégories, concepts, analyses, synthéses et critiques formulés par le “ilm al-istigrab qui devrait
étre en principe la création pure et simple d’un moi libéré de 1’autre, un moi qui voit et vit Pautre
a travers ses propres catégories et concepts, et plus précisément & travers sa vision culturelle.

Le travail de H. est construit avec une vive ardeur et un admirable zéle. On ne saurait que
louer sa loyauté envers la cause de la Nahda de I’Islam et de 1’Orient. Les propos qu’il énonce
dans sa Mugaddima seront favorablement accueillis dans les milieux islamistes, et ils ne feront
que radicaliser la voie de la confrontation, qui n’est certainement pas la meilleure voie 4 em-
prunter... Et quoi qu’on puisse dire de la valeur proprement scientifique du travail de H., on ne
peut qu’en signaler le sens profond pour la compréhension des divers aspects relatifs aux rapports
Islam-Occident. Car on ne peut pas ignorer qu’il y a un vent nouveau qui se léve et siffle avec
fureur un peu partout dans le monde arabe et islamique, et qu’il est temps qu’on s’interroge
loyalement sur les conditions du malaise éprouvé par les esprits ici et 1a, et qui justifient les ten-
dances exprimées par Hanafi et beaucoup d’autres, qui bouillonnent d’exaspération et qui
substituent a la voie du dialogue et de ’entente la voie du refus et de la coupure.

Fehmi JADAANE
(Amman)

BCAI 9 (1992) H. Hanafi: Mugaddima fi ‘ilm al-istigrab, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



