1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 113

a Fariq Sa‘ad ® qu’aucune bonne raison n’impose de préférer a I’édition de Gauthier ®; Abi
al-Wafa’ al-Taftazani (« Ibn Tufayl et son influence en Occident » (p. 367-372)) rappelle les
nombreuses traductions et retombées occidentales de Hayy; ‘Asmat ‘Abd al-Latif Danda$
(« La position des Almoravides au sujet de la théologie et de la philosophie » (p. 373-384))
tente de faire un sort a I'idée répandue, et selon elle inexacte, selon laquelle les Almoravides
furent associés a une crispation intellectuelle profitable au juridisme étroit des fuqaha’ et fatale
4 la théologie comme a la philosophie : « Ibn Tufayl et Averroés sont les résultats de I’Etat
almoravide; le savant et le penseur ne peut naitre du jour au lendemain. » (P. 374).

Suivent quatre communications trop pressées (al-Mahdi al-Bua‘idali; Muhammad °‘Aziz
al-Hababi; Gamal al-Din al-"Alawi; Salim Yafit) qui laisseront le lecteur sur leur faim : elles
donnent en quelques pages un apercu de la fécondité et du caractére énigmatique d’une entre-
prise philosophique étroitement associée a une philosophie de la forme narrative et qui n’a
pas encore trouvé — Gauthier mis & part — les chercheurs qu’elle mérite.

Dominique MALLET
(Université Michel de Montaigne — Bordeaux III)

Ekkehardt RupoLpH, Westliche Islamwissenschaft im Spiegel muslimischer Kritik —
Grundziige und aktuelle Merkmale einer innerislamischen Diskussion. Klaus Schwarz
Verlag, Berlin, 1990 (Islamkundliche Untersuchungen, Band 137). 15 x 23,5 cm, 217 p.

Le présent volume résulte d’un travail de thése soutenu en 1990 a la faculté de philosophie
de I'université de Bonn, quelque peu remanié pour la publication, abordant 1’étude et I’analyse
des principaux écrits (essais comme articles) dans lesquels des Orientaux ont évalué et jugé le
travail effectué par les orientalistes. L’auteur a restreint son champ d’étude aux intellectucls
d’origine arabe et musulmane — que leurs ccuvres fussent écrites en arabe ou dans une langue
européenne — et s’est plus particuliérement attardé aux publications des années 70-80. Le
travail est en fait composé de trois parties autonomes. '

Une premiére partie retrace a larges traits la chronologie de la rencontre par les intellectuels
arabes des recherches de ceux qu’ils ne tardérent pas & nommer, dés le XIX°® siccle, les
mustasrigin, ce depuis le débat devenu symbole entre Gamal al-din al-Afgani et Ernest Renan,
I’envoi de boursiers proche-orientaux en Europe et la venue a la nouvelle université du Caire
d’enseignants islamisants occidentaux. Puis elle passe en revue les premiéres réactions de méfiance
ou de rejet, suscitées notamment par la polémique autour du Fi al-$i'r al-gahili de Taha Husayn,

5. Dar al-Afiq al-gadida, Beyrouth, 1974. édité au préalable conformément aux méthodes

de la critique scientifique » (op. cit., p. 8). Pourtant,

6. Beyrouth, Imprimerie catholique, 1936; Nader ne reprend pas non plus ’édition de Gauthier

Hayy fut récemment réédité par Nader (Dar et préfére, par exemple et contre toute logique,

al-Masriq, Beyrouth, 1986). Ce dernier reconnait de méme que F. Sa‘ad, faire naitre Hayy dans

explicitement que son édition n’a d’autre pré- I’ile ou poussent ces arbres dont les fruits sont
tention que pédagogique « puisque le texte fut des femmes!

BCAI 9 (1992) E. Rudolph: Westliche Islamwissenschaft in Spiegel muslimischer Kritik - Grunziige und aktuelle Merkmale einer innerislamischen Diskussion, recensé par
P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://wwhw.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

114 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

ou la publication en 1929 du Mahomet d’Emile Dermenghem (trad. ar. en 1945), enfin les
développements ultérieurs de la polémique avec, notamment, les ouvrages et interventions de
M. al-Bahi, ‘A.L. al-Tibawi, ‘A’isa ‘Abd al-Rahmin ou M. Bennabi. Il signale en passant
I’ceuvre des quelques intellectuels arabes qui ont pris fait et cause pour les méthodes de
recherche et les ouvrages des orientalistes (comme ‘A.R. Badawi), s’attarde quelque peu sur
des essayistes de tendance marxiste comme Anouar Abdelmalek et Abdallah Laraoui, puis
résume briévement des travaux plus récents consacrés a cette question de l’orientalisme. Le
livre d’Edward Said Orientalism (1978) est évoqué de fagon allusive malgré le réle essentiel
qu’il a joué dans le débat — peut-étre justement parce que ses théses sont jugées déja bien
connues, outre qu’elles émanent de toute fagon d’un auteur non musulman,

La deuxiéme partie reprend les termes de ce débat sur ’orientalisme selon une approche plus
thématique. Elle résume les principaux reproches adressés aux chercheurs européens concernant
leurs méthodes d’investigation, leurs compétences réelles, et surtout leur finalité véritable dans
son lien avec ’entreprise coloniale. Puis elle évoque les arguments avancés concernant 1’ori-
gine et les modalités de la révélation coranique; la personne méme du Prophéte Muhammad,
ses motivations et sa psychologie; la question de la fiabilité de la littérature du hadit (ou,
comme le souligne E. Rudolph, ce sont principalement les théses de I. Goldziher et de J. Schacht
qui sont incriminées, celles plus récentes de N. Coulson ou de G.H.A. Juynboll étant le plus
souvent ignorées); celle, attenante, des origines et du développement du droit musulman; de
la philosophie, de la théologie dogmatique et du soufisme; enfin leurs prises de position ouvertes
ou implicites sur I’histoire récente du monde arabe.

Enfin, la troisiéme partie représente 1’apport le plus neuf a un débat déja largement ouvert
et connu. L’A. y expose le point de vue particulier de quatre auteurs, choisis a la fois pour
la date récente de leurs publications et parce qu’ils représentent a chaque fois un courant de
pensée bien précis dans 1’opinion publique musulmane contemporaine. Il commence par ex-
pliciter les théses de Sumiim al-istisraq wa-l-musta$rigin fi I-ulim al-islamiyya (1984) de Anwar
al-Gundi. Celui-ci dénonce la description falsifiée de 1’Islam qu’a élaborée un orientalisme
s’étant fondé sur des sources documentaires douteuses émanant de la zandaga, de la philo-
sophie rationaliste et du chiisme. Il ouvre une attaque en régle contre les missions chrétiennes
au Proche-Orient et les auteurs « occidentalisés » comme Taha Husayn ou °‘A.R. al-Sarqawi.
Les orientalistes, percus comme une corporation homogéne dans ses buts et ses idées, sont
cités les plus souvent en vrac et sans détail. On trouve chez A. al-Gundi, dés le départ, le déni
pour tout étranger ou incroyant, de comprendre I’histoire ou les profondeurs de la doctrine
de la religion musulmane orthodoxe.

Puis E.R. passe a la présentation des théses de Mahmiid Hamdi Zaqziq dans son Al-istisrdaq
wa-l-halfiyya li-l-sird® al-hadari, lesquelles sont nettement plus équilibrées. Zaqziiq, actuellement
doyen de la faculté des wusil al-din a I’université al-Azhar, analyse avec rigueur et sévérité les
liens entre ’orientalisme et I’idéologie coloniale ou missionnaire. Mais il ne nie pas le carac-
tére positif de certains apports des islamisants occidentaux, qu’il connait d’ailleurs bien, ayant
préparé une thése de doctorat en Allemagne en 1968. Son optique, positive et dynamique,
reste enracinée dans la conviction religieuse comme motivation et finalité du travail scienti-
fique. Le troisiéme auteur choisi par E. Rudolph, Qasim al-Samarrd’i (Al-istiSfrag bayna

BCAI 9 (1992) E. Rudolph: Westliche Islamwissenschaft in Spiegel muslimischer Kritik - Grunziige und aktuelle Merkmale einer innerislamischen Diskussion, recensé par

P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 I1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 115

al-mawdi‘iyya wa-l-ifti"aliyya, 1983) prolonge, en quelque sorte, les thémes de Zaqzug. Mais il
insiste sur ’apport d’Averroés, essentiel selon Iui dans 1’évolution de la pensée critique dans
I’Europe médiévale et de la Renaissance vers [a modernité, et souligne par ailleurs davantage
la continuité selon lui ininterrompue entre 1’attitude missionaire chrétienne et la recherche
orientaliste. Enfin, E. Rudolph résume les idées d’un autre livre récent, Al-mustasrigin wa-I-
dirasat al-qur’aniyya (1983). L’auteur, Muhammad Husayn °Ali al-Sagir, enseignant actuel-
lement a la faculté de droit musulman de 1’université de Najaf, analyse avec beaucoup de
lucidité, mais sans complaisance, le travail de plusieurs orientalistes sur le texte du Coran.
La bonne connaissance des travaux concernés, le ton dépassionné des analyses, donnent a ce
livre, selon E.R., une qualité a souligner dans 1’ensemble des pi¢ces de ce grand débat.

Il importe en premier lieu de souligner ’excellent niveau scientifique du contenu de ’ouvrage
de E.R. La bibliographie utilisée est abondante, aussi compléte qu’elle pouvait 1’étre dans
P'optique précise de ce travail de thése. E.R. a su accumuler une somme de connaissances
remarquables, qu’il manie avec maitrise et esprit critique. Mesurés et lucides, ses dévelop-
pements personnels sont porteurs de démarches, d’idées ou de renseignements qui ouvrent
des horizons renouvelés aux débats interculturels. Ce livre a toutefois aussi les faiblesses de
ses qualités : & vouloir citer ensemble beaucoup d’auteurs et d’étre exhaustif dans ses références
aux sources, il donne souvent I’'impression d’un survol trop rapide des thémes abordés. La
premiere partie (p. 14-66) traite de fagon trés résumée de thémes par ailleurs assez bien connus
et développés dans d’autres ouvrages; de méme, la deuxiéme partie (p. 67-119) prend souvent
I’allure d’une énumération, d’un catalogage de théses parfois fort importantes, mais auxquelles
est consacrée a peine plus d’une page, voire fréquemment une demi-page. Il nous semble que
ce travail eit globalement gagné a étre plus délimité dans le temps ou dans les bornages d’un
corpus précis. La troisiéme partie, plus riche et la plus intéressante, méritait d’étre beaucoup
plus étoffée, au détriment, & notre avis, des chapitres précédents. Une autre remarque concerne
le plan de la premicre partie, et de la deuxiéme également, qui hésite entre un classement des
ceuvres soit par ordre chronologique, soit par famille de pensée et rapprochement idéologique,
et de ce fait manque parfois de clarté. D’olt une tendance & I’atomisation du discours, avec
la mention ponctuelle de I’attitude de tel intellectuel arabe face a tel aspect de I’orientalisme,
sans qu’il soit toujours facile pour un lecteur moyennement averti de se faire une idée synthé-
tique sur le sujet. Un dernier regret enfin : que I’A. n’ait pas plus insisté sur la thése annoncée
dans le titre de I’ouvrage, et précisée p. 9, que les orientalistes ont été beaucoup plus « instru-
mentalisés » qu’ils n’ont été critiqués, les attaques portées & leur endroit ressortissant beaucoup
plus de querelles internes a 1’opinion publique musulmane et visant des courants de pensées
locaux plus que telle ou telle école universitaire occidentale. Il y avait 14 une clé d’interpré-
tation qui aurait pu é&tre utilisée beaucoup plus souvent... Toutefois, ces quelques réserves
n’entament nullement 1’admiration que suscite le riche et vaste travail accompli par E. Rudolph,
et laissent augurer pour le mieux de la suite de ses recherches sur le monde arabe contem-
porain.

Pierre Lory
E.P.H.E., Paris

BCAI 9 (1992) E. Rudolph: Westliche Islamwissenschaft in Spiegel muslimischer Kritik - Grunziige und aktuelle Merkmale einer innerislamischen Diskussion, recensé par
P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

116 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

Hasan HANA¥I, Mugaddima fi “ilm al-istigrab. Al-Dar al-fanniyya, Le Caire, 1991.
17 X 23.5cm, 881 p.

Le volume que voici représente la deuxiéme partie d’un projet considérable lancé depuis
déja plusieurs années sous le titre : Al-turat wa l-tagdid. La premiére partie du projet traite de
« Notre attitude a I’égard de la Culture ancienne ». la seconde porte sur « Notre attitude a P’égard
de la Culture occidentale », la troisiéme sur « Notre attitude en face de la Réalité ». Le projet
n’est pas encore achevé, mais plusieurs volumes ont déja parus. Une vraie production en masse!
L’auteur se veut philosophe et déclare qu’il lance son projet « a 1a veille du 15¢ siécle de I’Hégire »,
faisant ainsi allusion au « réformateur du siécle » rappelé par Gazili et signalé dans un fameux
hadit prophétique. A Pinstar d’Ibn Haldiin, Hanafi se prend pour le fondateur d’une « science
nouvelle » (p. 18) qu’il nomme ‘ilm al-istigrab ou occidentalisme. Dans son esprit 1’occidenta-
lisme est la contrepartie de 1’orientalisme classique décrit sous un jour fort sombre. Nul doute
que, selon lui, cette « nouvelle science » fera date dans la conscience historique du Tiers-Monde.

Hanafi n’est pas un inconnu dans les milieux culturels arabo-islamiques. Il passe pour étre
I’un des islamistes dits de gauche. En dépit de ses sources philosophiques occidentales incontes-
tables (Husserl, Spinoza, Théologie de la Révolution), ses écrits rappellent 1’humeur et la mobi-
lit¢ de Gamil al-Din al-Afgani. La Revue qu’il avait lancée au Caire en 1981, al-Yasar
al-islami, et qu’il voulait une revue pour la Renaissance islamique basée sur « une théologie
de la Révolution », n’a pu aller au-dela du numéro 1. Mais le message en est resté présent dans
toutes ses publications qui se sont succédé en série. Il s’agit d’une pensée qui s’inscrit dans
la ligne d’une idéologie islamiste radicale. La Mugaddima fi “ilm al-istigrab ne fait qu’accuser
cette tendance avec éclat.

Le gros volume de Hanafi est un Manifeste destiné a combattre I’hégémonie culturelle de
I’Occident. Bien qu’il se défende de passer pour un anti-Occidental déclaré, ses propos et analyses
ne font que trahir cette tendance. Il est pourtant juste de rappeler ici qu’il tient & préciser que
son propos se borne tout simplement & un appel a la propre création de soi-méme, ibdd" al-dat,
par opposition a P'imitation de I’ Autre, taqlid al-ahar. Quoi qu’il en soit, il est certain que Hanafi
est décidé a récuser le modéle culturel occidental et & lui opposer les modéles culturels créés par
les peuples et les nations du Tiers-Monde. A plusieurs reprises, il déclare que son but est d’opposer
a Porientalisme occidental un occidentalisme oriental, c’est-a-dire de reconstituer I’image de
I’Autre, 1’Occident, telle qu’elle est vue et vécue par le Moi arabe, islamique et oriental, et non
plus telle qu’elle a été forgée et imposée par ’Autre. « L’istigrab, dit Hanafi, est I’autre face,
la face opposée et méme contradictoire de ['istiSraq. Si ’orientalisme est la maniére de voir le
Mot (I’Orient) a travers ’Autre (I’Occident), le “ilm al-istigrab, ’occidentalisme, vise & résoudre
le double complexe historique du Moi et de 1’Autre, ainsi que la dialectique du complexe d’in-
fériorité du Moi et de celui de supériorité de I’Autre » (p. 29). Il s’agit en effet de libérer le Moi
du complexe d’infériorité vis-a-vis de 1’Occident, ceci en faisant de 1’Autre, 1’Occident, un objet
de recherche, d’observation et d’évaluation. L’occidentalisme est donc une attitude de défense
vis-a-vis de 1’Occident, et « la meilleure fagon de se défendre, dit Hanafi, est de passer a ’attaque
pour se libérer du complexe de peur en face de ’autre » (p. 30). Hanafi estime que 1’étude de
I’Occident par le Moi, a savoir par 1’istigrab, donne des résultats plus objectifs que ceux donnés

BCAI 9 (1992) E. Rudolph: Westliche Islamwissenschaft in Spiegel muslimischer Kritik - Grunziige und aktuelle Merkmale einer innerislamischen Diskussion, recensé par

P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



