108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9
de note (16) — il y en a deux! — de la page suivante ou, p. 86, un renvoi a quelque chose
qui aurait déja été expliqué p. 165 (en réalité p. 78)! Détails, certes, mais il y en a d’autres, et,
en I’occurrence, ils ont leur prix.

Eric CHAUMONT
(Centre d’études des religions du Livre, Paris.)

Etudes sur I’Enseignement et la Recherche en philosophie dans le Monde arabe, suivies
des travaux de la table ronde organisée pour la commémoration d’Ibn Tufayl, publiées
avec le concours financier de "UNESCO (réunion d’experts, Marrakech, Maroc,
6-9 juillet 1987). Dar al-Gharb al-Islami, Beyrouth, 1990. In-8°, 448 p. (en langue
arabe),

L’ouvrage est composé de deux parties rassemblées sous le signe commun et commode de
la philosophie. Celle que 1’on enseigne aujourd’hui — quand on D’enseigne ... et s’il s’agit
bien de philosophie — dans les pays arabes! était 1’objet premier du colloque. Quelque 300
pages de communications Iui sont consacrées 2. Celle d’Ibn Tufayl faisait le sujet d’une table
ronde réunie a cette occasion. De celle-ci sont sorties 80 pages de succinctes contributions.

1. Sur DUenseignement et la recherche en philosophie.

Tous les participants a ce colloque contribuent peu ou prou a établir, de I’enseignement de
la philosophie dans les pays arabes, un sombre état des lieux : la philosophie s’y trouve saisie
par l'idéologie. Elle devient, par 1’effet de ’autoritaire pression du politique, vassale de causes
qui ne sont pas les siennes. De sa difficulté d’étre arabe, Gamil Saliba faisait jadis en ces termes
le diagnostic : « le plus important des obstacles (que rencontre la philosophie) est, d’aprés nous,
les restrictions imposées & la liberté de pensée, la soumission & la contrainte sociale, et I’obli-
gation ou se trouve le philosophe de s’aligner — bon gré mal gré — sur certaines orientations
politiques et sociales » 3.

1. La premiére communication du recueil est due & Muhammad Mustafa al-Qabbag. Elle
porte pour titre «la problématique de I’exercice de la philosophie ... » (p. 15-29). Comme
elle me parait faire surtout état de la situation de la philosophie au Maroc, je reviendrai plus
bas sur son contenu.

1. Les Séoudiens, mais aussi les Libyens et (conftributions de Kh. Georr, Albert Nader,

avec eux nombres d’Etats arabes étaient absents
de ce colloque.

2. L’ouvrage est 3 rapprocher de celui que le
département d’études arabes de l’université
Américaine de Beyrouth fit paraitre en 1962 sous
le titre « Cent ans de Pensée philosophique »

Majid Fakhry, ‘Adil al-*Awa, Ibrahim Madkour,
Jamil Saliba).

3. Gamil Saliba, Ta'’ammulat Mu'asira, 1985;
cité dans le présent ouvrage par Fathi Triki,
p. 212.

BCAI 9 (1992) Collectif: Etudes sur I’enseignement et la recherche en philosophie dans le monde arabe, suivies des travaux de la table ronde organisée pour la
commémoration d'lbn Tufayl, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 109

2. ‘Abd al-Rahman Badawi («l’enseignement de la philosophie a I'université » (p. 31-71))
propose une « représentation de 1’enseignement de la philosophie, ainsi que, selon {lui], il devrait
étre » (p. 69). 1l ’assortit de 2 annexes : le programme exemplaire de I’'U.E.R. de philosophie
de I'université de Paris I (octobre-novembre 1970) et celui — choisi comme repoussoir — de
la formation philosophique en U.R.S.S.

3. De la communication d’Abii al-Wafa’> al-Taftazani («la philosophie en Egypte, du point
de vue de 'enseignement et de la recherche » (p. 89-101)) le lecteur retiendra I'exemplaire am-
biguité¢ de cette appréciation (p. 95) : « Il est remarquable que les recherches philosophiques
aient commencé & se tourner, ces toutes derniéres années, vers le domaine de la philosophie
islamique — méme chez ceux qui n’en sont pas, a ’origine, des spécialistes. »

4. « Trois textes et trois positions; ['orientation de Penseignement de la philosophie »
(p. 103-144) 4 est une comparaison simplificatrice, inspirée par la théorie althussérienne de la
philosophie prise comme «la lutte des classes dans la théorie» (p. 104), entre trois manuels de
philosophie égyptiens pour I’enseignement secondaire : le premier pré-révolutionnaire, le second
contemporain de I’époque nassérienne, le troisiéme datant de la « contre-révolution ». Chacun
de ces manuels refléterait une représentation de la philosophie asservie aux idéologies successives
des pouvoirs en place : la philosophie éternelle; la philosophie transformant le monde au lieu
de Pinterpréter; la philosophie de Camp David et de «1’ouverture », appropriée i une bour-
geoisie que fascinent les Etats-Unis...

5. De la communication de Sidiq Galdl al-‘Azim : (« Observations sur 1’apprentis-
sage et la recherche philosophiques a partir de 1’expérience syrienne» (p. 145-155)), le
lecteur retiendra surtout 'ubiquité de la philosophie politique dans les programmes officiels
syriens.

6. Nasif Nassar (« L’idéologie et 1’enseignement de la philosophie : étude critique de 1’orien-
tation de la philosophie dans I’enseignement secondaire au Liban» (p. 157-183)) montre que
la philosophie survit au Liban sous le signe d’une difficile « coexistence », ou plutét d’un
« voisinage » et d’un compromis entre maronites et sunnites : les programmes distinguent,
depuis 1946, la « philosophie générale » dont P’enseignement est dispensé en frangais et en
anglajs, et «I’histoire de la philosophie arabe» dont 1’enseignement est dispensé en langue
arabe (p. 160). Ce clivage refléte les enjeux idéologiques de son enseignement.

7. La communication de ‘Adil Dahir sur « La situation de la philosophie en Jordanie »
(p. 185-192) est des plus sombres : Jusqu’au milieu des années 70, la philosophie était obli-
gatoire pour les étudiants des classes terminales de I’enseignement secondaire. « Les choses
ont changé sous ’effet de la pression croissante des conservateurs et fondamentalistes islamistes
dont l'influence va grandissante au ministére jordanien de 1’éducation : la philosophie n’est

4. Texte introductif de la conférence sur la philosophie arabe tenue a “Amman fin 1983
(sans nom d’auteur).

BCAI 9 (1992) Collectif: Etudes sur I’enseignement et la recherche en philosophie dans le monde arabe, suivies des travaux de la table ronde organisée pour la
commémoration d'lbn Tufayl, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

110 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

pas seulement supprimée des matiéres obligatoires... mais tout simplement des programmes
scolaires » (p. 185).

Suivent deux contributions sur I’enseignement de la philosophie en Tunisie :

8. Hammad b. Gab Allah (« La situation de la philosophie et Tunisie, du point de vue de
I’enseignement et de la recherche » (p. 193-203)) se livre a une analyse de la relative dégradation
de la situation de la philosophie dans l’enseignement secondaire tunisien. Relevant d’abord
(p. 197-198) une grande confusion dans les 1000 pages du manuel et les 155 textes proposés
aux professeurs, il montre comment ces instruments pédagogiques sont traversés par l’illusion
tenace de pouvoir mettre sur un pied d’égalité les plus grandes entreprises philosophiques
humaines et les idées les plus modestes d’intellectuels qui n’auront eu comme essentiel mérite
que de les avoir exprimées en arabe; la réflexion s’enlise — la salafiyya officielle aidant —
dans les clichés de D’arabité, de 1’authenticité et de I’islamité., Dans la tourmente idéologique
et pour donner une force d’appoint aux autorités alors aux prises avec le gauchisme, la philo-
sophie tout a la fois s’arabise et prend les armes. Elle se préfére politique et son enseignement
se voit durablement confi¢ a des professeurs étrangers empressés de mettre leur compétence
en langue arabe au service du combat contre ’arrogance de 1’Occident. Hammad b. Gab Allah
reconnalit [’asservissement de la philosophie a la salafivya dans I'un des textes les plus appréciés
de nombreux lecteurs arabes : ’ouvrage déja ancien de Sami al-Nas$ar, Manhag al-Baht “ind
Mufakkiri al-Islam. De cet ouvrage, il cite en conclusion (p. 202-203) quelques passages révé-
lateurs sur «la conspiration omeyyade contre 1’authenticité arabe », sur «1’absence compléte
de relation entre les falasifa et la pensée islamique » et sur la méthode expérimentale et induc-
tive, opposée au déductivisme aristotélicien (sic) que Roger Bacon prit aux musulmans pour
la transmettre aux occidentaux... en sorte — en appelant cette fois 4 Muhammad Igbal —
«que ce sont bien les musulmans qui sont a 'origine de cette civilisation européenne fondée
sur la méthode expérimentale » (p. 203).

9. Fathi al-Triki («’enseignement et les recherches philosophiques en Tunisie » (p. 205-235))
s’acquitte d'un exposé précis, méthodique et plus nuancé que celui de son compatriote, mais
son appréciation des effets de I’arabisation de la philosophie (p. 211-212 et p. 216, n. 21))
n’est guére plus favorable.

Trois communications sur la situation de I’enseignement de la philosophie au Maroc concluent
ce tour d’horizon :

10. Gamal al-Din al-‘Alawi : « Notes sur I’enseignement de la philosophie et sur la recherche
philosophique au Maroc» (p. 239-251).

11. Muhammad Wagqidi : « A propos de la situation de I’enseignement de la philosophie
au Maroc » (p. 253-264).

12. Al-*Arbi Wafi : « Monographie sur [’enseignement de la philosophie dans [’enseignement
secondaire » (p. 265-288).

BCAI 9 (1992) Collectif: Etudes sur I’enseignement et la recherche en philosophie dans le monde arabe, suivies des travaux de la table ronde organisée pour la
commémoration d'lbn Tufayl, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 111

Il faut ajouter a ces trois contributions la premiére de ce recueil : celle signalée plus haut
de Muhammad Mustafa al-Qabbag. En voici quelques lignes qui pourraient fournir comme
le motif de quelques réflexions :

« L’enseignement philosophique dans la nation arabe est encore sous I’influence de « I’école
de la colonisation ». Aucun pays arabe jusqu’a aujourd’hui n’est parvenu a former un en-
seignement philosophique conforme a la pensée et a la réalité des Arabes, tellement nous
sommes impuissants @ parvenir au moindre accord entre la philosophie occidentale et la philosophie
islamique. Au Maroc, par exemple, le manuel scolaire officiel comprend des chapitres séparés
sur la philosophie occidentale, ses problémes, ses domaines, et sur la pensée islamique » (p. 25).
Tous les ans sont proposés aux candidats au baccalauréat deux sujets au choix : I'un de
« pensée islamique », 1’autre de « philosophie ». 1l s’ensuit que I’impasse sur la philosophie
est générale et que les éléves font pression sur les professeurs pour s’en tenir & «la pensée
islamique ».

Cette question est, dans sa forme, typiquement marocaine mais sans doute est-elle ainsi
curieusement posée, si nombreuses sont ses conditions de possibilité : & supposer qu’existe
bel et bien, comme I’assurent les titres de livres innombrables, une philosophie « islamique »,
il reste a distinguer ce qui, dans cette formation de pensée, la rend « philosophique » (elle se
distinguera ainsi de la §ari‘a elle-méme, puis de la théologie, du soufisme, de I’alchimie, des
premiéres spéculations sur les qualités du calife, des controverses juridiques et d’autres formes
de la pensée musulmane) de ce qui la rend « islamique » (sa prétention, peut-&tre, a faire droit
a I'une des significations — et la plus vraie — de la révélation de 1’islam et, par dela celle-ci,
de toute révélation possible). 11 faudra encore montrer que cette prétention-la est constitutive
de la philosophie qu’elle qualifie et qu’«islamique » est bien une différence essentielle pour
la philosophie consignée au Moyen Age en langue arabe. La question de son «accord » avec
une autre philosophie quelle qu’elle soit — qu’elle soit ou non « occidentale », et, fit-clle
« occidentale », qu’elle ait bien été colportée accidentellement (?) par le fait de la colonisation
ou que son enracinement dans la langue arabe soit beaucoup plus ancien — ne deviendra
intelligible qu’au prix de ces précisions.

On retiendra au sujet de cette question embrouillée les claires remarques de Gamal al-Din
al-‘Alawi : « Dans ’enseignement secondaire, I’enseignement de la philosophie est associ¢ &
une autre matiére que le programme appelle < la pensée islamique *’. Il y a la une apparente
consécration de la séparation entre I’histoire de la philosophie générale et I’histoire de la
philosophie et de la pensée islamique ... Oui, la philosophie islamique est I'un des maillons
de I’histoire de la philosophie; pour cette raison il est injustifiable de la séparer de son contexte
historique. Quant a la “ pensée islamique >’ elle est, par certains de ses aspects, liée de prés a
la philosophie a condition qu’elle veille & garder son rang par rapport a la pensée philo-
sophique libre (4alis). Quant aux auires aspects de la “ pensée islamique ’°, n’ayant qu’une
lointaine relation avec la philosophie; ils constituent une matiére indépendante par elle-méme :
qu’ils soient enseignés séparément de la philosophie! » (p. 240).

13. Sans doute 'unique communication philosophique de ce colloque est-elle due au seul
de ses participants qui n’enseigne pas la philosophie : Adonis (« Témoignage» p. 289-300).

BCAI 9 (1992) Collectif: Etudes sur I’enseignement et la recherche en philosophie dans le monde arabe, suivies des travaux de la table ronde organisée pour la
commémoration d'lbn Tufayl, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

112 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Appropriant & la crise de la pensée arabe le jugement de Kant selon lequel on n’apprend pas
la philosophie, mais 1’on ne peut apprendre qu’a philosopher, Adonis se livre & une critique
insistante et lucide de I’exil intérieur et extérieur des Arabes. Si philosopher revient a méditer
en s’interrogeant (p. 291), le monde arabe ne palpite pas aujourd’hui du souffle de la philo-
sophie : il ne s’interroge pas, il répond. L’entreprise de pensée ne peut commencer que par
le libre affranchissement du préalable (al-musabbag) qui forme le noyau structural de la pensée
arabe et annule toute interrogation possible par I’encombrement premier de ses réponses
définitives. Ce préalable consiste dans une confiscation précoce de toutes les significations du
texte révélé : dés les trois premiers siécles de 1’hégire, les gestionnaires du sens auront super-
posé au texte premier de la révélation un texte second, dense amas de lectures, filtres subtils
d’interprétations et d’explications également subordonnées aux violentes convoitises politiques
qui s’affrontaient alors (p. 293) : « La pensée arabo-islamique fut fondée dans un horizon
idéologique. Elle est originairement marquée par les propriétés de la pensée idéologique; la
vient qu’elle fut une pensée dialectique préférant I'utilité et I'efficacité a la recherche désin-
téressée de la vérité; de la vient également qu’elle fut une pensée de réciproques négations
beaucoup plus qu’une pensée de complémentarité, de collaboration et de secours mutuel dans
le cheminement vers une connaissance plus vraie ».

Le texte second recouvre et enchaine les significations infinies du premier au point que
«la culture arabe prévalente dans la conscience populaire commune, ainsi que dans les insti-
tutions sociales, politiques et éducatives, est fondée sur la certitude que le texte second est
seul & détenir 1’ultime signification cachée dans le premier texte...». Voués a la répétition
de ce texte forgé — ainsi qu’on le fait des mensonges et des barreaux — les Arabes auront
tot refermé les portes de la signification et, avec elle, celles de la pensée; « comme si une fois
seulement et pour toujours il avait été pensé au sujet de I’homme et pour lui!» La morne
répétition d’un sens illusoirement figé transmue la différence des temps et des lieux en une
faute, un fantasme ou une menterie (p. 297).

Tel est le sens de D'exil intérieur. C’est en ces termes que la conscience arabe le reconnait
aujourd’hui : « En moi-méme, il n’est rien de moi, mais tout vient en moi-méme de ’extérieur :
Pextérieur dans ma langue et ’extérieur & ma langue ». Adonis appelle en conclusion a libérer
fe texte premier de I’emprise du second. Il appartient aux Arabes de prendre exemple sur ceux

d’entre eux — artistes, littérateurs et poétes — qui se délestent du fardeau des juridiques
ratiocinations ol s’enferment encore les « philosophes» : ainsi seront-ils enfin & méme
d’apprendre et d’enseigner la philosophie... dans l’unique dessein de s’opposer a la
philosophie.

II. Commémoration d’Ibn Tufayl.

La communication de Muhammad Ben3arifa («Ibn Tufayl, vie et ceuvre» (p. 325-334))
consiste en un rappel des principaux points biographiques tirés des notices consacrées a Ibn
Tufayl dans les ouvrages de Tabagat; ‘Abd al-Rahman al-Badawi (« Ibn Tufayl » (p. 335-366))
reprend en arabe un article de présentation de la vie et de la pensée du philosophe, d’abord
paru en frangais et se rapportant pour le texte & I’édition sommaire de Hayy b. Yaqzan due

BCAI 9 (1992) Collectif: Etudes sur I’enseignement et la recherche en philosophie dans le monde arabe, suivies des travaux de la table ronde organisée pour la

commémoration d'lbn Tufayl, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 113

a Fariq Sa‘ad ® qu’aucune bonne raison n’impose de préférer a I’édition de Gauthier ®; Abi
al-Wafa’ al-Taftazani (« Ibn Tufayl et son influence en Occident » (p. 367-372)) rappelle les
nombreuses traductions et retombées occidentales de Hayy; ‘Asmat ‘Abd al-Latif Danda$
(« La position des Almoravides au sujet de la théologie et de la philosophie » (p. 373-384))
tente de faire un sort a I'idée répandue, et selon elle inexacte, selon laquelle les Almoravides
furent associés a une crispation intellectuelle profitable au juridisme étroit des fuqaha’ et fatale
4 la théologie comme a la philosophie : « Ibn Tufayl et Averroés sont les résultats de I’Etat
almoravide; le savant et le penseur ne peut naitre du jour au lendemain. » (P. 374).

Suivent quatre communications trop pressées (al-Mahdi al-Bua‘idali; Muhammad °‘Aziz
al-Hababi; Gamal al-Din al-"Alawi; Salim Yafit) qui laisseront le lecteur sur leur faim : elles
donnent en quelques pages un apercu de la fécondité et du caractére énigmatique d’une entre-
prise philosophique étroitement associée a une philosophie de la forme narrative et qui n’a
pas encore trouvé — Gauthier mis & part — les chercheurs qu’elle mérite.

Dominique MALLET
(Université Michel de Montaigne — Bordeaux III)

Ekkehardt RupoLpH, Westliche Islamwissenschaft im Spiegel muslimischer Kritik —
Grundziige und aktuelle Merkmale einer innerislamischen Diskussion. Klaus Schwarz
Verlag, Berlin, 1990 (Islamkundliche Untersuchungen, Band 137). 15 x 23,5 cm, 217 p.

Le présent volume résulte d’un travail de thése soutenu en 1990 a la faculté de philosophie
de I'université de Bonn, quelque peu remanié pour la publication, abordant 1’étude et I’analyse
des principaux écrits (essais comme articles) dans lesquels des Orientaux ont évalué et jugé le
travail effectué par les orientalistes. L’auteur a restreint son champ d’étude aux intellectucls
d’origine arabe et musulmane — que leurs ccuvres fussent écrites en arabe ou dans une langue
européenne — et s’est plus particuliérement attardé aux publications des années 70-80. Le
travail est en fait composé de trois parties autonomes. '

Une premiére partie retrace a larges traits la chronologie de la rencontre par les intellectuels
arabes des recherches de ceux qu’ils ne tardérent pas & nommer, dés le XIX°® siccle, les
mustasrigin, ce depuis le débat devenu symbole entre Gamal al-din al-Afgani et Ernest Renan,
I’envoi de boursiers proche-orientaux en Europe et la venue a la nouvelle université du Caire
d’enseignants islamisants occidentaux. Puis elle passe en revue les premiéres réactions de méfiance
ou de rejet, suscitées notamment par la polémique autour du Fi al-$i'r al-gahili de Taha Husayn,

5. Dar al-Afiq al-gadida, Beyrouth, 1974. édité au préalable conformément aux méthodes

de la critique scientifique » (op. cit., p. 8). Pourtant,

6. Beyrouth, Imprimerie catholique, 1936; Nader ne reprend pas non plus ’édition de Gauthier

Hayy fut récemment réédité par Nader (Dar et préfére, par exemple et contre toute logique,

al-Masriq, Beyrouth, 1986). Ce dernier reconnait de méme que F. Sa‘ad, faire naitre Hayy dans

explicitement que son édition n’a d’autre pré- I’ile ou poussent ces arbres dont les fruits sont
tention que pédagogique « puisque le texte fut des femmes!

BCAI 9 (1992) Collectif: Etudes sur I’enseignement et la recherche en philosophie dans le monde arabe, suivies des travaux de la table ronde organisée pour la
commémoration d'lbn Tufayl, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://wwhw.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



