1992 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 105

que parce que I’on imagine que tout moteur est mobile ». La réponse est donnée quelques
lignes plus bas : « ... c’est pourquoi Aristote s’est chargé de montrer que toute chose mue
a un moteur, et que le premier moteur doit étre immobile ». Le morceau de phrase and every
mover must itself be moved ne peut étre attribué a ... Aristote par Averroés!

— p. 96, n. 25 : bien que I’éditrice reconnaisse que l’expression * which is something ad-
ditional to the subject >’ est un exemple de glose incorporée dans le texte et que I’expression
n’est pas attestée dans le ms. arabe, elle la maintient dans le texte de la question. Le texte
arabe donne pourtant une expression qui se suffit pour la cohérence de I’exposé d’Averroés :
la question est de savoir si les principes par lesquels se meuvent les quatre éléments (feu, air,
eau et terre) sont leurs propres substances ou quelque chose qui s’y ajoute? La réponse est
qu’Aristote « a montré qu’ils sont composés d’un moteur et d’un mobile ».

Nous pouvons signaler quelques autres difficultés du texte arabe, dues a des erreurs typo-
graphiques (?) : p. 76, n. 1 al-magala al-gami*? Ou bien al-magala al-gami‘a, ou bien al-maqgal
al-gami‘; p. 76, n. 2, il ne peut s’agir ni de imtadad, ni de mumtada mais de imtidad; p. 91,
n. 1 ta'lig [ald) al-magala et non ta'lig al-magala.

L’originalité du genre des questions dans ’ceuvre d’Averroés et leur traitement remarquable
dans la perspective de I’histoire des textes et des doctrines par M™° Goldstein font de cet
ouvrage un ouvrage essenticl dans ’entreprise de restitution des textes d’Ibn Rus$d dans les
trois traditions qu’il a dominées. Paraissant quelques années aprés le De Substantia Orbis édité
et traduit par A. Hyman, qui en recoupe les thémes fondamentaux, il appelle d’autres travaux
dans le méme secteur sur les grands commentaires d’Averroés, notamment ceux de la Physique
et du Traité du Ciel ®.

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(C.N.R.S., Paris)

lysa A. BELLO, The Medieval Islamic Controversy between Philosophy and Orthodoxy :
limd® and Ta'wil in the conflict between al-Ghazdli and ibn Rushd. E.J. Brill, Leiden-
New York - Kobenhavn-Koln, 1989. 16 x 24,5cm, 15 + 136 + 26 p.

Depuis la parution des travaux d’Henry Corbin qui ont révélé I’existence jusqu’alors négligée
d’un « continent philosophique » en Islam chi‘ite, les études de philosophie dite «islamique »
ou « arabe » (selon le parti adopté en ce qui regarde la possible existence d’une philosophie
de nature confessionnelle), la falsafa, ont été tout a la fois bouleversées et renouvelées.
Bouleversées parce que la plupart des recherches antéricures et des « grandes synthéses » qui

en résultérent ont, en grande partie, été frappées de nullité et il est vrai que, le plus souvent,

3. L’édition de l’original arabe de ce dernier est d’ailleurs en cours par MM. J.E. Alaoui et
G. Endress.

BCAI 9 (1992) I.A. Bello: The Medieval Islamic Controversy between Philosophy and Orthodoxy: [jméa‘ and Ta’wil in the confiict between al-Ghazali and Ibn Rushd,
recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

106 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

ces études et synthéses ressortissaient soit & un positivisme peu nuancé, soit a un néothomisme
aussi peu préparé a faire droit a I’objet de ses investigations. Et renouvelées, précisément,
parce qu'un nouvel objet, extrémement vaste, s’offre désormais a la recherche elle-méme congue,
par Corbin, en d’ autres termes et a laquelle étaient assignées d’autres fins, heureusement moins
strictement « orientalistes ».

A priori, au vu du tableau venant d’étre décrit, le livre de Bello paraitra anachronique a
certains dans la mesure ol l’auteur s’y propose d’étudier a nouveau la problématique des
«deux Tahafut-s» — Gazali écrivant un Effondrement des Philosophes (tahdfut al-faldsifa) et
Ibn Rusd lui répondant en rédigeant différents ouvrages dont un Effondrement de I’Effondrement
(tahdfut al-tahafut) —, c’est-a-dire 1’un des thémes favoris des susdits historiens positivistes ou
néo-thomistes de la falsafa, problématique tellement usée qu’on la croirait volontiers devenue
stérile. Il n’en est rien, et le mérite de Bello est grand de venir rappeler que, méme s’il est
incorrect de parler d’une mort de la philosophie en Islam qui coinciderait avec celle d’Averroés,
il reste qu’il y eut bel et bien un drame de la philosophie (cf. N. Nassar) en Islam sunnite,
que ce drame constitue [’une des principales questions philosophiques se posant aux philosophes
et historiens de la philosophie s’intéressant & I'Islam, et enfin qu’il n’a pas encore été élucidé,
précisément parce que maladroitement abordé (Bello, trés respectueux, présente son travail
comme s’il était complémentaire : en vérité, il doit €tre considéré comme prioritaire et, 4 bien
des égards, invalide bien des travaux antérieurs). Et c’est bien une approche trés différente
et novatrice, comme 1’indique le sous-titre du livre, de la problématique des « deux Tahdfut-s »
que propose 1’auteur.

Son projet, présenté dans une Infroduction (p. 1-15), est formellement assez simple. Il part
du constat, fait par Gazali lui-méme, que I’entreprise menée dans le Tahafut al-falasifa s’identifie
en partie au moins, A une procédure légale : Gazili, on le sait, cherche & montrer que, par trois
fois, les falasifa — en réalité, seul Avicenne s’y reconnaitrait, et encore — ont commis des
interprétations (ta’wilat) du donné révéié justifiant qu’ils soient mis au ban de la Communauté
des croyants, justifiant, en termes plus précis, qu’on les considére comme mécréants (kafara,
nom verbal : takfir) avec toutes les conséquences légales accompagnant une telle condamnation
lorsqu’elle émane d’un docteur de la Loi, ce qui était le cas de Gazali, mais aussi d’Averroés
(ce qui, sans compter avec 1’extréme habileté du philosophe de Cordoue, procure 3 sa riposte
une redoutable efficacité sur laquelle, me semble-t-il, Bello aurait dii s’arréter), Mais c’est aussi,
selon Averroés tout au moins, au nom de I’igma‘, de I'accord unanime de la Communauté
représentée par ses savants-mugtahid-s, que Gazili s’en prend aux falasifa. Isma", ta’'wil et takfir
sont autant de réalités ayant joué un réle déterminant dans le développement de la pensée
islamique, et qui ont en commun d’avoir été élaborées dans le cadre des sciences légales
islamiques, principalement (surtout pour les deux premiéres) en wsiil al-figh.

Dés lors, le plan du livre était tout tracé : visant a mettre au jour V'aspect juridique (juridic-
tional aspect) de la controverse ayant opposé Gazali (plutét, me semble-t-il, ’orthodoxie, notion
étrangére a I’Islam et dont, s’il fallait considérer que 1’igma en est ’équivalent, Gazali n’est
pas vraiment plus représentatif qu’Averroés) a la falsafa représentée par Averroés, Bello se
devait d’explorer les théories de I'igma‘ et du ta’wil développées respectivement par Gazali et
Averroés dans les ouvrages qu’ils consacrérent a ces questions, & savoir, pour le premier, le

BCAI 9 (1992) I.A. Bello: The Medieval Islamic Controversy between Philosophy and Orthodoxy: [jméa‘ and Ta’wil in the confiict between al-Ghazali and Ibn Rushd,

recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 107

Manpil min ta'ligat al-usal et, surtout, le Mustasfa min “ilm al-usil, et, pour le second, la
Bidayat al-mugtahid et différents autres textes (chapitres II, I1I, IV et V, p. 29-82). Bello a fait
précéder cette premiére partie de son ouvrage d’un chapitre (I, p. 17-28) consacré au Develop-
ment of 18ma* in islamic Jurisprudence during the classical Period qui, m’a-t-il semblé, souffre
fort de n’avoir pas été inspiré par une lecture des sources les plus anciennes pourtant accessibles.
Ibn Haldiin parait avoir fourni la trame de cet exposé, or, en la matiére, ’historien tunisien
n’est guére fiable dans la mesure o, comme tant d’autres auteurs tardifs, il a incontestable-
ment créé une histoire du figh et des usil al-figh procédant d’une idéalisation rétrospective des
premiers siécles de I'Islam. Par exemple, Bello écrit que from the advent of Islam to the end
of the era of the Rightly-guided Caliphs [...], the only two sources of Islamic Law were the
Qur’an and the traditions of Muhammad (p. 18); ce qui constitue une contre-vérité manifeste
que la lecture de n’importe quel traité d’usiil al-figh — méme le Mustasfa de Gazali — permet
d’aussitét démentir (le Prophéte lui-m&me ainsi que les Compagnons, selon la plupart des
usitlistes classiques, ont pratiqué I’igtihad pour découvrir les statuts 1égaux et I’igma’ est réputé
étre devenu source du Droit dés la mort du Prophéte).

Dans la seconde partie de son livre (chapitres VI, VII et VIII, p. 83-141), Bello étudie
séparément chacune des trois questions a4 propos desquelles, selon Gazili, les philosophes se
sont rendus coupables d’interprétations inadmissibles justifiant leur fakfir, & savoir : la question
de la pré-éternité du monde, celle de la connaissance divine des particuliers et celle de la
résurrection des corps. Sans entrer dans les détails, Bello montre bien, surtout en ce qui
regarde la premicre de ces trois questions, comment, en s’appuyant sur des conceptions finale-
ment assez semblables du ta’wil, Gazili, d’abord, en arrive a condamner les philosophes, et
comment, ensuite, Averroés — qui remarque justement que les positions a3‘arites de Gazali
ne s’imposent pas plus que celles des philosophes a la lecture du Coran — parvient a retourner

" la condamnation contre son auteur. Toute la question étant de savoir ol et comment
procéder a ce ra’wil identiquement défini par les deux auteurs.

En guise de conclusion (chapitre IX, p. 142-151), c’est plutdét un résumé, extrémement clair
— ce qui n’est pas toujours le cas de la seconde partie de I'ouvrage ol Bello s’attarde trop
sur les enjeux philosophico-théologiques déja connus des questions étudiées —, de I"ouvrage
qui est offert au lecteur. Il en ressort que, face & Gazali et pour contrer son offensive, Averroés,
avocat de la philosophie, a été amené a soutenir des théories originales de I’igma‘ et du ta’wil
telles que permettant aux philosophes de respirer plus librement dans un environnement qui
leur était hostile.

Enfin, le livre se termine par deux Appendices — le premier (p. 152-156) consacré i ’attitude
générale de Gazali et d’Averroés face a la philosophie dans, respectivement, le Mungid et le
Fasl al-magqal; le second (p. 157-158), dont on se demande ce qu’il fait 13, a I’igma’ en Islam
chiite —, par une abondante Bibliographie (p. 159-171) — pourquoi, dans une telle étude, avoir
ignoré ’ceuvre magistrale de Léo Strauss? — et par deux index (p. 173-177).

Ce livre de Bello mérite assurément toute 1’attention des spécialistes de la falsafa et ouvre
des perspectives de recherche extrémement intéressantes. Cela dit, je ne peux m’empécher,
s’agissant d’un livre dont le prix est tellement (exagérément) élevé, de dire mon étonnement
quand je vois, par exemple, p. 47, une note (15) qui correspond en réalité au premier appel

BCAI 9 (1992) I.A. Bello: The Medieval Islamic Controversy between Philosophy and Orthodoxy: [jméa‘ and Ta’wil in the confiict between al-Ghazali and Ibn Rushd,

recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

108 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9
de note (16) — il y en a deux! — de la page suivante ou, p. 86, un renvoi a quelque chose
qui aurait déja été expliqué p. 165 (en réalité p. 78)! Détails, certes, mais il y en a d’autres, et,
en I’occurrence, ils ont leur prix.

Eric CHAUMONT
(Centre d’études des religions du Livre, Paris.)

Etudes sur I’Enseignement et la Recherche en philosophie dans le Monde arabe, suivies
des travaux de la table ronde organisée pour la commémoration d’Ibn Tufayl, publiées
avec le concours financier de "UNESCO (réunion d’experts, Marrakech, Maroc,
6-9 juillet 1987). Dar al-Gharb al-Islami, Beyrouth, 1990. In-8°, 448 p. (en langue
arabe),

L’ouvrage est composé de deux parties rassemblées sous le signe commun et commode de
la philosophie. Celle que 1’on enseigne aujourd’hui — quand on D’enseigne ... et s’il s’agit
bien de philosophie — dans les pays arabes! était 1’objet premier du colloque. Quelque 300
pages de communications Iui sont consacrées 2. Celle d’Ibn Tufayl faisait le sujet d’une table
ronde réunie a cette occasion. De celle-ci sont sorties 80 pages de succinctes contributions.

1. Sur DUenseignement et la recherche en philosophie.

Tous les participants a ce colloque contribuent peu ou prou a établir, de I’enseignement de
la philosophie dans les pays arabes, un sombre état des lieux : la philosophie s’y trouve saisie
par l'idéologie. Elle devient, par 1’effet de ’autoritaire pression du politique, vassale de causes
qui ne sont pas les siennes. De sa difficulté d’étre arabe, Gamil Saliba faisait jadis en ces termes
le diagnostic : « le plus important des obstacles (que rencontre la philosophie) est, d’aprés nous,
les restrictions imposées & la liberté de pensée, la soumission & la contrainte sociale, et I’obli-
gation ou se trouve le philosophe de s’aligner — bon gré mal gré — sur certaines orientations
politiques et sociales » 3.

1. La premiére communication du recueil est due & Muhammad Mustafa al-Qabbag. Elle
porte pour titre «la problématique de I’exercice de la philosophie ... » (p. 15-29). Comme
elle me parait faire surtout état de la situation de la philosophie au Maroc, je reviendrai plus
bas sur son contenu.

1. Les Séoudiens, mais aussi les Libyens et (conftributions de Kh. Georr, Albert Nader,

avec eux nombres d’Etats arabes étaient absents
de ce colloque.

2. L’ouvrage est 3 rapprocher de celui que le
département d’études arabes de l’université
Américaine de Beyrouth fit paraitre en 1962 sous
le titre « Cent ans de Pensée philosophique »

Majid Fakhry, ‘Adil al-*Awa, Ibrahim Madkour,
Jamil Saliba).

3. Gamil Saliba, Ta'’ammulat Mu'asira, 1985;
cité dans le présent ouvrage par Fathi Triki,
p. 212.

BCAI 9 (1992) I.A. Bello: The Medieval Islamic Controversy between Philosophy and Orthodoxy: Ijma‘ and Ta’wil in the confiict between al-Ghazali and Ibn Rushd,
recensé par E. Chaumont
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



