100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

et de détail de cette bibliographie : son projet n’impliquait pas qu’il attribuit une place a tout
écrit possible traitant d’Ibn Sina, mais de classer des écrits réels. C’est pour cela qu’aucun
chapitre n’est attribué a la physique, elle n’a que la rubrique C du chapitre XV : sur ce sujet,
M. Janssens n’a pu recenser que vingt titres, et qui traitent presque tous de thémes spéciaux;
parmi eux deux textes trés courts sont consacrés a la météorologie, ce maigre butin explique
pourquoi cette science n’a pas de rubrique propre dans ce chapitre XV. Remarque corrélative :
en examinant de prés tous ces chapitres, on pourrait sans doute repérer les lacunes de la
recherche actuelle sur Ibn Sind et en tirer des plans de travaux.

Il faut signaler encore un aspect important de cette bibliographie : elle est autre chose qu’une
séche énumération de titres, de trés nombreuses références sont accompagnées d’une analyse
critique fort utile au chercheur, Ainsi cet ouvrage poursuit utilement le travail du Pére G.C.
Anawati (auquel il est d’ailleurs dédié), & savoir sa « Bibliographie de la philosophie médiévale
en terre d’Islam pour les années 1959-1969 », parue dans le Bulletin de philosophie médiévale,
10-12 (1968-1970) et dont les p. 343-349 sont consacrées 4 Avicenne.

En conclusion il faut se faire 1’écho d’une requéte de ’auteur (p. X1v-xv) : son ceuvre, dit-il,
comporte d’inévitables lacunes, spécialement pour les travaux dont le titre ne comporte pas
le nom d’Ibn Sind; il fait appel aux lecteurs pour 1’aider & établir un complément a paraitre
en 1995 dans le Bulletin qu’on vient de citer.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Dominique URrvoy, Ibn Rushd (Averroes), translated by Olivia Stewart. Routledge,
London-New York, 1991. 14,5 X 22,5 cm, 155 p.

Voici, dans une traduction frangaise faite « sur le manuscrit frangais original », un livre trés
neuf par son intention et sa réalisation, ol la richesse des analyses et 1’originalité s’épaulent
réciproquement. L’auteur y présente 1’ensemble de la pensée d’Ibn Ru$d en fonction de ses
liens, toujours explicitement analysés, 4 ’almohadisme considéré indivisiblement comme une
doctrine religieuse, une époque historique, un complexe politique et social. En un mot,
il consacre un livre entier & ce qui d’ordinaire occupe quelques pages ou quelques lignes en
téte des études consacrées & Ibn Rusd : pour D.U. I'almohadisme n’est pas seulement le cadre
de cette pensée et de cette ccuvre, ni méme leur milieu, il en est le sol nourricier. De ce parti
méthodologique, épistémologique méme, découlent les caractéres les plus immédiatement saisis-
sables de ce travail : ’abondance des analyses historiques et sociologiques, la présence de
nombreux personnages dont les noms habituellement ne figurent guére dans les histoires de
la philosophie (voir I'index), le fait aussi que le détail des doctrines roshdiennes n’est étudié
que dans ceux de leurs aspects qui sont fondamentaux ou rattachables a 1’almohadisme, ou
mieux qui sont ’un et ’autre, selon le fécond postulat de D.U.

BCAI 9 (1992) D. Urvoy: Ibn Rushd (Averroes), translated by Olivia Stewart, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 101

Le plan est sobre. Aprés I'introduction (p. 1-38) consacrée au « contexte historique et cul-
turel » et & la « biographie et l’arriére-plan familial » d’I.R., quatre chapitres qui s’intitulent
« les options principales » (p. 39-68), « I’interprétation de I’amohadisme » (p. 69-89), « un savoir
* humain * » (p. 90-115), « une audience ambigué» (p. 116-131); puis vient une « orientation
bibliographique » (p. 134-148) qui s’ouvre par une bréve « histoire des études roshdiennes ».
Le projet et la méthode de D.U. étant ce qu’ils sont, on peut seulement pointer quelques
nceuds principaux dans ce tissu serré. Ainsi du ch. 1, qui remonte trés haut dans 1’histoire,
on retiendra surtout les antécédents immédiats d’L.R. : la présence dans le milieu intellectuel
de I’Andalus d’une tendance au syncrétisme entre le mysticisme et le figh — ce que D.U.
appelle « la tentation ghazalienne » (p. 8), contre laquelle Ibn Bagga aura lutté a sa fagon qui
n’est pas celle d’I.LR.; ce qui I’en sépare c’est sa conception du philosophe comme d’un
« solitaire » alors qu’l.R. se préoccupe d’une pédagogie de 1’élite tout au moins : ce changement
d’orientation est connexe de la réforme almohade (ibid.). Ici se place une analyse relativement
fongue de la pensée d’Ibn Tamart avec notamment son double aspect; « une profession de foi
rationnelle et une doctrine juridique entiérement positive » (p. 12) et sa double orientation
socio-culturelle : vers 1’¢lite & cause de cette haute intellectualité, vers les masses pour des
raisons d’efficacité politique (p. 14-17; voir p. 17 le réle de I"imam almohade : interpréter
allégoriquement les versets ambigus du Coran; et d’un tout autre point de vue la relation entre
P’almohadisme et la falsafa, p. 20).

Le sous-chapitre biographique aborde évidemment la disgrice d’I.R. vers la fin de sa vie;
D.U. observe que cette disgriace toucha plusieurs autres personnes dont notamment Muh. b.
Ibrahim al-Mahri, qui n’était pas un philosophe mais un fagih et un théologien; il explique
cette commune infortune de deux savants aussi dissemblables par leurs situations géogra-
phiques respectives & un moment périlleux pour I’Etat almohade : « I.R. était de Cordoue, le
¢ ventre mou’ de I’Andalus; al-Mahri... venait de Bougie, dans cette partie du Maghreb
central ol couvait la rébellion contre les Almohades » (p. 35).

— On relevera encore :

— P. 62, les relations entre les analyses rushdiennes du discours rhétorique sous ses différents
modes, les efforts de la propagande almohade, et ce qu’on a faussement décrit par la suite
comme une théorie de la « double vérité »;

— dans le ch. 2, le sous-chapitre sur la théologie rushdienne, qui montre qu’l.R. a adopté
dans son Kas$f al-mandahig presque toutes les théses de 1’almohadisme (p. 71-81);

— dans le ch. 3, le sous-chapitre consacré au « raisonnement » (p. 92-99) insiste judicicuse-
ment sur un point souvent méconnu : l’originalité d’I.R. comme logicien; en rapprochant sa
théorie des propositions modales et ses vues concernant les addad, sur lesquelles J. Berque a
attiré D’attention en 1967 (« Averroés et les contraires » dans L’ambivalence dans la culture
arabe), D.U. estime que la considération du temps tient une place importante dans la réflexion
d’LR. sur la logique et le langage;

8 A

BCAI 9 (1992) D. Urvoy: Ibn Rushd (Averroes), translated by Olivia Stewart, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

— dans le sous-chapitre suivant (p. 99-109) il est question du « statut de Uintellect »; on y
voit & quel point ce théme traverse et organise de facons diverses plusieurs parties de la
philosophie d’L.R. : la noétique bien entendu, mais aussi la métaphysique et la théologie (on
y trouve aussi, p. 101, mais c’est une autre affaire, une coquille qui transforme immortality en
immorality, et qui malheureusement laisserait un sens a la phrase qui serait alors simplement
redondante);

— le troisiéme sous-chapitre : « communauté humaine et communauté politique », offre des
thémes qu’on ne peut qu’évoquer : I'importance chez I.R. de son réle de juriste (p. 109);
comment cette fonction et le climat almohade font qu’il accorde a la Sari‘a plus d’importance
que ne lui en donnait al-Fardbi (p. 112); sa pensée politique comme synthése de ses diverses
préoccupations (p. 114).

Le dernier chapitre appelait moins d’analyses que de narrations d’histoire intellectuelle; on
y lira une saine critique du fameux récit par Ibn ‘Arabi de sa rencontre encore tout jeune avec
L.R. déja 4gé (p. 118-120). On peut s’étonner que D.U. n’évoque que Ramon Marti et Ramon
Lull -dans le sous-chapitre traitant de la présence d’LLR. dans le monde latin, et d’ailleurs
intitulé «les orientalistes chrétiens médiévaux »; a la réflexion il a sagement fait de ne pas
aborder la question de 1’averroisme latin : & moins de se résigner a ne rien dire d’utile, ce qui
ne semble guére &tre son penchant, il y aurait fallu assez de pages pour déséquilibrer complete-
ment son livre.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Helen TuNIK - GOLDSTEIN, Averroes’ Questions in Physics. Kluwer Academic Publishers
(coll. ““ The New Synthese Historical Library ’, volume 39). Dordrecht-Boston-
London, 1991. 16 X 23 cm, 179 p.

Ce livre était attendu depuis longtemps et met enfin a la portée des spécialistes de philosophie
médiévale et d’Averroés en particulier une partie du contenu d’une thése soutenue a Radcliffe
College, Cambridge, Massachusetts en avril 1956, sous le titre : « Averroes’ Quaestiones in
Physica : text translation, and notes, by Helen Charlotte Tunik. » L’auteur s’est intéressée a
un ensemble de textes qui n’appartiennent pas aux trois genres classiques des ceuvres d’Averrogs,
épitomés, commentaires moyens et grands commentaires. 11 s’agit d’une collection de neuf ques-
tions, pour la plupart relatives & la physique, et connues seulement (& 1’exception des questions
VI et VII dont 'original arabe existe) dans une traduction hébraique anonyme. N’ayant pas
été traduits en latin, ces textes ont, semble-t-il, été connus seulement dans un cercle restreint,
autour de Moise de Narbonne (m. en 1362).

BCAI 9 (1992) D. Urvoy: Ibn Rushd (Averroes), translated by Olivia Stewart, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



