1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 99

Badawi, Rasd’il falsafiyya li-1-Kindi wa-I-Farabi wa-bn Bagga wa-bn “Adi, Dar al-Andalus 1400/
1980 (2° éd.), p. 168-203. L’article de Stern : Some Fragments of Galen’s on Dispositions (mept
70&v) in Arabic, paru en 1956, a été repris par S.M. Stern, Medieval Arabic and Hebrew
Thought, London (Variorum Reprints), 1983. A la bibliographie de Galien et Razi, ajouter
Meir M. Bar-Asher, « Quelques aspects de I’éthique d’Aba Bakr al-Réazi et ses origines dans
I’ccuvre de Galien », Studia Islamica, 69 (1989), p. 5-38 et 70 (1989), p. 119-147. D’autre part,
on rencontre au fil des pages passablement de coquilles. Mais ces quelques remarques et
suggestions ne diminuent pas I’intérét de ce volume qui met a la disposition des non-ara-
bisants un témoin significatif de la pensée arabe au IVe/X° siécle.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Jules L. JANSSENS, An annotated bibliography on Ibn Sing (1970-1989), including
arabic and persian publications and turkish and russian references. Leuven (Uni-
versity Press), 1991. 17 x 24,5 cm, Xv-358 p.

Au moment de remettre les copies, il nous arrive ce volume dont il serait dommage de
retarder d’un an I’annonce dans ce Bulletin, méme au prix d’en abréger quelque peu le compte
rendu. C’est en effet un instrument de travail des plus utiles, indispensable méme pour les
spécialistes de la philosophie arabo-islamique. Pour I’établir, M. Janssens a dépouillé quelque
deux cent cinquante revues (liste p. XvIII-xI1x) et un nombre considérable de livres. Les données
ainsi recueillies sont réparties en dix-sept chapitres, subdivisés pour la plupart. Les cinq premiers
sont consacrés a des approches globales : éditions et traductions des ceuvres, bibliographies,
biographies, études générales concernant la philosophie; entre ces deux derniéres rubriques,
un chapitre spécial sur les études parues dans dix-neuf pays a 1’occasion du millénaire (1980;
sous I'impulsion de I’UNESCO). Ensuite viennent logique et épistémologie; linguistique, ter-
minologie, poésie; psychologie et pédagogie; politique et morale; métaphysique; thémes reli-
gieux et mystiques. Puis, pour une raison que j’avoue n’avoir pas décelée, le classement par
matiéres s’interrompt et I’on passe aux sources grecques d’Ibn Sina, ses relations avec d’autres
philosophes, ’influence qu’il a exercée sur le moyen age latin, la pensée juive, la pensée indienne.
On revient ensuite au classement par matiéres avec les sciences, au chapitre XV; a la seule
médecine, minutieusement subdivisée, est consacré tout le chapitre XVI; le dernier rassemble
des Varia. Les références indiquées dans I’index des auteurs vont aux chapitres, a leurs sub-
divisions pour ceux qui en ont, et au numéro du texte cité; mais les titres courants indiquent
les titres des chapitres et non leurs numéros, et cela ne facilite pas la consultation : il faut a
chaque fois se reporter a la table des matiéres, p. v-IX.

Cette répartition parait judicieuse; elle n’allait pas de soi : I'auteur évoque dans son intro-
duction « I’évidente tension entre les classifications médiévales des parties du savoir et I’actuelle
division des sciences »; il ajoute qu’il s’est efforcé de faire droit autant que possible a 'une
et a Pautre. Il faut noter en outre qu’il n’était pas tout a fait maitre de ’organisation d’ensemble

BCAI 9 (1992) J.L. Janssens: An annotated bibliography on Ibn Sina (1970-1989), including arabic and persian publications and turkish and russain references, recensé
par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 9

et de détail de cette bibliographie : son projet n’impliquait pas qu’il attribuit une place a tout
écrit possible traitant d’Ibn Sina, mais de classer des écrits réels. C’est pour cela qu’aucun
chapitre n’est attribué a la physique, elle n’a que la rubrique C du chapitre XV : sur ce sujet,
M. Janssens n’a pu recenser que vingt titres, et qui traitent presque tous de thémes spéciaux;
parmi eux deux textes trés courts sont consacrés a la météorologie, ce maigre butin explique
pourquoi cette science n’a pas de rubrique propre dans ce chapitre XV. Remarque corrélative :
en examinant de prés tous ces chapitres, on pourrait sans doute repérer les lacunes de la
recherche actuelle sur Ibn Sind et en tirer des plans de travaux.

Il faut signaler encore un aspect important de cette bibliographie : elle est autre chose qu’une
séche énumération de titres, de trés nombreuses références sont accompagnées d’une analyse
critique fort utile au chercheur, Ainsi cet ouvrage poursuit utilement le travail du Pére G.C.
Anawati (auquel il est d’ailleurs dédié), & savoir sa « Bibliographie de la philosophie médiévale
en terre d’Islam pour les années 1959-1969 », parue dans le Bulletin de philosophie médiévale,
10-12 (1968-1970) et dont les p. 343-349 sont consacrées 4 Avicenne.

En conclusion il faut se faire 1’écho d’une requéte de ’auteur (p. X1v-xv) : son ceuvre, dit-il,
comporte d’inévitables lacunes, spécialement pour les travaux dont le titre ne comporte pas
le nom d’Ibn Sind; il fait appel aux lecteurs pour 1’aider & établir un complément a paraitre
en 1995 dans le Bulletin qu’on vient de citer.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Dominique URrvoy, Ibn Rushd (Averroes), translated by Olivia Stewart. Routledge,
London-New York, 1991. 14,5 X 22,5 cm, 155 p.

Voici, dans une traduction frangaise faite « sur le manuscrit frangais original », un livre trés
neuf par son intention et sa réalisation, ol la richesse des analyses et 1’originalité s’épaulent
réciproquement. L’auteur y présente 1’ensemble de la pensée d’Ibn Ru$d en fonction de ses
liens, toujours explicitement analysés, 4 ’almohadisme considéré indivisiblement comme une
doctrine religieuse, une époque historique, un complexe politique et social. En un mot,
il consacre un livre entier & ce qui d’ordinaire occupe quelques pages ou quelques lignes en
téte des études consacrées & Ibn Rusd : pour D.U. I'almohadisme n’est pas seulement le cadre
de cette pensée et de cette ccuvre, ni méme leur milieu, il en est le sol nourricier. De ce parti
méthodologique, épistémologique méme, découlent les caractéres les plus immédiatement saisis-
sables de ce travail : ’abondance des analyses historiques et sociologiques, la présence de
nombreux personnages dont les noms habituellement ne figurent guére dans les histoires de
la philosophie (voir I'index), le fait aussi que le détail des doctrines roshdiennes n’est étudié
que dans ceux de leurs aspects qui sont fondamentaux ou rattachables a 1’almohadisme, ou
mieux qui sont ’un et ’autre, selon le fécond postulat de D.U.

BCAI 9 (1992) J.L. Janssens: An annotated bibliography on Ibn Sina (1970-1989), including arabic and persian publications and turkish and russain references, recensé
par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



