1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 97

du Sayh al-Naqdi, cette épitre sur la politique et I’économie domestique fut publiée de nou-
veau 3 Beyrouth en 1988 par le DT ‘Abd al-Amir Sams al-Din, dans un ouvrage qui a le
mérite de rassembler commodément plus d’une vingtaine d’épitres d’Avicenne dans une édi-
tion soignée 9. L épitre prend place dans la littérature avicennienne sur la politique avec d’autres
textes dont le moins important n’est pas celui des derniers chapitres du dixiéme traité de la
métaphysique du K. al-Sifd’, jadis publié au Caire par Muhammad Yasuf Miisa 10,

Elle traite :

1° De la nécessité du gouvernement et de I’administration pour tous les hommes;
2° de Padministration de soi-méme;

3° de I’administration des revenus et des dépenses;

4° des raisons du mariage et de ses fondements moraux et religieux;
5° de I’éducation des enfants;

6° de I’administration des serviteurs.

En somme, le présent recueil trouvera, malgré sa fragilité scientifique, sa place dans nos
bibliothéques. Peut-étre son principal intérét aura-t-il été de nous remettre en mémoire une
épitre singuliére d’al-Farabi qui n’aura pas encore regu 1’accueil qu’elle mérite dans la philo-
sophie politique du « Second Maitre ». Par ailleurs, si ces trois textes furent tous trois égale-
ment délaissés dans la riche littérature islamique sur la politique, peut-étre est-ce, comme le
suggére en conclusion (p. 114) Fu’ad ‘Abd al-Mun‘im Ahmad, qu’ils oublient tranquillement

d’en appeler au Coran et a la sunna.

Dominique MALLET
(Université Michel de Montaigne — Bordeaux III)

Marie-Thérése Urvoy, Traité d’éthique d’Abii Zakariyyd’ Yahyd Ibn “Adi. Introduction,
texte et traduction. Préface par Gérard Troupeau. (« Etudes chrétiennes arabes »)
(Cariscript) s.d. Paris (1991). 14,5 x 21 cm, 244 p.

Le Tahdib al-ahlag d’Ibn “Adi étant « 'un des rares traités d’éthique en arabe qui nous
soient parvenus», comme le note M. Fakhry (4 History of Islamic Philosophy, p. 192), on
se réjouira de la parution de ce volume. Le plan en est le suivant : préface de G. Troupeau,
p. 7-8; introduction et bibliographie, p. 9-52; traduction frangaise, p. 53-90; texte, p. 91-148;
lexique, p. 149-203; notes sur le texte arabe, p. 207-237; ces notes constituent ’apparat critique

9. Al-madhab al-tarbawi “inda b. Sina min hilal 10. Memorial Avicenne 1 : « La Sociologie et la
falsafatihi al-‘ilmiyya, al-Sarika al-‘dlamiyya 1i-1- Politique dans la philosophie d’Avicenne », Publi-
kitab, 447 p. dont 200 pages de texte d’Avicenne; cations de [’Institut frangais d’archéologie
la présente épitre figure aux p. 232-260. orientale du Caire, 1952,

BCAI 9 (1992) M.-Th. Urvoy: Traité d'éthique d’Ab( Zakariyya Yahya Ibn ‘Adi, recensé par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

du texte, établi a partir de cinq éditions antérieures (liste et principes d’établissement du texte,
p. 45-47). La traduction est précise et écrite en une belle langue. Le genre littéraire de ce traité
de Yahya est décrit dans la 3° partie de l'introduction (p. 39-44). M.-Th. U. ne le surestime
pas, elle en note 1’absence d’originalité et le « style rhétorique » qui 1’apparente a 1’adab bien
qu’il se situe & un niveau plus proche de celui de la philosophie. 1l ne faudrait pas en conclure
que sa lecture soit rebutante, simplement on n’y cherchera pas d’idées profondes ni neuves.
Et d’autre part il constitue un document historique. Quant au fond, 1’introduction en signale
P’aspect «laique »; le christianisme de P’auteur ne s’y manifeste pas et il n’y est méme pas
question d’une autre vie ot la conduite dans celle-ci serait sanctionnée (p. 42)— alors que Razi
lui-m&me la postulait (voir p. 31). On notera aussi une sorte de spécialisation de certaines
vertus selon les conditions sociales : puissants ou gens de peu (p. 16). Les deux premiéres
parties de cette introduction présentent «les précédents de I'éthique arabe» (p. 13-17) et
« I’éthique philosophique arabe avant Yahya b. “‘Adi» (p. 28-38). Les précédents sont « I’héri-
tage arabe anté-islamique », «l’héritage persan», avec les « miroirs des princes» et Ibn al-
Mugaffa®, et «les traductions du grec » : Platon, Aristote, Galien. Dans ces pages M.-Th. U.
note avec finesse ce qui s’en retrouve ou non dans 1’éthique de Yahya; c’est 1a qu’on en trouve
P’exposé le plus précis, davantage que dans le chapitre qui porte ce titre (p. 39-43) et qui donne
surtout le plan du traité. Les moralistes antérieurs & Yahya sont Kindi, Qusta b. Liiqa, Razi,
Farabi. C’est en fonction de tout cela qu’on peut parler (p. 43) d’un « syncrétisme » de la pensée
morale de Yahyd — mais pourquoi alors citer dans la méme page une phrase de Walzer selon
laquelle « ce systéme dépend probablement en dernier ressort d’un original pré-néoplatonicien
grec » ? Cette résurgence de 'idée fixe de cet historien (toute révérence rendue a son érudition)
est heureusement annulée par le contexte.

A propos de I’influence de Farabi qui fut le maitre de Yahya (voir la biographie p. 10-12),
on relévera sinon un paralléle exact, du moins un écho; aux p. 49-50 de I’arabe, qui sont les
p. 141-142 de P'ouvrage, on lit un passage ainsi traduit p. 86 : I’Ame raisonnable « est une
substance unique dans tous les hommes; tous les hommes en réalit¢ sont une seule chose et
ce ne sont que les personnes qui sont multiples » (je dirais plutét « les individus », par oppo-
sition & 'universel que Y. vient de désigner); « si leurs Ames sont une et que 1’affection
n’existe que par I’ame, ils doivent tous s’aimer et s’affectionner naturellement». Or Farabi
dit quelque chose de semblable dans sa Cité vertueuse (p. 89 de la traduction Jaussen-
Karam-Chlala), mais il place cette union aprés la séparation d’avec le corps, et l’on sait
que sur ce point Yahya est muet.

Quelques autres remarques : la notice consacrée a la morale de Kindi est courte (p. 27-28)
et décevante. Elle ne prend en compte que 1’Epitre sur les définitions, dont I’authenticité n’est
pas certaine (voir I’exposé de la question par D. Gimaret dans A/-Kindi, cing épitres, Paris
1976, p. 8-13). Mais il existe deux ceuvres dont la mention s’imposait : la Risala fi I-qawl fi
I-nafs, dans Rasa’il al-Kindi al-falsafiyya, éd. Abiu Rida, Le Caire 1369/1950, p. 272-280; et
la Risala fi l-hila li-daf” al-ahzdn, éd. Ritter-Walzer, Rome 1938; elle est d’autre part étudiée
aux p. 200-214 de 'ouvrage de F. Jadaane, L'’influence du stoicisme sur la pensée musulmane,
Beyrouth 1968, qui est pris en compte ici dans I’introduction et la bibliographie. On ajoutera
a la bibliographie d’Ibn ‘Adi son commentaire du livre de la Métaphysique d’Aristote, éd.

BCAI 9 (1992) M.-Th. Urvoy: Traité d'éthique d’Ab( Zakariyya Yahya Ibn ‘Adi, recensé par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 99

Badawi, Rasd’il falsafiyya li-1-Kindi wa-I-Farabi wa-bn Bagga wa-bn “Adi, Dar al-Andalus 1400/
1980 (2° éd.), p. 168-203. L’article de Stern : Some Fragments of Galen’s on Dispositions (mept
70&v) in Arabic, paru en 1956, a été repris par S.M. Stern, Medieval Arabic and Hebrew
Thought, London (Variorum Reprints), 1983. A la bibliographie de Galien et Razi, ajouter
Meir M. Bar-Asher, « Quelques aspects de I’éthique d’Aba Bakr al-Réazi et ses origines dans
I’ccuvre de Galien », Studia Islamica, 69 (1989), p. 5-38 et 70 (1989), p. 119-147. D’autre part,
on rencontre au fil des pages passablement de coquilles. Mais ces quelques remarques et
suggestions ne diminuent pas I’intérét de ce volume qui met a la disposition des non-ara-
bisants un témoin significatif de la pensée arabe au IVe/X° siécle.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Jules L. JANSSENS, An annotated bibliography on Ibn Sing (1970-1989), including
arabic and persian publications and turkish and russian references. Leuven (Uni-
versity Press), 1991. 17 x 24,5 cm, Xv-358 p.

Au moment de remettre les copies, il nous arrive ce volume dont il serait dommage de
retarder d’un an I’annonce dans ce Bulletin, méme au prix d’en abréger quelque peu le compte
rendu. C’est en effet un instrument de travail des plus utiles, indispensable méme pour les
spécialistes de la philosophie arabo-islamique. Pour I’établir, M. Janssens a dépouillé quelque
deux cent cinquante revues (liste p. XvIII-xI1x) et un nombre considérable de livres. Les données
ainsi recueillies sont réparties en dix-sept chapitres, subdivisés pour la plupart. Les cinq premiers
sont consacrés a des approches globales : éditions et traductions des ceuvres, bibliographies,
biographies, études générales concernant la philosophie; entre ces deux derniéres rubriques,
un chapitre spécial sur les études parues dans dix-neuf pays a 1’occasion du millénaire (1980;
sous I'impulsion de I’UNESCO). Ensuite viennent logique et épistémologie; linguistique, ter-
minologie, poésie; psychologie et pédagogie; politique et morale; métaphysique; thémes reli-
gieux et mystiques. Puis, pour une raison que j’avoue n’avoir pas décelée, le classement par
matiéres s’interrompt et I’on passe aux sources grecques d’Ibn Sina, ses relations avec d’autres
philosophes, ’influence qu’il a exercée sur le moyen age latin, la pensée juive, la pensée indienne.
On revient ensuite au classement par matiéres avec les sciences, au chapitre XV; a la seule
médecine, minutieusement subdivisée, est consacré tout le chapitre XVI; le dernier rassemble
des Varia. Les références indiquées dans I’index des auteurs vont aux chapitres, a leurs sub-
divisions pour ceux qui en ont, et au numéro du texte cité; mais les titres courants indiquent
les titres des chapitres et non leurs numéros, et cela ne facilite pas la consultation : il faut a
chaque fois se reporter a la table des matiéres, p. v-IX.

Cette répartition parait judicieuse; elle n’allait pas de soi : I'auteur évoque dans son intro-
duction « I’évidente tension entre les classifications médiévales des parties du savoir et I’actuelle
division des sciences »; il ajoute qu’il s’est efforcé de faire droit autant que possible a 'une
et a Pautre. Il faut noter en outre qu’il n’était pas tout a fait maitre de ’organisation d’ensemble

BCAI 9 (1992) M.-Th. Urvoy: Traité d'éthique d’Ab( Zakariyya Yahya Ibn ‘Adi, recensé par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



