1992 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 93

Ia raison pour laquelle beaucoup lui préférent mawgid. Cette explication est peu convaincante,
remarque Abed, surtout du fait que le terme abstrait Auwiyya « avait déja été formé et utilisé
par les traducteurs d’Aristote bien avant I’époque de Farabi. Et il ne fait aucun doute, conclut-
il, que Farabi le connaissait. » Farabi le connaissait si bien qu’il ['utilise justement p. 114,
ligne 15, dans ce méme passage que commente Abed.

P. 156, Abed s’étonne de voir que le suffixe -iyyak est la forme du masdar de certains
noms qui sont a la fois « invariables » et sont des « prototypes » (mital awwal) comme insaniyya
qui est le nom abstrait du prototype invariable insan. Cela est surprenant dans la mesure oul
le « masdar comme nous le connaissons habituellement renvoie a '« infinitif » ou au nom
verbal. Comment un nom comme insaniyya peut-il étre un infinitif? » Abed conclut en préférant
donner & masdar le sens de «source». A quoi nous pouvons répondre qu’un grammairien
aussi éminent que Zaggagi (m. 949, soit I’année précédant celle de la mort de Farabi) utilise,
comme exemple de masdar-s ne renvoyant pas a un verbe, rugiliyyva, bunuwwa et umiima qui
signifient respectivement le fait d’étre homme, fils, mére. Farabi utilise d’ailleurs le méme
exemple de rugaliyya (v.g. p. 114, 18).

L’ouvrage se termine par un index fort précieux et dans 1’ensemble bien établi. Ce qui
rend d’autant plus regrettables certaines omissions comme ays, aysiyyah, huwiyyah, particle, ra’y
et badi‘ al-ra’y ou des renvois insuffisants : nous avons relevé un certain nombre d’occurrences
qui n’étaient pas notées (comme par exemple de nombreux termes du § 1 de la page 171).

La translitération est fort bien respectée et nous n’avons relevé, hormis des coquilles, que
le terme mashi qui dans le systétme ITMES adopté par 1’auteur devrait s’écrire mashy (p. 152).
11 faut aussi louer la grande qualité de I’impression : nous n’avons relevé, sans étre systé-
matique, que trois ou quatre coquilles.

Bref, un ouvrage utile, clair et bien organisé et qui est une trés bonne introduction a de
nombreux textes logiques de Farabi.

Jacques LANGHADE
(Institut francais d’études arabes, Damas)

Min turdt al-figh al-siyasi al-islami, magmit® fi-I-siyasa li-Abi Nagsr al-Farabi, li-Abi al-Qasim
al-Husayn b. “Ali al-Magribi al-wazir, li-I-Sayh al-Ra’is Ibn Sind; tahqiq wa dirdsat
al-duktir Fu’ad ‘Abd al-Mun‘im Ahmad. Mu’assasat Sabab al-gami‘a li-1-tibd‘a
wa-l-nasr wa-l-tawzi’, Alexandrie, 1402. In-8°, 131 p.

L’ouvrage propose une réédition plus scolaire que critique de trois textes marginaux de
la philosophie politique de langue arabe. Aucun de ces textes n’était inédit et tous furent par
ailleurs mieux édités qu’ils ne le sont ici-méme, mais ce recueil a le mérite de rendre accessibles
des textes qu’il est devenu aujourd’hui difficile de se procurer.

1/ Risalat Abi Nasr al-Farabi fi al-siyasa (p. 7-34 du présent recueil).

L’épitre commence ainsi : « gasduna fi hada-l-gawl® dikr® qawdnin® siyasiyyat™ ya 'ummu
naf‘uhd gami® man ista'malahd min tabagat'-l-nds...» : « Notre propos ici méme est de

BCAI 9 (1992) F. ‘A. Ahmad (éd.): Min turat al-figh al-siyasi al-islami, magma fi I-siyasa li-Abi Nasr al-Farabi, li-Abi I-Qasim al-Husayn b. ‘Ali al-Magribi al-wazir, li-I-sayh al-
ra'is Ibn Sina, éd. F. ‘A. Ahmad, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

94 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9
mentionner briévement et de fagon succincte quelques régles politiques dont chacun tirera
profit dans les relations qu’il entretient avec chacun des groupes qui appartiennent a
son propre rang dans la société, comme avec ceux qui lui sont supérieurs et ceux qui lui sont
inférieurs... »

Fu’ad "Abd al-Mun‘im Ahmad reconnait s’étre « appuyé » pour 1’édition de cette épitre,
recensée dans la bibliographiec de Rescher!, sur ’édition Cheikho : « nous avons défini les
titres intermédiaires, partagé les chapitres et expliqué en notes les mots obscurs». Le lecteur
regrettera, dans le passage du texte de Cheikho a la présente édition, la disparition de tout
un appareil de signes vocaliques et la dégradation sensible de la qualité typographique. Aux
notes critiques de Deditio princeps, le présent éditeur ajoute des explications quelquefois labo-
rieuses du vocabulaire. Mais voici plus embarrassant : la présence de cette méme épitre au
sein de la al-Hikma al-Hdalida de Miskawayh (éd. Badawi, dar al-Andalus, Beyrouth, 2°¢ éd.
1980, p. 327-346) lui aura échappé!

L’épitre n’est recensée — sous un titre reconnaissable et confusion mise a part avec les
autres traités de philosophie politique du méme auteur — dans aucun des inventaires bio-
bibliographiques habituellement cités des ouvrages d’al-Farabi. Mais quoique singuliére par
son contenu, elle porte bien I’empreinte de la philosophie de son auteur présumé : I’introduction
reprend avec clarté les cadres métaphysiques des traités farabiens de morale et de politique.
Le « genre» est celui de ’édification morale dans les ouvrages d’adab. Succédent a I'intro-
duction quatre parties clairement distinguées et qui répondent a de curieux principes d’inven-
taire : elles composent un monde désenchanté ou se cOtoient des princes ombrageux, des
mendiants hargneux et menteurs, des clercs vertueux, des éléves inégalement doués, des tan-
neurs, des balayeurs et de vils négociants, des adversaires mal intentionnés et des confidents
trop bavards : un monde de professeur certes bien en cour, mais inquiet, conscient de la
précarité de sa situation, de la soudaineté d’une disgrice toujours possible, de la fatale gravité
des risques qu’il encourt, de la discrétion de rigueur et des multiples précautions gu’inspire
la prudence dans un univers d’ordinaire violence et de fragile civilité.

Quant a l’introduction, son lien avec la suite de I’épitre n’apparait par clairement. Peut-
étre est-elle 1a pour démentir, ou tout au moins atténuer, Pallure décidément profane et
toute d’empirisme de la sagesse ici exposée. Voici, de cette introduction, comme un passage
en revue : rappel de la hiérarchie des rangs dans la société (comp. p. ex. K. al-milla, § 24),
de la double nature de ’homme partagé entre une faculté rationnelle et une faculté bestiale,
du réle de I’éducation et de I'utilité des exercices de réforme morale (comp. al-Tanbih, §§ 13-
14 de ma traduction 2), de la déduction d’une cause premiére et du statut linguistique des

1. Al-Farabi, An Annotated Bibliography, Uni-
versity of Pittsburgh Press 1962, p. 47: Kalam fi
wasaya ya‘umm nafsuha jami® man yasta'miluha
min tabaqar al-nas (sic) or also risala fi-l-sivasa.
Ed. Cheikho (al-Masrig, 1901, p. 647-653 et 689-
700) (Editio princeps A particr d’un ms. de la
Bibliographie orientale et d’un ms. du Vatican);

réédité a4 Beyrouth 1911; Malouf et al. (1908);
Qumair (1954); Rescher mentionne en outre une
traduction allemande de Graf (1902).

2. Abn Nasr al-Farabi, « Le Rappel de la Voie
4 suivre pour parvenir au Bonheur, » introd.,
trad. et notes par D. Mallet, BEQO XXXIX-XL,
Damas, 1989.

BCAI 9 (1992) F. ‘A. Ahmad (éd.): Min turat al-figh al-siyasi al-islami, magma fi I-siyasa li-Abi Nasr al-Farabi, li-Abi I-Qasim al-Husayn b. ‘Ali al-Magribi al-wazir, li-I-sayh al-
ra'is Ibn Sina, éd. F. ‘A. Ahmad, recensé par D. Mallet

© IFAO 2026 http://www.ifao.egnet.net

BCAl en ligne


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 95

qualifications attachées au divin (comp. K. al-Gam® bayn ra’yay al-hakimayn... § 15 de ma
traduction ?), de D’existence d’une providence divine, de la réalité de la prophétie et de son
caractére contraignant : « lorsque les intelligences nombreuses et les opinions de personnes
différentes s’accordent unanimement sur un mot unique tel qu’elles n’en trouvent ni de plus
clair, ni de plus évident, ni de plus fort, que la multitude s’y rallie, c’est avec elles qu’est la
vérité : le salut est toujours du cdté de la multitude. Il ne faut pas que I’éblouissent ceux qui
tombent dans les raretés ou les opinions originales, car la plupart d’entre elles sont vaines
< ainsi qu’il apparait > quand on les considére attentivement» (comp. K. al-Gam® § 4 de ma
traduction). L’introduction se termine par quelques remarques sur la nécessité de la rétribu-
tion dans la nature (comp. K. al-Gam® § 17 de la méme trad.).

Venons-en au corps de DI’épitre : sa premiére partie traite du comportement a adopter
dans la fréquentation des princes (1) puis des égaux (2); que ceux-ci soient amicaux (2.1)
— eux-mémes sincéres (2.1.1) ou, qu’ils n’aient, des amis véritables, que ’apparence (2.1.2) —
ou ouvertement inamicaux (2.2) — que ces derniers soient & leur tour haineux (2.2.1) ou
simplement envieux (2.2.2); mais les égaux peuvent &tre aussi indifférents (2.3) : ainsi des
donneurs de conseil (al-nusaha’) (2.3.1), des pacificateurs (al-sulaha’) (2.3.2), des simples d’esprits
(2.3.4) et des vaniteux (2.3.5). Puis du comportement & adopter dans la fréquentation des
inférieurs (3) et, parmi eux, les faibles : les miséreux (3.1) qu’ils soient insistants (3.1.1), men-
songers (3.1.2) ou véraces (3.1.3); puis, toujours parmi les inférieurs, du comportement a
adopter avec les éléves (3.2) : ceux dont les dispositions sont perverses (3.2.1), ceux qui sont
stupides et de l’intelligence desquels 1’on désespére (3.2.2) et ceux dont les dispositions natu-
relles sont bonnes (3.3.3). La quatriéme partie de 1’épitre est consacrée au comportement a
adopter vis-a-vis de soi-méme (4) quant aux richesses (4.1); quant au rang (4.2); quant au
role respectif des richesses et du rang dans I’acquisition des plaisirs matériels (4.3); succéde
un long développement sur la gestion des secrets (4.4) et sur la bonne éducation (4.5).

Au passage le lecteur méditera, au sujet du devoir de conseiller les princes, cette remarque
composant la politique de la narration et la narration de la politique : que le vizir, le conseiller,
le maitre sache qu’il en est du prince comme du cours d’un fleuve retenu entre des élévations
de terre : celui qui veut le détourner s’épuise pour qu’enfin le flot le submerge et le noie. Il
évitera 1’affrontement direct comme [D’excessive et inutile douceur. II montrera au prince la
belle direction dans ’opposée de celle qu’il prend et fera de temps en temps ressortir la laideur
de ce qui advient, par I’effet des mesures que préfére le prince, au moyen d’histoires (hikayat)
sur le compte des autres et de subtils artifices.

Sur P’administration des richesses, il retiendra cette définition du seha’ frappée au coin
de I’aristotélisme (Ethique @ Nicomaque 11, 5, 1106 b 21-23) et que I’on retrouve d’ailleurs chez
Miskawayh : la générosité ne consiste pas & dépenser n’importe ou, mais bien quand il le faut,
1a ot il le faut et dans une quantité mesurée et convenable a chacun des rangs de la société.

3. Farabi, Deux Traités Philosophiques : I’Har- et notes par D. Mallet, Institut frangais de
monie entre les Opinions des deux Sages, le divin Damas, Damas, 1989.
Platon et Aristote et de la Religion, introd., trad.

BCAI 9 (1992) F. ‘A. Ahmad (éd.): Min turat al-figh al-siyasi al-islami, magma fi I-siyasa li-Abi Nasr al-Farabi, li-Abi I-Qasim al-Husayn b. ‘Ali al-Magribi al-wazir, li-I-sayh al-
ra'is Ibn Sina, éd. F. ‘A. Ahmad, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

96 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

Tient lieu d’ultime partie et de conclusion de I’épitre un florilége de maximes de sagesse
— trés semblables & celles rassemblées dans le Muntahab Siwan al-Hikma (éd. Dunlop, p. 34-
39) et dans d’autres ouvrages de la méme eau® — et dont la plupart sont attribuées a Platon,
Mais voici plus embarrassant : dans 1’éd. de Badawi (al-Hikma, p. 345-346), cette collection
ne fait pas partie de l'épitre d’al-Farabi. Elle vient comme une conclusion de I’anthologie elle-
méme et c’est Miskawayh, et non plus al-Farabi, qui prend ainsi la parole : « wa nahnu al-Gna
dakirin min agawil al-qudama’ (...) Satran yasir hatimat qawlind hada... »

2/ Risalat al-siyasa d’Abu al-Qasim al-Husayn b. Al «al-wazir al-Magribi» (370/981-
418/1017)3 (p. 39-60 du présent recueil).

L’auteur du second des textes que propose Fu’ad "Abd al-Mun‘im Ahmad, échappé de
justesse au massacre de sa famille ordonné par le calife fatimide al-Hakim, rompu aux intrigues
politiques, dressa les bédouins palestiniens qui 1’avaient recueilli contre I’administration égyp-
tienne et parvint méme 2 susciter un anti-imam °“alide avant que les mémes bédouins ne vendent
leur repentir aux fatimides... Fu’dd ‘Abd al-Mun‘im Ahmad omet de nouveau de signaler
que le K. fi-l-Siyasa fut précédemment édité 3 Damas en 1948. L’ouvrage « est un bref manuel
sur le gouvernement idéal adressé 4 un souverain anonyme qui doit savoir comment organiser
sa vie, se conduire envers les hautes classes de la société de son empire et quelles sont les
aptitudes requises pour remplir certaines fonctions officielles comme celles de chancelier,
chambellan, percepteur, commandant en chef, préfet de police, etc. Le souverain doit savoir
également comment maitriser les masses, toujours enclines a se révolter. En conclusion, 1’auteur
cite une instruction donnée par Abl Bakr a al-Yazid b. Abi Sufyan lorsque ce dernier fut
envoyé en Syrie a4 la téte d’une armée. »

Remarquable est le conseil donné au prince de boire du vin, mais sans excés (p. 42-43),
et les régles proposées pour I'administration de sa personne sont parmi les moins galvaudées
et les plus touchantes de 1’épitre.

3/ Risdlat al-siyasa d’Ibn Sina (p. 81-111 du présent recueil).

Recensée sous le titre de Kitab al-siydsa aw fi tadbir al-manazil “an al-siyasat al-ahliyya,
respectivement sous les n°® 253 et 82, dans les deux bibliographies (qu’omet de signaler
Fu’ad “Abd al-Mun‘im Ahmad) de Qanawati (Anawati)7 et Yahya Mahdavi® D¢ja publiée,
ainsi que le présent compilateur le reléve comme avec regret (« wa min al-insaf an naqil inna
al-mustasriq Luwis Ma'laf ...») p. 75 de la présente édition, dans al-Masrig par Louis Ma'laf
(ms. de Leyde), mais également, ainsi qu’il omet de nouveau de le signaler, dans al-Mursid
(Bagdad, 1929), sans mention de sources manuscrites, mais assorti de remarques marginales

4. Cf., sur le sens de ces collections de hikam, 5. Cf. EI? V, 1201b-1202a, notice de P, Smoor.
la contribution récente de J. Jolivet & la premiére 6. P. Smoor, art. cité.
livraison de Arabic Sciences and Philosophy, A
historical journal, vol. 1, n° 1, mars 1991, p. 31-
65 : «L’idée de sagesse et sa fonction dans la
philosophie des IV® et V¢ siécles ». 8. Bibliographie d’LS., Téhéran, 1954,

7. Mu’allafdt ibn Sind, Essai de bibliographie
avicennienne, Le Caire, 1950.

BCAI 9 (1992) F. ‘A. Ahmad (éd.): Min turat al-figh al-siyasi al-islami, magma fi I-siyasa li-Abi Nasr al-Farabi, li-Abi I-Qasim al-Husayn b. ‘Ali al-Magribi al-wazir, li-I-sayh al-
ra'is Ibn Sina, éd. F. ‘A. Ahmad, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 97

du Sayh al-Naqdi, cette épitre sur la politique et I’économie domestique fut publiée de nou-
veau 3 Beyrouth en 1988 par le DT ‘Abd al-Amir Sams al-Din, dans un ouvrage qui a le
mérite de rassembler commodément plus d’une vingtaine d’épitres d’Avicenne dans une édi-
tion soignée 9. L épitre prend place dans la littérature avicennienne sur la politique avec d’autres
textes dont le moins important n’est pas celui des derniers chapitres du dixiéme traité de la
métaphysique du K. al-Sifd’, jadis publié au Caire par Muhammad Yasuf Miisa 10,

Elle traite :

1° De la nécessité du gouvernement et de I’administration pour tous les hommes;
2° de Padministration de soi-méme;

3° de I’administration des revenus et des dépenses;

4° des raisons du mariage et de ses fondements moraux et religieux;
5° de I’éducation des enfants;

6° de I’administration des serviteurs.

En somme, le présent recueil trouvera, malgré sa fragilité scientifique, sa place dans nos
bibliothéques. Peut-étre son principal intérét aura-t-il été de nous remettre en mémoire une
épitre singuliére d’al-Farabi qui n’aura pas encore regu 1’accueil qu’elle mérite dans la philo-
sophie politique du « Second Maitre ». Par ailleurs, si ces trois textes furent tous trois égale-
ment délaissés dans la riche littérature islamique sur la politique, peut-étre est-ce, comme le
suggére en conclusion (p. 114) Fu’ad ‘Abd al-Mun‘im Ahmad, qu’ils oublient tranquillement

d’en appeler au Coran et a la sunna.

Dominique MALLET
(Université Michel de Montaigne — Bordeaux III)

Marie-Thérése Urvoy, Traité d’éthique d’Abii Zakariyyd’ Yahyd Ibn “Adi. Introduction,
texte et traduction. Préface par Gérard Troupeau. (« Etudes chrétiennes arabes »)
(Cariscript) s.d. Paris (1991). 14,5 x 21 cm, 244 p.

Le Tahdib al-ahlag d’Ibn “Adi étant « 'un des rares traités d’éthique en arabe qui nous
soient parvenus», comme le note M. Fakhry (4 History of Islamic Philosophy, p. 192), on
se réjouira de la parution de ce volume. Le plan en est le suivant : préface de G. Troupeau,
p. 7-8; introduction et bibliographie, p. 9-52; traduction frangaise, p. 53-90; texte, p. 91-148;
lexique, p. 149-203; notes sur le texte arabe, p. 207-237; ces notes constituent ’apparat critique

9. Al-madhab al-tarbawi “inda b. Sina min hilal 10. Memorial Avicenne 1 : « La Sociologie et la
falsafatihi al-‘ilmiyya, al-Sarika al-‘dlamiyya 1i-1- Politique dans la philosophie d’Avicenne », Publi-
kitab, 447 p. dont 200 pages de texte d’Avicenne; cations de [’Institut frangais d’archéologie
la présente épitre figure aux p. 232-260. orientale du Caire, 1952,

BCAI 9 (1992) F. ‘A. Ahmad (éd.): Min turat al-figh al-siyasi al-islami, magma fi I-siyasa li-Abi Nasr al-Farabi, li-Abi I-Qasim al-Husayn b. ‘Ali al-Magribi al-wazir, li-I-sayh al-

ra'is Ibn Sina, éd. F. ‘A. Ahmad, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



