1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 91

antique et « sagesse» moderne (ch., 5, 49-56), d’ou la «logique orientale » des Ihwan (ch. 6,
55-64). Ayant ainsi «situé» ’ccuvre des Fréres et tracé les grandes lignes de leur pensée
philosophique et de leur méthode didactique, I’A. fournit alors la traduction du texte de
I’épitre (73-219) aprés en avoir donné un résumé synthétigue (67-71). Rien moins que 748 notes
explicatives accompagnent ce texte réparti en 55 sections.

L’exploitation de la traduction est facilitée par les 4 appendices (223-240) qui présentent
en tableaux des plus précis ’ensemble des citations coraniques ainsi que des beaux noms et
autres attributs de Dieu, en y ajoutant une ample bibliographie et la liste des 52 épitres, et
par les multiples index (241-266) des noms propres (grecs, arabes et modernes) et des thémes
qu’évoque ladite épitre (avec l'index des termes techniques grecs et arabes ainsi que des
auteurs et sources arabes auxquels il a été fait recours en la présente traduction). L’apparat
critique se révéle ainsi presque parfait et on ne peut qu’en féliciter I’A. qui en maitrise, on
ne peut mieux, la technique.

Le mystére demeure néanmoins, quant a la singuliére position philosophique et théologique
des Ihwan al-Safa’, car on risque de ne plus savoir ou les classer, comme le signale Ian Richard
Netton dans son dernier ouvrage, Muslim Neoplatonists (An Introduction to the Thought of the
Brethren of Purity) (First published 1982 and reprinted in paperback 1991 with corrections
by Edinburgh University Press), au ch. 6 : The Ikhwan al-Safa’ and the Isma’ilis (95-104),
qui insiste sur leur esprit de tolérance et leur souci d’éclectisme. Yves Marquet en a illustré
les manifestations en son article Les Iwan al-Safa’ et le Christianisme, paru dans Islamo-
christiana (Rome, 8, 1982, 129-158). C’est le mérite de I’A. de fournir ainsi aux non-arabisants
la traduction de [’épitre la plus importante en ce domaine, ot les Fréres méditent longuement
sur les mérites diversifiés des opinions et des religions quant & la variété de leurs sciences qui
traitent des lois humaines (namiisiyya), des réalités métaphysiques (ilahiyya) et des lois révélées
(Sar‘iyya), en vue de parvenir, semble-t-il, & certaines formes d’harmonie universelle.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.I,, Rome)

Shukri B. ABED. Aristotelian Logic and the Arabic Language in Alfarabi. State University
of New York Press, Albany, 1991. xxv + 201 p.

« Logique aristotélicienne et langue arabe chez Alfarabi» : le titre de I’ceuvre indique
bien son propos et la thése de ’auteur est de montrer que la réflexion de Farabi sur la langue
est marquée d’un indéniable caractére logique, comme il le dit en conclusion : « Alfarabi fut
un logicien qui traita du langage et de la grammaire d’un point de vue logique » (p. 172).
C’est donc en analysant le lexique logique de Farabi que 1’on pourra présenter sa philosophie
linguistique. C’est aussi ce qu’annonce le début du premier chapitre (p. 2). C’est cette analyse
qui commandera la composition de 1’ouvrage, parfaitement lisible dans la table des matiéres :
par ’analyse d’un certain nombre de passages importants choisis dans les ceuvres logiques,
[’auteur précise les vues de Farabi sur des points aussi fondamentaux que le particulier et

BCAI 9 (1992) Sh. B. Abed: Aristotelian Logic and the Arabic Language in Alfarabi, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

I’universel, la définition par I’essence (hadd) ou la description (rasm), le concept d’essence et ses
différentes formes, la démonstration et la vérité, avant d’appliquer les résultats de cette ana-
Iyse au cas particulier de la langue arabe et en particulier a 1’étude du verbe arabe et de la
copule. Il y a ainsi deux volets dans cet ouvrage : le premier, qui regroupe les cing premiers
chapitres, répond a ’ambition de I’auteur de nous donner une vue raccourcie du « lexique
logique » de Farabi, lexique développé en arabe par le philosophe, I’arabe étant alors un outil,
un métalangage. Avec le sixiéme chapitre 1’ambition devient autre : montrer, grice a cette
analyse logique qui précéde, que ’arabe est une langue apte a exprimer la logique aristotéli-
cienne.

L’ouvrage est clair, bien mené, il comporte de nombreuses références aux ceuvres de
Farabi et il en fait une présentation claire par la traduction ou le résumé. Cela ressemble
fort 4 un honnéte travail de thése repris pour la publication, ce qui explique un aspect parfois
décousu de ’ouvrage dii au traitement un peu scolaire d’une série de questions : il manque
une problématique qui donne son sens a cet essai et ’on ne s’étonne presque pas, & la fin
du chapitre 6, p. 157, de ne pas trouver de conclusion partielle qui vienne synthétiser la
matiére de ce chapitre.

Mais cet ouvrage sera trés utile pour aborder bien des questions que la lecture directe
des ceuvres laisse parfois sans réponse. Grice a une présentation dont nous avons souligné la
clarté, il est possible de suivre de nombreux développements sur les analyses que les ceuvres
de Farabi nous donnent des différentes particules : ma, kayfa, ayy, am, imma, aw, lima, mada,
bi-mada, li-mdada, ‘an-mdda, hal, alif, a-laysa, inna, ainsi que des termes comme mawgid.
Pareillement 1’analyse de la définition sous sa double forme de hadd et de rasm est bien menée
dans le second chapitre.

La réserve que nous voudrions faire porte sur le fait que 'auteur se limite essentiellement
a un point de vue logique. Certes, comme nous I’avons déja relevé, il justifie cela au début
et a la fin de son travail, mais 14 ol nous le suivons moins, ¢’est lorsqu’il considére ces vues
du philosophe comme la « philosophie linguistique » de Farabi. 11 y a chez Farabi et en parti-
culier dans le Kitab al-Hurif, mais aussi dans de nombreuses autres ceuvres, bien des dévelop-
pements et des analyses portant sur la question de la langue, et ces développements ne sont
pas tous, tant s’en faut, de nature logique. Il y a en particulier la seconde partie du K. al-Huriif
qui aborde les problémes de la vie et du développement du langage sous des aspects beaucoup
plus larges. Aussi ne sommes-nous pas d’accord avec I’auteur quand il réduit le K. al-Huraf
a une «des ceuvres logiques majeures » de Farabi (p. xvi).

Il considére, dans son introduction, que 1’on ne trouve pas chez Farabi de vues théo-
riques sur la traduction (p. xx-x1x). C’est faire peu de cas de certains des passages les plus
remarquables du K. al-Huriif dans lesquels Farabi, aprés avoir réfléchi sur la religion et la
philosophie, leurs développements et leurs rapports, en vient a s’interroger sur I'emprunt de
la philosophie d’une nation par une autre nation et sur les problémes de traduction que cela
pose (p. 157-158, § 154-155).

Une remarque sur un passage : p. 139 § 2 et 5, Abed remarque que 1’'usage comme copule
de huwa pose un probléme a Farabi : du fait que ce n’est ni un nom ni un verbe, aucun
terme abstrait ne peut en étre dérivé a la fagon dont nous dérivons insdniyya de insan et c’est

BCAI 9 (1992) Sh. B. Abed: Aristotelian Logic and the Arabic Language in Alfarabi, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 1I. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 93

Ia raison pour laquelle beaucoup lui préférent mawgid. Cette explication est peu convaincante,
remarque Abed, surtout du fait que le terme abstrait Auwiyya « avait déja été formé et utilisé
par les traducteurs d’Aristote bien avant I’époque de Farabi. Et il ne fait aucun doute, conclut-
il, que Farabi le connaissait. » Farabi le connaissait si bien qu’il ['utilise justement p. 114,
ligne 15, dans ce méme passage que commente Abed.

P. 156, Abed s’étonne de voir que le suffixe -iyyak est la forme du masdar de certains
noms qui sont a la fois « invariables » et sont des « prototypes » (mital awwal) comme insaniyya
qui est le nom abstrait du prototype invariable insan. Cela est surprenant dans la mesure oul
le « masdar comme nous le connaissons habituellement renvoie a '« infinitif » ou au nom
verbal. Comment un nom comme insaniyya peut-il étre un infinitif? » Abed conclut en préférant
donner & masdar le sens de «source». A quoi nous pouvons répondre qu’un grammairien
aussi éminent que Zaggagi (m. 949, soit I’année précédant celle de la mort de Farabi) utilise,
comme exemple de masdar-s ne renvoyant pas a un verbe, rugiliyyva, bunuwwa et umiima qui
signifient respectivement le fait d’étre homme, fils, mére. Farabi utilise d’ailleurs le méme
exemple de rugaliyya (v.g. p. 114, 18).

L’ouvrage se termine par un index fort précieux et dans 1’ensemble bien établi. Ce qui
rend d’autant plus regrettables certaines omissions comme ays, aysiyyah, huwiyyah, particle, ra’y
et badi‘ al-ra’y ou des renvois insuffisants : nous avons relevé un certain nombre d’occurrences
qui n’étaient pas notées (comme par exemple de nombreux termes du § 1 de la page 171).

La translitération est fort bien respectée et nous n’avons relevé, hormis des coquilles, que
le terme mashi qui dans le systétme ITMES adopté par 1’auteur devrait s’écrire mashy (p. 152).
11 faut aussi louer la grande qualité de I’impression : nous n’avons relevé, sans étre systé-
matique, que trois ou quatre coquilles.

Bref, un ouvrage utile, clair et bien organisé et qui est une trés bonne introduction a de
nombreux textes logiques de Farabi.

Jacques LANGHADE
(Institut francais d’études arabes, Damas)

Min turdt al-figh al-siyasi al-islami, magmit® fi-I-siyasa li-Abi Nagsr al-Farabi, li-Abi al-Qasim
al-Husayn b. “Ali al-Magribi al-wazir, li-I-Sayh al-Ra’is Ibn Sind; tahqiq wa dirdsat
al-duktir Fu’ad ‘Abd al-Mun‘im Ahmad. Mu’assasat Sabab al-gami‘a li-1-tibd‘a
wa-l-nasr wa-l-tawzi’, Alexandrie, 1402. In-8°, 131 p.

L’ouvrage propose une réédition plus scolaire que critique de trois textes marginaux de
la philosophie politique de langue arabe. Aucun de ces textes n’était inédit et tous furent par
ailleurs mieux édités qu’ils ne le sont ici-méme, mais ce recueil a le mérite de rendre accessibles
des textes qu’il est devenu aujourd’hui difficile de se procurer.

1/ Risalat Abi Nasr al-Farabi fi al-siyasa (p. 7-34 du présent recueil).

L’épitre commence ainsi : « gasduna fi hada-l-gawl® dikr® qawdnin® siyasiyyat™ ya 'ummu
naf‘uhd gami® man ista'malahd min tabagat'-l-nds...» : « Notre propos ici méme est de

BCAI 9 (1992) Sh. B. Abed: Aristotelian Logic and the Arabic Language in Alfarabi, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



