1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 85

correspondants arabes, et grecs quand il y a lieu, cotés selon les mémes lettres que les références
qui suivent plus haut les traductions.

Le recueil se termine par quelques « notes additionnelles » ajoutées par [auteur a 1’occasion
de ce recueil, de méme que le bref avant-propos des p. VIII-IX.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

‘Abd al-Amir AL-A'sAM, al-Mustalah al-falsafi ‘ind al-‘arab, dirasat wa tahqiq, 2éme
édition. Al-Hay’at al-misriyya al-‘@mma li-l-kitdb, Le Caire, 1989. In-8°, 531 p.

Ce travail sur la terminologie philosophique chez les Arabes est la matiére d’un cours
professé a la faculté des lettres de Bagdad (1982-1983). Il s’agit d’une anthologic de traités
sur les définitions. L’ouvrage est d’abord paru a Bagdad en 1985 avant d’étre curieusement
réédité deux fois : la premiére fois (1989) au Caire assorti de la mention suivante « impression
égyptienne spéciale par autorisation de 1’auteur; distribution interdite hors de la République
Arabe d’Egypte» la seconde fois & Tunis en 1991 (dar al-tanisiyya li-l-na$r et al-mu’assasa
al-wataniyya li-I-kitab, al-gaza’ir) assorti d’une nouvelle mention «impression spéciale, par
autorisation de 1’auteur, pour les régions du Maghreb Arabe». D’une édition a ["autre la

couverture, la typographie et la pagination différent. Le présent compte rendu renvoie a
I’édition du Caire.

La premiére partie de cette anthologie est constituée par une nouvelle édition de cing
épitres bien connues : I’Epitre des Définitions de Gabir b. Hayyan (p. 163-185) !, I’Epitre sur
les Définitions et les Descriptions des Choses d’al-Kindi (p. 187-203) 2, le chapitre du Kitab
Mafatih al-"Ulim d’al-Huwiérizmi consacré aux définitions des termes techniques de la
philosophie (p. 205-228) 3, I’Epitre sur les Définitions d’Avicenne (p. 229-263)"* et le Kitab

1. Editée jadis in Mubtar rasa’il Gabir b.

d’al-Tawhidi (p. 211 ss de 1’éd. °Ali Salaq de

Hayyan, textes choisis et édités par P. Kraus,
Paris-Le Caire, 1935, G. P. Maisonneuve et
El-Khandgi éd. (I’épitre est le second des 19
textes rassemblés par P. Kraus).

2. D’abord éditée (ms. Aya Sofya 4832) in
Aba Rida, Rasa’il al-Kindi al-falsafiyya, (vol. 1,
2° éd., Le Caire, 1978 (p. 113-130)) reprise avec
quelques variantes et traduite en frangais par
Allard in B.E.O. (XXV (1972), p. 47-83), puis
reprise en tenant compte de nouvelles sources
découvertes griace a Samuel Stern (JRAS 1959,
p. 32-43), traduite et commentée (D. Gimaret) in
Al-Kindi, Cing Epitres, CNRS, Paris, 1976. 45 des
96 définitions de 1’épitre sont consignées, sans
indication d’auteur dans la 91° des Mugrdbasdt

BCAI en ligne

Beyrouth, 1986).

3. C.-a-d. le texte des deux premiers chapitres
(sur la philosophie et sur la logique) du second
traité, consacré aux «sciences étrangéres », des
Mafatih (p. 131-152 de 1’éd. Van Vloten).

4, Jadis éditée dans le recueil des tis* rasa’il
(Constantine, 1881 et Le Caire, 1908) puis rééditée,
traduite et annotée a4 deux reprises par A.-M.
Goichon : une premiére fois en 1933 A partir des
seuls textes imprimés, et une seconde fois a partir
de la consultation de 14 mss. : Avicenne, Livre
des Définitions, édité, traduit et annoté par A.-M.
Goichon, Mémorial Avicenne VI, Publications de
I'T.F.A.O., Le Caire, 1963,

7 A

BCAI 9 (1992) ‘A.A. al-A‘'sam: al-Mustalah al-falsafi ‘ind al-‘arab, dirasat wa tahqiq, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

al-Hadd, lui-méme partie du K. Mi‘yar al--Ilm fi Fann al-Mantig® de 1I'Imam al-Gazali
(p.- 265-301).

11 s’agit bien 1a de nouvelles éditions et non de simples reprises des éditions précédentes
puisqu’al-A'sam a pu mettre la main, 3 la faveur d’un voyage en Afghanistan, sur un manus-
crit décrit p. 128-134 de I’ouvrage et dont il croit pouvoir reconstituer I’histoire en ces termes :
« Le ms. fut écrit et collationné par Abii Mansir al-Safi'i & Bagdad entre le 8 et le 27 du
mois de Ramadan 554/1109; il fut — en tout ou en partic — lu a Fahr al-Din al-Razi a Hérat
en 605/1208; soit un peu moins d’un an avant la mort de celui-ci. Entrérent ensuite en sa
possession un Mirza Gan al-Sirizi (980/1572) et un Hibat Allah Sadiqi, de Bombay (1298/
1880) ». Le ms. rassemble des copies de chacun des cing traités cités plus haut, il comprend en
outre prés du tiers, laissé de co6té dans cette édition, des ‘Uyin al-masa’il d’al-Farabi 6. Les
copies des textes d’al-Huwarizmi et d’al-Gazali se certifient elles-méme, qui plus est, puisées
aux textes consignés de la main méme de leurs auteurs : « nugilat min kitab bi-hatt al-mu’allif »!

On s’attendra tout naturellement a ce que 'utilité de ’entreprise soit en raison inverse
du nombre de mss. préalablement collationnés dans les précédentes éditions de ces mémes
traités : de [’épitre de Kindi a I’édition Goichon de celle d’Avicenne, les sources vont de la
paucité a I’abondance. Toutefois, si I’on descend dans le détail du texte au sens duquel cette
nouvelle publication devait étre le plus profitable, le résultat parait — tout au moins en pre-
miére lecture — décevant : ’épitre de Kindi ici réédité est encadrée d’un exorde (p. 189) et
d’un épilogue (p. 203) dont il faudra désormais tenir compte dans la discussion de la légiti-
mité de son attribution; mais pour le reste on hésitera a faire de ce nouveau texte une édition
de référence. Al-A'sam n’évite pas les non-sens’; il ne dit rien de ’édition du C.N.R.S. et
aucune des difficultés relevées dans celle-ci ne paraissent aujourd’hui résolues par cette nouvelle

publication.

La seconde partie de cette anthologie est continuée par la publication (p. 303-388) du
Kitab al-Mubin fi Sarh Alfaz al-Hukama’ wa-I-Mutakallimin de Sayf al-Din al-Amidi (m. 631/
1233). La présente édition de ce méme traité d’al-Amidi fut, depuis, reprise dans DT A.A.
al-A‘sam, Le Philosophe al-Amidi (étude et édition, Dar al-Manahil, Beyrouth, 1987) — ce qui
porte, entre Bagdad, Le Caire, Beyrouth et Tunis, & quatre le nombre d’éditions du méme
traité par le mé€me chercheur! Le commencement de ce traité, retrouvé a Istanbul (ms. 1209,
fonds ‘Ali Amiri) au début des années trente par Bouyges, fut édité par Kutsch et Halifa dans
la revue de l’université Saint-Joseph al-Masrig, Beyrouth, 1954, L’édition au Caire en 1983
du méme ftraité (al-Mubin fi Sarh ma'ani alfdaz al-hukama’ wa-I-mutakallimin, avec introduction
et notes), par Hasan Mahmiid al-Safii aura échappé a al-A‘sam puisque ce dernier ne connait

5. P. 192-226 de I’anonyme édition de Beyrouth, 7. Cf., p. ex., la définition de ami, p. 195 :
Dar al-Andalus, 2° éd. 1978. « ... hayawani mawgad wa ism ‘ala gayr

6. Le tiers et non, ainsi que I’écrit "auteur de al-ma‘'nd » (idem in Abt Rida) ne donne aucun
la présente anthologie (p. 131) les deux tiers : sens.

le texte s’arréterait aux lignes 10-11 de la p. 58
(§ 6) de 1’éd. Dieterici.

BCAI 9 (1992) ‘A.A. al-A‘'sam: al-Mustalah al-falsafi ‘ind al-‘arab, dirasat wa tahqiq, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1992 II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE 87

que 1’édition partielle d’al-Masrig et répéte (p. 110 du présent ouvrage; p. 7 et 26 in Le Philo-
sophe al-Amidr) étre le premier 4 en donner la version compléte. Al-Safi‘i adopte comme princi-
pal ms. celui de la Zahiriyya de Damas (9199, catalogue général) et collationne en outre I’édition
d’al-Masrig et le ms. — ignoré d’al-A’sam — d’al-Azhar (66401 du catalogue général, coté
932 au catalogue hikma wa falsafa). Al-A’sam, lui, ne dit rien de sa méthode — sinon qu’elle
est scientifique et qu’il fait figurer dans ’apparat critique foutes les divergences 8. Son édition
s’appuie en outre sur un ms. de Tunis (N° 2818 de la Bibliothéque nationale) dont al-Safi‘i
ne dit rien.

L’opuscule d’al-Amidi est divisé en deux parties inégales : la premiére est constituée d’une
simple liste de quelque 260 mots du vocabulaire de la philosophie consignés dans I’ordre méme
ol P'auteur les reprend et les définit dans la seconde et derniére partie du traité. Cet ordre
correspond a I’enchainement rigoureux des exposés successifs des termes employés en logique,
puis dans chacune des parties de la philosophie. 11 témoigne de la précision de la culture philo-
sophique — principalement avicennienne -- de son auteur et d’une impressionnante maitrise
des questions évoquées a travers cette cascade de définitions. A I’ordre purement extérieur
de I’alphabet que retiendront les lexiques tardifs de la philosophie (p. ex. al-Gurgani), al-Amidi
préfere, en expert connaissant ses textes de premiére main, 1’ordre du savoir. De cette préfé-
rence, il s’ensuit que le traité nous donne beaucoup plus qu’un inventaire : il figure comme
un raccourci de la doctrine, un vademecum de philosophie a 1'usage de I’honnéte homme.

Cette anthologie est précédée d’une courte introduction a chacun des traités et d’une
présentation plus circonstanciée de celui d’al-Amidi. Elle est assortie de quelque 130 pages de
bibliographie et d’index (des index séparés analysent le contenu de chacune des épitres).

Lorsqu’il s’exprime sur le sens qu’il donne lui-m&me & son entreprise, ‘Abd al-Amir
al-Asam s’insurge contre le régulier recours des chercheurs contemporains aux lexiques philo-
sophiques de compilateurs tardifs (al-Gurgani est le plus souvent visé) et en appelle a la
nécessité de revenir, pour les points de vocabulaire, au patrimoine classique de la philosophie.
Sur les principes, il est difficile de ne pas lui donner raison; quant aux faits, tout au plus
pourra-t-on constater la place qu’il reconnait dans cette littérature au traité d’al-Amidi dont
il fait comme ’apogée du genre. A la différence des textes lapidaires de Kindi ou de la slreté
de trait dans les définitions d’Avicenne et surtout, dans chacun de ces cas, du caractére
contemporain d’une trajectoire philosophique et des définitions dont elles sont comme un
instantané, le vocabulaire de la philosophie devient chez al-Amidi comme une trace : une
pensée (celle d’Avicenne) est certes passée par la ... mais y est-elle encore? La « terminologie »
ne la contient pas et le lecteur se déprend difficilement de 1'impression morose qu’il n’a plus

8. De fait, al-A‘sam charge les bas de pages ‘amma); il introduit quelquefois dans le texte
de 1000 notes critigues (600 dans 1’éd. al-Safi‘i). (entre crochets obligues) des ajouts qui le forcent
Les moindres variantes sont relevées (p. ex. note (p. ex. mufrad dans les définitions du verbe et du
28 de la deuxiéme partie : ‘ibara ‘an ma et ‘ibara nom, p. 315 et 316).

BCAI 9 (1992) ‘A.A. al-A‘'sam: al-Mustalah al-falsafi ‘ind al-‘arab, dirasat wa tahqiq, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 9

sous les yeux que sa signature dégradée par le temps et comme ’effet exténué qu’imprima son
passage au paysage déserté du lexique des philosophes. Aprés tout, est-ce un hasard si celui
des falasifa qui marqua le plus profondément le vocabulaire arabe de la philosophie —
al-Farabi — n’a pas, a notre connaissance, ainsi cherché a résumer la philosophie dans la
concision empressée d’un inventaire lexical ?? La préférence pour I’exposé systématique des
termes techniques de la philosophie ne vient qu’aprés coup; elle fige en certitudes simplifiées
la tremblante complication d’une entreprise singuliére.

Au sujet du « Second Maitre », celui, avec Averroés, des plus grands absents de ce recueil,
une remarque tiendra lieu de conclusion : al-A'sam revient & plusieurs reprises (p. 69, n. 71
et p. 91, n. 6) sur "imminence d’une nouvelle publication de la logique d’al-Farabi qu’il tient
préte a I’édition. Que reste-t-il de ses projets aprés la publication — qu’il critiqua en termes
vifs dans un article donné a ’hebdomadaire al-yawm al-sabi® (N° 248, 20 novembre 1989) —
de I’édition Rafiq al-"Agam des mangiqiyyat, puis de celle, iranienne de Dane§ Paziih?

Dominique MALLET
(Universit¢ Michel de Montaigne — Bordeaux III)

HuUNAYN B. ISHAQ, Adab al-falasifa (Sentences des Philosophes), selon [’abrégé
de Muhammad b. ‘Ali b. Ibrahim. Edition critique, notes et introduction par ‘Abd
al-Rahman BADAwTI, Institut des manuscrits arabes, Koweit, 1985. 17 x 23 cm, 171 p.

Arabisants et hellénistes se réjouiront d’accueillir la publication, pour la premiére fois,
dans une édition critique établie par notre maitre ‘A. Badawi, de ce beau livre de Hunayn Ibn
Ishaq tant attendu. L’édition est établie & partir de trois manuscrits : le manuscrit de Munich
(N° 651, Arabe) décrit par Aumer (Die arabischen Handschriften (...) in Miinchen, p. 286) et
étudié par Miiller (ZDMG, vol. 31, p. 37), le manuscrit de I’Escurial (N° 760), et le manuscrit
de la Bibliothéque centrale de Téhéran (N° 2103). Le ms. de I’Escurial reste le texte de base
pour cette édition.

Dans sa présentation du manuscrit, qui est en effet un abrégé de 1’original non parvenu
jusqu’a nous, “A. Badawi confronte le texte arabe avec la version hébraique de Harizi éditée
par Loewenthal en 1896 et la version espagnole (Proverbios Buenos) publiée par H. Knust a
Tiibingen en 1879. Il aborde également le probléme des sources dans lesquelles Hunayn aurait
puisé les éléments de son livre. Les théses de Miiller et de Loewenthal sont passées en revue
et critiquées; pour ‘A. Badawi, elles sont insuffisantes pour la bonne raison qu’elles ne nous
renvoient & aucun recueil précis qui soit & I’origine du recueil de Hunayn. ‘A. Badawi estime
qu’il faut chercher des sources plutdt dans la littérature byzantine (p. 19-25), mais il ne tranche
pas définitivement sur la nature de tous les recueils byzantins qui seraient a ’origine du livre.

9. L’auteur de la présente anthologie regrette coup que le traité des Termes employés en Logique
explicitement p. 90 qu’al-Fardbi n’ait pas laissé s’arréte a4 ces «définitions» qu’affectionne
de semblable épitre. Il s’en faut en effet de beau- al-Amidi.

BCAI 9 (1992) ‘A.A. al-A‘'sam: al-Mustalah al-falsafi ‘ind al-‘arab, dirasat wa tahqiq, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



